Cultura e identidad beniana
Memoria del Primer Coloquio Departamental






Cultura e identidad beniana

Memoria del Primer Coloquio Departamental
Coordinacion: Justa Suarez Vaca

Casa de la Cultura del Beni

CASA DE LR
CULTURA DEL

DR. GILFREDD ‘CORTES CANDIA BE"I

Gobierno Departamental Programa de Investigacion
Prefectura del Beni Estratégica en Bolivia

Beni, 2010

Bolivia

PNUD
Bolivia

ACDI
Canada



Esta publicacién cuenta con el auspicio del Gobierno Departamental del Beni, de la Casa
de la Cultura del Beni “Dr. Gilfredo Cortes Candia”, del Programa de las Naciones Unidas
para el Desarrollo (PNUD), de la Cooperacion Internacional de Canadd (ACDI) y de la
Embajada del Reino de los Paises Bajos.

Casa de la Cultura del Beni

Cultura e identidad beniana. Memoria del Primer Coloquio Departamental /
Casa de la Cultura del Beni. -- Beni: Gobierno Departamental del Beni; Casa de la
Cultura del Beni; PNUD; ACDI; Fundacién PIEB, 2010.

xvi; 199p. ; cuads.; fots.: 25 cm. -- (Serie Investigaciones Coeditadas)

D.L.:4-1-698-10
ISBN: 978-99954-32-73-7 : Encuadernado

CULTURA BENIANA / IDENTIDAD BENIANA 7/ IDENTIDAD CULTU-
RAL / CULTURA REGIONAL / CULTURA POPULAR / IDENTIDAD
MOJENO-AMAZONICA / PEDRO IGNACIO MUIBA / ETNOLOGIA /
ANTROPOLOGIA /SOCIOLOGIA / IDENTIDADES ETNICAS / INTER-
CULTURALIDAD / MULTIETNICIDAD / MULTICULTURALIDAD
/ PLURALISMO CULTURAL / HISTORIA / RELIGION / RELIGIOSI-
DAD INDIGENA / RELIGIOSIDAD POPULAR / RELIGIOSIDAD DE
LAS ELITES / FOLKLORE / COSTUMBRES / LITERATURA / MUSICA
/ DANZA / PINTURA / ARTES / ARTE POPULAR / ARQUITECTURA /
URBANISMO / POLITICA / PARTTDOS POLITICOS / MOVIMIENTOS
SOCIALES / BENI

1. titulo 2. serie

D.R. © Casa de la Cultura del Beni, abril de 2010
Calle Antonio Vaca Diez

esquina avenida Santa Cruz

Teléfono: 4620796

Trinidad — Bolivia

D.R. © Fundacién PIEB

Edificio Fortaleza. Piso 6. Oficina 601
Avenida Arce 2799, esquina calle Cordero
Teléfonos: 2432583 — 2431866

Fax: 2435235

Correo electrénico: fundacion@pieb.org
Servicio Informativo: www.pieb.com.bo
Casilla 12668

La Paz — Bolivia

Edicién: Montserrat Fernandez

Disefio gréfico de cubierta: PIEB

Fotografias portada: Casa de la Cultura del Beni, PIEB y ABI
Diagramacién: Marco Alberto Guerra M.

Impresion: Plural Editores

Av. Ecuador 2337 esq. Calle Rosendo Gutiérrez
Teléfono: 2411018 / Casilla 5097 / La Paz-Bolivia
e-mail: plural@plural.bo / www.plural.bo

Impreso en Bolivia
Printed in Bolivia



Indice

Presentacion ............ooooiiiiiiiiiiii e
IntroducCiOn ............oooiiiiiiiiiiiii e
Discurso de inauguracion ..............coooviieiiiiieiiiiieeiieeeeie e
Panel 1: Proceso historico ........................ccoccoooviiiiii e,

Diez minutos en torno a la identidad beniana
Jorge Cortés Rodriguez...........c.ooooiviiiiiiiiiiii

Diez minutos sobre lo més importante de la identidad beniana

Rodolfo Pinto Parada ..........................oooooo

El desarrollo del concepto Beni: Proceso socio-histérico de formulacion
de la idea de Beni en la memoria colectiva de sus comunidades sociales
Maria del Pilar GamarraTéllez...................................

Construyendo nuestra identidad mojefio-amazonica
Arnaldo Lijeron Casanovas.............cccoooiiiviiiiiieniiiiiieiieeeie e

Pedro Ignacio Muiba, el otro lado de su historia
Magdalena Gutiérrez de Duran
DIEDALE ...t

Panel 2: Identidades étnicas ......................cccvvvviiiiiiiiii

Apuntes a la discusion sobre identidades sociales y étnicas en el Beni
Zulema Lehm Ardaya.........ccccoooviiiiiiiiiiiiiecee e

Identidad cultural del mojefio-beniano
Daniel Bogado Egliez............cocoooiiiiiiiiiiiii

Multietnicidad y multiculturalidad
Marcial Fabricano NoOe.................ccocoooooii

Multietnicidad: diversidad que nos une y que da contenido
a nuestra identidad como benianos.
Juan Jonas Caytt Rossel ............ooocooiiiiiiiiiiiiiic e

13

15

38

44

46

53

55

58

64

66



Panel 3: Expresiones de la identidad beniana en lo politico:
movimientos sociales, regionales, propuestas politicas,
identificacion de intereses, consignas y simbolos.................................... 67

Los partidos politicos en el Beni
Luis AIBerto VACa ......c..ooviiiiiiiiiiieiiee e 69

El autoreconocimiento y la identidad mojefia
Palmiro SOTia .......oooiiiiiiiiiiiicc 71

¢Existe una identidad beniana?
Jorge Melgar Rioja .........coooviiiiiiiiiiiiiiiiicc e 73

Rapidas precisiones
Zaid Zettin LOPEZ ........cc..ooooiviiiiiiiiiieii e 76

“Volvamos a la cultura”
Heéctor Ortiz Havivi.........oooooooiiiiiii i, 80

Caracterizacion del ser beniano
Eulogio Ibafez NOZa...........ccocoiiiiiiiiiiiic e 82

Panel 4: Religiosidad indigena, populary de las élites ............................. 83

Elementos de la espiritualidad indigena-mojefia
Marcial Fabricano NOe..........cccccoviiiiiiiiiiiiic 85

Expresiones culturales y religiosidad
Gueisa Dorado Vargas.............ooooeiviiiiiiiiiiiiec e 87

Religiosidad e identidad cultural
Enrique JOrda .......ooooviiiiiiiiiiiicc e 89

Religiosidad indigena, popular y de las élites en el Beni
Julio Ribera Paniagua.............coooviiiiiiiiiiiiiiiii e 92

Panel 5: Culturas y folklore: elementos comunes
ydiferencias culturales ..........................occccooiiiiiii 95

La cultura, el folklore y la religiosidad popular en el departamento del Beni
Martha Velarde de MOreno.............c..oocvoviiiiiiiiiiiiiiiceee 97

Identidades, culturas y actores: conceptualizaciones y posiciones,
en la regién amazoénica de Bolivia

Wilder Molina Argandofia ............ccccooviiiiiiiiiiiiiiiee e 101

¢Como tu sientes a la gente, como tu la percibes respecto
de lo que dicen, de lo que creen?
Ana Cristina Crespo SUATEZ .............ooviiiiiiiiiiieiiiiieeiiieeeiie e 108



Costumbres, musica, danzas, comidas
Ricardo Cuéllar MUNOZ ............oooooviiiiiiiiiii

Panel 6: Narracion mitica y literatura .......................c..ccooeiiiiiiiiini,

Ser escritor en la Bolivia de hoy
Rosario AQUIm Chavez .............coooiiiviiiiiiiiiiieeeee e

El ultimo bosque
Maria del Pilar Gamarra TéEllez...............ccccccvvvvviiiiiii

La patria de las aguas
Homero Carvalho Oliva...........cooooviiiiiiiiiiiiiiieceee e,

San Pedro, ex capital de Mojos y los Canichanas
ANtonio SOto GUALATA................vvviiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeee

Identidad beniana y la influencia mojefia
Juan Carlos Crespo Avaroma ...............ooevvieeeiiieeiiiieeeiiieeeiieeeeeninnns

Panel 7: Misicay danzas.........................cccooeeiiiiiiieic e

La musica indigena
Rubén Yuco NOCOPUYETO ....cvvvviiiiiiiiiiiiiciiiieec e

Danzas folkléricas de los pueblos mojefios
Elida Camama ............cccooiiiiiiiiiiiioiece e

La escuela de musica de San Ignacio de Mojos: De la imposicion
a la expresion de una identidad indigena.
Raquel Maldonado Villafuerte y Antonio Puerta............................

Panel 8: Pintura..............ooooiii

Estética
Feélix Melgar Gualujna ..........cccooooviiiiiiiiiiiiiiiiiecee e

El arte en Mojos
Hugo Salas Maldonado .............ccooiiiiiiiiiiiiiiiii e

La pintura en el Beni
Fernando Aguirre Mufioz y Ratil Sanchez ..................c..coocoin.
DIEDALE ...t

Panel 9: Arquitectura..................oooiiiiiiiiiiice e

La arquitectura como identidad
Carlos Echevarria Durdn.................cccccoiieeeee



El corredor o galeria: una expresién de la arquitectura regional mojefia
René Monje Morant............ooceiiiiiiiiiiiiiitiee e 179

Cierre del Coloquio.................cc.oooviiiiiiiiieiccc e 183

El ser diverso del beniano
Zulema Lehm Ardaya ........cccccoooviiiiiiiiiiiiiieeee e 185

AADICXOS ... 189



Presentacion

El Directorio de la Casa de la Cultura del Beni “Dr. Gilfredo Cortés Candia”,
conjuntamente con un grupo de investigadores sociales, llevo a cabo el I Coloquio
Departamental “Cultura e Identidad Beniana” en la ciudad de Trinidad, los dias
29 y 30 de septiembre del 2006.

El evento conto con la participacion de 32 panelistas que expusieron trabajos
relacionados con los cuatro paneles consignados en el contenido del programa del
Coloquio. Intervinieron también personas de la sociedad civil. La finalidad del
evento fue responder a la pregunta general formulada en la Convocatoria: “;Existe
una identidad beniana comun?”. Cada una de las ponencias que se presentan a
continuacion intenta esbozar una respuesta a esta interrogante.

La convocatoria al I Coloquio fue lanzada debido a la preocupacion generali-
zada que existia en el pueblo beniano por las circunstancias politico-sociales de
cambio que se viven en el pais. En el mismo se pensaba trazar un devenir en lo
que corresponde a los intereses propios de nuestra region. Otra dificultad se que
intenta subsanar son los fundamentos que provocan la pregunta antes indicada.
La pregunta en si es un tanto complicada puesto que atn la primera parte de ella
“¢Existe una identidad?”, estd en tela de juicio.

Todo esto se debe a que el sentido de “lo beniano” o del beniano como otredad
frente al crucefio y “lo crucefio” se realiza muy tardiamente en la historia del Beni.
Aunque, indudablemente, si existen semejanzas notorias entre la cultura crucefia
y la beniana, éstas se hacen mas patentes en los usos y costumbres de las clases
dominantes —élites— de ambos departamentos.

Un escritor beniano afirma que “la cultura del oriente boliviano es, pues, la
cultura crucena’’; pero, las diferencias culturales con la clase indigena mojefia son
abismales. La cosmovisién que tiene cada una de estas culturas, por lo demas co-
existentes, es totalmente contrapuesta y hasta antagénica. Los indigenas del Beni
son conservacionistas; al contrario, los “carayanas” son depredadores de la natura-
leza.Y la cultura beniana —no la libresca— tiene fuertes raices indigenas.

Queda, ahora, preguntarnos si la identidad es asumida como tal por el colec-
tivo beniano. Del examen detallado de las caracteristicas culturales identitarias
que le son propias al beniano, se ocuparan los panelistas que participaron y cuyos
ensayos —resultados del taller— estan contenidos en el presente libro. Con esta
publicacién se cierra, feliz y finalmente, el I Coloquio Departamental “Cultura
e Identidad Beniana.”

Prof. Guillermo Hurtado Suérez
Director de Biblioteca de la Casa de la Cultura del Beni

Trinidad, octubre de 2009






Introduccion
Wilder Molina Argandofia’

Motivados por la necesidad de aportar al debate sobre la cultura y las identidades
en el Beni, en el mes de junio de 2006, presentamos una propuesta para realizar
un evento que motive la participacién de los diversos actores que tiene la sociedad
regional en un espacio-debate que permita mirar la relacion entre los procesos cul-
turales y politicos desde la cultura. En el transcurso del mes de julio, se solicita,
desde la Casa de la Cultura del Beni, el apoyo financiero a la Fundacién PIEB y al
PNUD, cuyos representantes, el Lic. Godofredo Sandoval y la Lic. Vivian Artea-
ga, respectivamente, reciben con interés la idea de realizar el I Coloquio Departa-
mental: Cultura e Identidad Beniana.

Los organizadores asumimos la importancia de integrar a la mayor cantidad
de voces que justamente aseguren la cualidad multicultural que se reconoce a la
sociedad beniana. El Coloquio recibe una gran respuesta y motivacion de los ex-
positores invitados que, junto a los participantes, intercambian ideas y debaten so-
bre temas de identidad y cultura, desde perspectivas y posiciones de intelectuales,
actores politicos, blanco-mestizos y étnicos.

Entradas tedricas a la cultura

En las ciencias sociales el término cultura ocupa un lugar relevante de interés acadé-
mico, sobre todo en la sociologia de la cultura y la antropologia cultural. Dependien-
do del horizonte tedrico de analisis, es posible esperar una forma diferente de abordar
su estudio y sus definiciones. En una perspectiva que corresponde a la antropologia,
las maneras de hacer, sentir y pensar se identifican como propias de una colectividad
humana. La cultura, en este sentido, da sustento y contenido a la identidad colectiva
que expresa y representa a través de sus miembros a una colectividad social, como la
cultura china o la cultura de los irlandeses. Desde la sociologia politica, se usa el con-
cepto de cultura politica en un sentido que involucra a la confianza de los ciudadanos
en las instituciones politicas y la acumulacion de valores politicos, como pautas de
comportamientos, sentimientos, creencias, que modulan las valoraciones. En el uso
cotidiano, la cultura hace referencia al conjunto de conocimientos que un individuo
tiene sobre cuestiones y asuntos que se aceptan o imponen como relevantes dentro la
sociedad; se toma el término como sinénimo de conocer o saber mas.

En torno al concepto de cultura y sus implicaciones tedricas y practicas, se ha
generado otro ment de conceptos como el de intercultural, multiculturalidad, di-
versidad y pluralismo cultural. No seria relevante su uso mas alla del debate acadé-
mico, como lo fue en sus origenes, si es que no tuviese actualmente una incidencia
en los ambitos de las instituciones politicas y la cultura politica de una sociedad.

Cultura y multicultura
El reto del multiculturalismo supone que en una sociedad se tome conciencia de
la presencia de varias culturas, se practique e incentive desde el estado el respeto

1 Socidlogo, residente de la ciudad de Trinidad.



frente a las identidades presentes y se promuevan formas de intercomunicacién en-
tre los grupos culturales, bajo el fundamento de una comunidad politica que es la
expresion de la identidad ciudadana y la igualdad juridica de los miembros dentro
la sociedad nacional.

En resumen, significa el ideal de una sociedad de iguales pero diferentes, igual-
dad en tanto miembros ciudadanos de una misma comunidad politica y diferencia-
dos por la pertenencia a culturas especificas. La sociedad moderna con el atributo
de la multiculturalidad es aquella que funciona sobre los cimientos de la igualdad y
la diversidad. Visto asi, quiere decir que el multiculturalismo y la interculturalidad
requieren de una transformacién de los miembros de la sociedad en la cultura poli-
tica. Lo multicultural es una condicién inherente a la sociedad moderna, fenémeno
que estaria presente incluso en la forma de ser y vivir del individuo.

El tomar conciencia de esa condicion multicultural, en el caso de un estado y de
una sociedad, abre retos y derechos que implican efectos en los disefios politico-
institucionales, ya que no se quedan sé6lo en reconocimientos de las identidades
o el mantenimiento de las culturas, abarcan formas de autogobierno y represen-
tacion politica en los ambitos politicos mas amplios. Uno de los retos es cémo
incorporar a las culturas en el seno del estado y coémo incorporar al estado en el
seno de las culturas. A decir de Hill Kymlica, el reto de responder y el derecho a
obtener alguna de las opciones depende de la trayectoria histérica de cada cultura
en su relacién con la formacion del estado. Asi, habria una diversidad cultural que
proviene de un momento anterior a la formacion de los estados y del resultado de
la inmigracion de miembros de otras culturas, cuando el estado ya tiene existen-
cia. En el primer caso, se conforma lo que Kymlika denomina minorias nacionales
que tienden a reivindicar derechos de autogobierno respecto a un territorio que
reclaman vy, en el segundo, con los grupos étnicos que, resultantes de migracion
voluntaria, no tendrian los argumentos histéricos de origen para buscar conver-
tirse en naciones o estados, asi tengan expectativas. Los grupos inmigrantes ni son
“naciones” ni ocupan tierras natales, su especificidad se manifiesta fundamen-
talmente en su vida familiar y en las asociaciones voluntarias, algo que no resulta
contradictorio con su integracion. En la realidad concreta, ciertos estados pueden
ser multinacionales, poliétnicos o contener como caracteristica ambas condicio-
nes a la vez, lo que tendria que repercutir en la formacion del modelo de estado y
la organizacion territorial estatal.

Intercambio y resignificacion

El uso de artefactos de otras culturas puede ser muestra de la libertad de eleccion
individual o simplemente del aprovechamiento de las oportunidades que se pre-
sentan en un medio de permanente interaccion e intercambio cultural. El hecho
de que un siriond opte, en ciertos momentos, por comida rapida o leer revistas
deportivas puede mostrarnos la presencia multicultural en la vida de una perso-
na, pero no es trasladarse de una cultura societal a otra, mas bien disfrutar de las
oportunidades que ofrecen las diversas culturas societales. Otras teorias prueban
que los individuos tienen multiples identidades susceptibles de movilizacion, de
acuerdo a las circunstancias y al lugar.

El reconocimiento estatal de la condicién multicultural es parte de la moder-
nizacién politica en Bolivia, pero queda por verse el trdnsito hacia una practica de
la interculturalidad que involucre un dialogo e intercambio entre culturas, bajo
condiciones de respeto y tolerancia, a la vez que un cambio en la cultura politica
de los miembros de la sociedad, dependiente de otros cambios como la forma de

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



la escuela y los contenidos y métodos de la socializacién que tienen las institu-
ciones. Desde otras perspectivas, se entiende el derecho al autogobierno y a un
territorio étnico como parte de la expresion multicultural de la sociedad, ligados a
expectativas de control sobre los espacios y los mecanismos de socializacién hacia
el interior de las culturas. La socializacion es aquel proceso que se inicia en la nifiez
pero que se desarrolla a lo largo de la vida, mediante el cual el individuo aprende
—en la interaccion con los otros y con el entorno— las normas culturales, los valores
fundamentales, los codigos simbolicos del grupo al que pertenece y les da forma,
los estructura para construir su propio sistema de representaciones e imagenes de
lo social que constituirdn el componente basico de su identidad social y uno de los
determinantes fundamentales de sus pautas de comportamiento.

Las relaciones entre identidades y procesos politicos: Proximo debate

La visibilidad de identidades antes invisibles, sobre todo étnicas, ya sea por es-
trategia interna o por formas de dominacién y, por otro lado, la reconfiguracién
de identidades étnicas han sido dos componentes de la mutua relacién entre ac-
ciones del Estado, a través de politicas y acciones de las organizaciones indige-
nas. Es posible pronosticar un efecto similar con relacion a las nuevas demandas
de autonomia departamental y regional que tienen como referentes a identidades
que hacen referencia a territorios departamentales y regionales. Este entra en de-
bate tanto en el campo de los actores politicos, como en el campo teérico y de la
investigacion.

Respecto a ese proceso de re-etnizacion se ha propuesto el retorno a las iden-
tidades, como en el caso del pueblo Tacana, en una relacién dindmica durante la
construcciéon de demandas territoriales y sus tramites de legalizacién. De tal pro-
ceso nos dan cuenta estudios recientes de Cardenas sobre el impacto en las iden-
tidades; en la relacion de actores tacanas y gubernamentales respecto a titulacion
de tierras comunales; la conclusion central de Cardenas y su equipo resaltan que
en el norte amazénico boliviano la categoria étnica fue construida por los sectores
que se definian y eran definidos como campesinos. Hasta los afios ochenta, no era
comun hablar de indigenas tacanas en el norte amazonico del pais. Nadie deseaba
ser identificado como tal, ya que ello significaba colocarse en el estamento mas
bajo de la estratificacion social regional.

Frente a la coyuntura de demandas de autonomias territoriales y criticas a las
formas de centralismo estatal en el Beni y Pando, surge la necesidad de reflexionar
respecto a las identidades departamentales o a las identidades regionales, como la
denominan en algunos casos en Riberalta. Actualmente, desde las sociedades urba-
nas de Trinidad, Riberalta y Guayaramerin se visualizan algunos analisis respecto
a la forma en que se expresa y construye la identidad departamental beniana y a la
integracion de sus contenidos, es decir la forma en que se configura esa identidad;
porque en la vision de algunos actores culturales (locales y étnicos), las formas ofi-
ciales de representar la identidad no expresan lo que es la sociedad departamental en
cuanto a sus componentes culturales, a su diversidad cultural y territorial. Se critica
desde Riberalta, por ejemplo, que el imaginario simbélico del departamento carga
un bagaje de rasgos predominantemente mojefio-misionales que excluye lo que ellos
llaman los rasgos de lo amazonico. Otros actores —entre intelectuales y dirigentes—
proponen darle mayor énfasis a los elementos de lo amazénico, aunque tampoco
existe consenso respecto a sus alcances. El tema de la identidad fue abordado en este
sentido por algunos representantes durante los tltimos tres encuentros departamen-
tales sobre autonomias y constituyente realizados en la ciudad de Trinidad.

INTRODUCCION



En los dos tltimos afios, algunos investigadores benianos vienen alertando so-
bre las dificultades de articular el espacio beniano como una regién. Ahora bien,
esto no parece ser argumento suficiente para facilitar un redimensionamiento
territorial sostenido en otros criterios socio-territoriales. La identidad beniana o
pandina, o la pertenencia a una comunidad departamental, son parte de la realidad
socio-territorial, resultado de casi doscientos afios de socializacion a través de las
escuelas, los recordatorios civicos, los rituales, la invencion de la historia, entre
otros. En el momento actual, es importante analizar la incidencia de los procesos
politicos referidos a las autonomias sobre los rasgos de las identidades departa-
mentales y/o regionales, la legitimidad que le otorgan sus actores —étnicos y te-
rritoriales— a sus contenidos, y luego su pertinencia frente a la multiculturalidad
étnica y territorial que caracteriza a Beniy Pando para relacionarlos con los nuevos
disefios de organizacion estatal departamental.

La dindmica de los actores sociales que tratan las autonomias departamentales
en los ultimos tres afos, después de la crisis politica que condujo a la renuncia de
Gonzalo Sanchez de Lozada, ha motivado a actores sociales, politicos e intelec-
tuales a dar una mirada hacia la cuestién de las identidades. Surge la necesidad de
repensar la construccion de las identidades departamentales, la identidad pandina,
laidentidad beniana y la identidad amazénica que se vincula con el concepto de re-
gion. El tema se convierte en un permanente ingrediente de analisis en los eventos
de socializacion en Riberalta, Cobija, Trinidad, San Borja, a los que se agregan ya
algunos estudios exploratorios. Merecen una mencion los estudios sobre las de-
mandas de autonomia departamental y descentralizacion territorial en Santa Cruz,
aunque con énfasis en el analisis de la construccion del Estado y la Nacion desde
la estructura juridica.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Discurso de inauguracion

Justa Sudrez Vaca'

Debo empezar transmitiendo nuestros especiales agradecimientos al PIEB y al
PNUD por haber apoyado esta iniciativa de la Casa de la Cultura del Beni. Y, por
supuesto, agradecer la presencia de los asistentes.

Son realmente sinceros nuestros agradecimientos, porque sé que todos anda-
mos un tanto perdidos con el tema a tratar, qué caminos vamos a andar y a donde
llegaremos. Y adn asi, dos prestigiosas instituciones nos financian y hay més de 40
invitados presentes.

En buena medida, este encuentro trata de buscar eso que somos y construimos
conjuntamente: nuestra cultura. Estoy convencida que asi lo han entendido los
presentes, con el compromiso personal que ello supone.

Todos recibieron un documento, con un marco general un tanto abstracto, y la
metodologia de trabajo propuesta. Intentaré complementarlo, esperando aclarar
algo el trabajo realizado. Partamos con el ejemplo pictérico descrito en el primer
documento: un cuadro costumbrista local, compuesto por una casa proxima a un
rio, un hombre tumbado en una hamaca y una mujer trabajando en un tact, sobre
un rojo cielo al atardecer ;Qué vemos? Seguro lo que nuestra cultura nos permite
decodificar. Es decir, si fuéramos suecos y poco viajados, llegariamos a presumir
que es una imagen tropical americana; si hubieran sido personas encorvadas con
grandes sombreros, los pies hundidos en el agua, recogiendo arroz, hubiera su-
puesto Asia y no la comunidad de Okinawa en Santa Cruz.

Pero nosotros podriamos hacer toda una historia de vida. Una casa sola nos in-
dicaria un puesto o una estancia, el hombre ha vuelto del campo y en el tacu hay
arroz para preparar unos panes o platano y charque para el masaco de la cena. La
casa ya la sabemos compuesta de dos habitaciones, el techo claramente es de mo-
tact y se ven paredes de chuchio. Casi podriamos ver que empiezan a aparecer los
primeros mosquitos. Sabriamos hacer una descripcion de la rutina diaria de ella y
de él, de donde vienen y a qué aspiran. Es parte de nuestra cultura y ellos son algu-
nos de nosotros, lo que somos y hacemos la cultura del Beni.

Y podriamos continuar describiendo con bastante aproximacion las relaciones
sociales entre el empleado y su patron, qué sueldo recibe, como se dirige el uno al
otro, o el tipo de relacién familiar. Quizas, incluso, sus creencias y practicas reli-
giosas u opiniones politicas generales.

Pero nuestra sociedad es, afortunadamente, muy compleja, gracias a su diversi-
dad cultural. Veamos otro ejemplo, ahora mas comprometido: ;qué significa indi-
gena?, ;o mestizo? Ahora nuestras respuestas tendrian que matizarse, dependera
de la situacion social, origen étnico, actividad econémica, ideario politico de la
poblacion de referencia que analicemos. El universo de posibilidades abierta aho-
ra nos desorienta y no nos atrevemos a asegurar que existen elementos comunes,
quizas bésicos, que identifiquen a los benianos.

1 Primera Vicepresidencia de la Casa de la Cultura del Beni y Coordinadora del Coloquio.



Permitanme, antes de intentar presentar algunas recomendaciones, un dltimo
ejemplo. 51 hiciéramos un muestreo sobre el significado de camba, ;qué imagen re-
sultaria? Por un lado, seguro obtendriamos una visién de persona poco amante del
trabajo, bebedor, irresponsable, etc. Y, por otro, el fuerte y valiente hombre que se
enfrenta a un medio hostil para subsistir, que ha explorado todas las selvas del Beni
y ha aprovechado sus gomales y castafieras, un indomable e individualista. ;Cual
de las dos representaciones es la cierta? Con seguridad ambas, porque como todo
ser humano, sus facetas son mdltiples y, aparentemente, contradictorias. Esta con-
tradiccion la expresamos diariamente, nos autoidentificamos como cambas (mas
aun si asi nos distinguimos del “otro” altipldnico) y, al mismo tiempo, lo utilizamos
como calificativo despectivo: “ese es un camba”.

Pero lo interesante para nuestro trabajo es que estamos ante un hecho cultural
analizable e interpretable. Porque el beber y la forma en que lo hacemos es un acto
social, al igual que nuestros miedos y valentias o considerar ciertos trabajos de baja
condicién o femeninos. Esta idiosincrasia es una expresion cultural, que podemos
caracterizar socialmente y, quizés, rastrear histéricamente.

Si ahora volvemos a la cuestion sobre las connotaciones de “indigena”, podria-
mos decir que es un grupo social econémicamente deprimido e histéricamente
oprimido y relegado, un movimiento reivindicativo, un insulto frecuentemente
utilizado por algunos sectores sociales, una de las raices importantes de nuestra
cultura, orgullo local y parte de la sangre de todos nosotros, entre otras muchas
relaciones posibles, y que podriamos determinar en su evolucion histérica.

Quiero hacer notar con estos ejemplos que, mas alla de las contradicciones de
clase o politicas, nos entendemos porque nuestros codigos de decodificacion son
muy similares, lo que implica una vivencia cultural coman que abarca a todas las
manifestaciones del espiritu local, desde su arte (musica, pintura, danzas, gastro-
nomia) a las reglas sociales en la mesa o los mecanismos de cortejo aceptados (sere-
nata, “robo”, etc.). Con esto no quiero decir que las diferencias sociales no tengan
importancia, por el contrario, éstas son parte de la cultura y despliegan toda una
gama de signos que igualmente decodificamos (aspecto racial, marca de ropa, for-
ma de vestir, etc.) y adquieren significacion.

Y asi, podemos entrar a como hacer el trabajo en los paneles. Hemos propuesto
tres grandes columnas por panel: elementos comunes al interior de la region, di-
ferencias internas y diferencias con “otros” (extrarregionales). 51 hablamos de his-
toria, es evidente que ésta es comun, si compartimos que la Historia es un proceso
colectivo, pero jla interpretamos de la misma forma todos?, ;compartimos los hitos
histéricos del Beni?, ;para todos tienen la misma relevancia en relacién a mi iden-
tificacion actual? Estas, y otras muchas preguntas mas, deberemos responder, de
tal forma que quede manifiesto lo autoidentificativo de nuestra cultura y, si fuera
posible, el entramado econémico, politico y social en la que se estructura.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Panel 1:
Proceso historico

Panelistas: Jorge Cortés, Rodolfo Pinto, Pilar Gamarra,
Arnaldo Lijeron y Magdalena Gutiérrez.
Moderacion: Mario Gonzalez.






Diez minutos en torno a la identidad beniana’

Jorge Cortés Rodriguez?

Dadas las caracteristicas de este Coloquio, las presentes notas tienen un caracter
absolutamente escueto y provisional. Son esbozos de ideas muy preliminares de
trabajo en torno a lo que personalmente considero momentos —largos y complejos—
que podrian resultar claves para investigaciones futuras acerca de la cultura y la
identidad regional beniana desde una perspectiva histérica.

El largo periodo prehispanico

Recientes investigaciones arqueolégicas que se realizan en el departamento del
Beni han mostrado la existencia de importantes culturas prehispénicas, caracteri-
zadas por el aprovechamiento integral de los recursos naturales de la region, basa-
das en el control hidraulico. No es pertinente aqui entrar en sus detalles, sino en su
implicacion en la formacién cultural de las identidades benianas.

Me parece importante resaltar la idea de que, en conjunto, los datos arqueolo-
gicos disponibles permiten suponer que, desde la raiz de las sociedades originarias
del actual Mojos, se fue generando por siglos una relacion singular entre éstas y la
naturaleza, caracterizada por el manejo complejo e integral del agua, la biodiversi-
dad y la horizontalidad de la tierra que caracteriza estos llanos. Con todas sus com-
plejas mutaciones en el tiempo, este tipo de relacion, en sus elementos centrales, ha
marcado una impronta en la identidad de las culturas indigenas contemporédneas.
En suma, los mojefios siguen siendo hoy, de alguna manera, hombres y mujeres del
agua: del agua de la inundacién.

Sentada esa idea central y de manera complementaria, quiza valga puntualizar
que los avances realizados a la fecha no permiten concluir con evidencia razonable:
a) que estos restos sean exclusivos de la llanura mojefia y que también podrian estar
presentes, bajo formas relativamente diversas, en otros segmentos del territorio
amazonico; b) la existencia de un solo Gran Estado capaz de haber logrado el con-
trol total de las poblaciones cuyos restos hoy se estudian; c¢) sefiales significativas
de correspondencia entre estos restos arqueoldgicos y las culturas andinas; d) que
las tardias incursiones incaicas sobre territorio amazénico hayan alcanzado asenta-
mientos duraderos, aunque quiza si determinados intercambios.

Debo ademds admitir, ante incontrastables argumentos de orden historiografi-
co, la existencia de intercambios entre algunos pueblos de tierras bajas con pobla-
ciones andinas en la extensa frontera de la vertiente oriental de la cordillera andina.

La colonia espaiiola

La enorme Gobernacién de Santa Cruz de la Sierra (inicialmente de Mojos) abarcéd
un dilatado e impreciso territorio de las tierras bajas de la Audiencia de Charcas
desde Asuncién en el Paraguay hasta no se sabe qué punto amazénico. Nunca
fue ocupada ni colonizada por el estado Virreynal. El estado colonial se mantuvo
en sus posiciones andinas, centradas en la economia minera de Potosi. Las varias

1 Diez minutos fue el tiempo disponible para cada expositor en el Coloquio de referencia.
2 Historiador, residente de la ciudad de Cochabamba.



incursiones espafolas a los llanos desde diferentes puntos en pos del Gran Paititi
terminaron en sendos fracasos, aunque las posteriores “entradas” crucefas pre re-
duccionales en procura de mano de obra indigena anunciaron la inminencia de un
cambio inexorable.

En este escenario general de vacio espafiol en las tierras bajas, deben mencionar-
se tres excepciones: la poblacion de Santa Cruz de la Sierra, las Misiones de Mojos
y Chiquitos y las més tardias y efimeras misiones de Apolobamba o el Chaco. Nos
detendremos naturalmente en Mojos.

Las Reducciones Jesuiticas de Mojos

Constituye el periodo més y mejor estudiado de la historia mojefia. Confiadas a la
Compaiiia de Jesus, su desarrollo data del siglo XVII, dos siglos después del des-
cubrimiento de Potosi. En estas notas quisiera esbozar apenas, las siguientes ideas:

a) En este periodo se logra la delimitacion del territorio especifico

Las Misiones de Mojos de la Provincia Colonial de Mojos, frente al ambiguo y dilata-
constituyeron una especie do pre reduccional. Hacia el norte, no se extendié més alla de
de “isla” en el contexto la confluencia de los rios Mamoré con el Iténez. El resto del te-
colonial de Charcas. rritorio amazoénico, por lo menos hasta 1859, no tenia nombre

(Mapa de la Republica de Bolivia. Linares, 1859).

b) Las Misiones de Mojos constituyeron una especie de “isla” en el contexto colo-
nial de Charcas. Por una parte, por su aislamiento fisico, ubicadas en un lugar
remoto separadas por bosques y rios de muy dificil acceso, en la remota frontera
con el Portugal cuyo resguardo les fue confiado. Fue ademds un espacio legal-
mente “cerrado” para la presencia de cualquier otro colonizador espafol, reser-
vado Unicamente para las poblaciones indigenas. Finalmente, y lo que es mds
relevante, fue un espacio donde se desarrollaron instituciones, si bien coloniales,
diferentes en varios sentidos a las imperantes en el resto de la Audiencia.

c) Esimportante destacar, sin pretender una apologia jesuitica, que estos misio-
neros intentaron un tipo de conquista —conquista al fin y al cabo— que, en sus
concepciones y practicas, fueron distintas y en casos hasta contrapuestas a la
legislacién e institucionalidad hispana impuesta en América, e incluso a los
canones vigentes de la propia Iglesia Catolica. Un “modelo” nuevo que, de
alguna manera y en su contexto histérico, estaba dispuesto al reconocimiento
del “otro”.

d) En este contexto fructificé aquel proceso de “pactos” entre indigenas y mi-
sioneros enunciado por René Moreno y desarrollado luego por Zulema Lehm
y otros autores. Fue un proceso politico deliberado y expreso por ambas par-
tes, de complejos acuerdos y regateos, de concesiones y diferencias, de avan-
ces y retrocesos entre indigenas y misioneros, con todas sus complejidades y
vicisitudes. Fue un pacto que, ante un contexto colonial inevitable, construy6
puentes entre las culturas indigenas y las occidentales representadas por el sui
generis catolicismo jesuitico; un pacto politico que fue la base para la construc-
ci6n institucional reduccional, con sus Cabildos, concentracién y “amalgama-
miento” de poblaciones dispersas, conservacion de sus “parcialidades”, orga-
nizaciones politicas y administrativas, jerarquias sociales, formas de ocupacion
del espacio y de la produccion, desarrollo de las artes, etc.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



e) Sobre la base de este pacto y sus nuevas instituciones emergieron renovadas
culturas indigenas que también son antecedentes de las actuales. Parte de su
pasado se perdié inexorablemente. Pero otros elementos se mantuvieron y
otros fueron incorporados. Destacamos dos de entre ellos: la religiosidad in-
digena/catdlica (o si se quiere catdlica/chamanica) como cohesionadora cul-
tural; la cultura y el ejercicio del pacto como elemento de convivencia social;
y el tipo de relacion con la naturaleza que, con todas su variantes (incluido el
nuevo manejo de la ganaderia por ejemplo) mantuvo los rasgos prehispanicos
mencionados.

Los Gobernadores de Mojos
Después de la expulsion de los jesuitas en 1767, el historiador beniano Fabian
Vaca Chavez define al siguiente periodo de la historia de Mojos como su “Edad
Media”. Dice que éste “se extiende desde la constitucién de los gobernadores ci-
viles y la administracién de los curas —de infausta recordacion— que pasa de largo
a través de la “Independencia” y llega hasta bien entrada la republica, que de tal
no tuvo sino el nombre para el joven departamento del Beni” (Limpias, 1942). A
esta opinién habra que afadir el hecho de que el propio Manuel Limpias Sauce-
do, en su célebre libro que narra, no exclusivamente, el paso de los Prefectos del
Departamento del Beni entre 1842 y 1920, se titulara significativamente “Los
Gobernadores de Mojos”.

De este periodo, con mucha més provisionalidad y el consiguiente riesgo que en
los anteriores acapites asumimos para estas notas, podemos sefialar:

a) Que en un contexto de abandono y ausencia de institucionali- Los nuevos colonizadores
dad estatal real, en el largo periodo que va desde fines del siglo de Mojos no entendieron la
XVIII, atraviesa todo el siglo XIX y llega hasta los inicios del naturaleza de las instituciones
XX, el Pacto Reduccional sufrié un severo proceso de degrada- reduccionales.

ci6n hasta finalmente romperse. Luego de la expulsion de los
jesuitas, Mojos qued6 abierto, sin defensas, al pais, a sus leyes, a
sus comerciantes, aventureros y hasta a sus exilados. Los nuevos colonizadores
de Mojos no entendieron la naturaleza de las instituciones reduccionales. Las
relaciones entre los colonos y las organizaciones indigenas se fueron debilitan-
do, extraviando y envileciendo. La exclusion del indigena de la naciente socie-
dad regional fue gradual pero avasalladoramente instalada.

b) El proceso de la Guayocheria de 1887 en pleno auge de la goma simboliza,
entre otros varios elementos, la decision formal y deliberada por parte de la
poblacién indigena de romper el Pacto, ante el evidente incumplimiento de la
otra parte; de abandonar la emergente sociedad beniana que los excluia y la
voluntad de la reconstruccion de su propia vida —con los valores jesuiticos in-
cluidos— al cobijo de sus inaccesibles bosques y rios.

¢) Sefalado ese proceso, en mi opinién central para los fines de este Coloquio,
debe sefalarse también que este periodo, que es precisamente el que da naci-
miento al departamento y a la sociedad regional beniana, es paradéjicamente el
menos conocido y estudiado por la historia y las ciencias sociales. Se sabe muy
poco de una gran cantidad de asuntos y procesos que permanecen en la ambi-
gliedad o el simple desconocimiento. Cito uno, simplemente como ejemplo: La
conformacién del espacio departamental y regional beniano.

DIEZ MINUTOS EN TORNO A LA IDENTIDAD BENIANA



d) El departamento del Beni, creado por decision del Gobierno central en 1842,
ha ido perdiendo importantes espacios territoriales por distintas razones y de
las mas variadas maneras. Desde la concesion de Melgarejo de una porcion
importante de los territorios del rio Madera al Brasil en 1867 hasta la cesion
de la provincia de Yuracarés a Cochabamba; desde la entrega de Guarayos a
Santa Cruz hasta la cesion de Apolobamba en favor de La Paz; pasando por la
creacion de la Jefatura Politica del Mamoré, de las Delegaciones Nacionales del
Noroeste, la Guerra del Acre y la ereccion del departamento de Pando. Todos
sus limites se han movido generando nuevos espacios sociales con controver-
tidas pero ciertamente diferenciadas identidades regionales. Existe una sola y
notable excepcion: la frontera del Iténez, defendida desde los tiempos de las
misiones indigenas de Mojos. Sobre este proceso quedan muchas interrogantes
y no pocas preguntas a las élites regionales y nacionales.

e) Peroen esta “Edad Media” se encuentran también elementos, procesos y per-
sonajes positivos que deben recuperarse a favor de la cultura beniana. Cito unos
pocos, de los muchos ejemplos que podria mencionarse: los caciques Maraza y
Muiba, por su resistencia ante el avasallamiento colonial, y al Gobernador Ri-
bera y al Prefecto Carrasco por su vision, en su contexto y tiempos respectivos,
de una construccién regional sustentada en la expresa participacion indigena.

El Beni

No por curarme en salud, menciono nuevamente a Vaca Chéavez. Fl sitta la “mo-
dernidad” beniana en el inicio de la decandencia del ciclo de la goma. Con la de-
clinacién de la economia del norte, algunas de sus empresas, como la Casa Suérez,
retornan hacia el Beni sus capitales e intereses. Se diversifica la produccion, la gana-
deria se restaura y abre nuevos mercados. La institucionalidad publica, sin dejar su
crénica postergacion, se define y fortalece. Se inicia una nueva generacién intelec-
tual (el propio Vaca Chéavez, Chéavez Suarez, Limpias y muchos otros). La joven re-
gionalidad beniana comienza a desarrollarse aunque también permanece, en buena
parte, poco conocida. De esta etapa me interesa destacar un aspecto muy reciente
pero enormemente significativo en los momentos criticos de la Bolivia actual:

El Pacto de los indigenas hacia la sociedad beniana ha sido nuevamente abierto.
La Marcha por la Dignidad y el Territorio de 1990, entre sus multiples connota-
ciones, supone también la mano indigena deliberada, auténoma y generosamente
ofrecida nuevamente al desarrollo conjunto de la sociedad regional; sin exclusio-
nes, sin otro afan que el de construir nuevas articulaciones, puentes o, si se quiere,
terraplenes que comuniquen las diversidades benianas con la sola condicién del
respeto mutuo. Dieciséis afios después de ese evento, esa mano indigena extendida
aun no ha sido suficientemente estrechada y correspondida.

Hasta aqui la historia. El Coloquio democratico beniano tiene la palabra.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Diez minutos sobre lo mas importante de la
iIdentidad beniana

Rodolfo Pinto Parada’

El imperio paititiano
La identidad beniana mas importante es el idioma nativo: el mojefio.

Cuando el territorio mojefio estaba dominado por el imperio paititiano y los
campos de cultivo protegidos por terraplenes, rendian sus cosechas como para dar
alimento a la gran poblacién que habia en este territorio; el Gran Paititi, Enin, El
Dorado o como se quiera llamar al jefe de este imperio, podia sentirse orgulloso por
el éxito obtenido.

Pero para conseguir este triunfo era necesario tener una organizacién social muy
compleja y bien dirigida. El diezmo que se tenia que pagar por toda la cosecha
servia para atender las necesidades de los soldados (que protegian a sus habitantes
de los pobladores vecinos), al clero (o como quiera llamarse a los brujos), a los mé-
dicos y a los que formaban la élite del imperio.

También hay que mencionar que nada se hubiera podido hacer si no hubiera
existido un solo idioma que permitia llegar a los cuatro puntos cardinales y enten-

derse con los paititianos.

Segtin los fechados radiocarbénicos encontrados en las lomas ar-  Otro de los simbolos de nuestra
tificiales que les servian de vivienda, se tiene una fecha (comtn en 3 identidad es el nombre que tenia
lomas) que es de 850 afios antes de Cristo, o sea que esta gente ya esta- la regién: Mojos.

ba asentada haciendo agricultura desde hace por lo menos 2.850 afios.

Cuando a mediados del siglo XIII, por exceso de lluvias en la
zona, se produjo el desastre de los campos de cultivo controlados, la gente impor-
tante emigré hacia la montafia pero los demas se quedaron en la regién viviendo en
forma aislada y cambiando totalmente su anterior forma de vida.

Dejaron de funcionar los canales que trasladaban el agua mineralizada que ser-
via para abonar, mediante la maravillosa planta de tarope, los terrenos previamente
preparados y la agricultura cambi6 radicalmente su forma de trabajo.

Pero el idioma continué hasta nuestros dias y se constituy6 en la principal iden-
tidad de nuestro pueblo: el idioma mojefio.

El departamento del Beni
Otro de los simbolos de nuestra identidad es el nombre que tenia la regién: Mojos.
No habian transcurrido muchos afios después del descubrimiento de América,
cuando aparecieron, no se sabe cémo, unos mapas donde ya se menciona el terri-
torio de Mojos. Esta noticia y todo lo que se comentaba ocasioné la euforia de los
espafioles para llegar hasta aqui.
La quimera del oro fue impulsada por la noticia de que el sefior de los Mojos se
presentaba al ptblico cubierto de una capa de oro en la piel.

1  Historiador, residente de la ciudad de Trinidad.



La ciudad de Santa Cruz de la Sierra, en las serranias de San José de Chiquitos,
fue simplemente un campamento de paso para llegar a la tierra de los Mojos. Y
debe escribirse asi con la letra J, porque los catalanes de Espafa, que usan mucho
la X, s6lo vinieron a América 200 afios después del descubrimiento.

El afio 1842, cuando el General José Ballividn, todavia euférico con su triunfo
de Ingavi contra los peruanos, firmé el Decreto Supremo erigiendo el Departa-
mento del Beni, cometio el error de cambiar su verdadero nombre con uno, evi-
dentemente forzado, Beni, que en esa época no tenia ningun significado histérico
para los mojefios.

Y aqui hay que mencionar algo que nuestras autoridades han olvidado: me re-
fiero a los verdaderos artifices de la ereccion de nuestro departamento: Alcides
D’Orbigny (sabio francés que visit6 nuestra region el afio 1882 y que prepard con
Matias Carrasco los documentos necesarios para iniciar los tramites), Matias Ca-
rrasco (que fue Gobernador de Mojos el afio 1831), el Dr. Juan de la Cruz Méndez
(quien estuvo deportado en la ciudad de Trinidad) y que afios después lleg6 a ser
primer Secretario del Presidente Ballivian y después su Ministro del Interior.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El desarrollo del concepto Beni:

Proceso socio-historico de formulacion de la
idea de Beni en la memoria colectiva de sus
comunidades sociales

Marfa del Pilar Gamarra Téllez'

Introduccion

En este Coloquio, dedicado a la lectura de la identidad beniana, pretendemos apor-
tar una vision del proceso socio-historico de la formulacion de la idea del Beni en
la “memoria colectiva” de sus comunidades sociales. En tal sentido, se entendera
memoria histérica como una construcciéon consensuada o conflictiva de versiones
sobre el pasado de una colectividad social, con el fin de proponer o modificar com-
prensiones sobre sus procesos culturales, sociales, econémicos y politicos y actuar
sobre el presente y futuro. La historiografia contemporanea reconoce al menos tres
vertientes de las memorias colectivas: la oficial, la ptblica® y la social. Esta tltima
acepcion es la asumida en este estudio, entendiéndose como la memoria que elabora
cada grupo étnico de clase, creencia, género, generacion y sobre cuya base procede a
la defensa de sus intereses colectivos, que integra e incita a grupos diversos a movili-
zarse —aun sobre sus intereses particulares— esperando la consecucién de beneficios
para su comunidad; mientras que la formulacion de la idea de una entidad histérica
es un concepto desarrollado por la historiografia europea, al tratar de comprender
la identidad de este continente. LLa base conceptual de este analisis incorpora refe-
rencias del estudio del historiador italiano Federico Chabot (1901-1960), cuya obra
original fue publicada con el titulo de Storia dell’Idea d’Europa (1961)°.

Bolivia es un pais multiétnico, pluricultural y pluriregional. Probablemente,
este es uno de los factores que ha dificultado la consecucion del proyecto Estado-
Nacién, que se intenta llevar a cabo desde 1825. Sin embargo, su estudio como
tema no ha merecido la atencion suficiente, pues salvo los trabajos sobre identi-
dades étnicas, culturales y regionales de corte socioldgico o antropolégico, poco ha
avanzado la historiografia boliviana en este campo.

En este estudio lo que interesa es el desarrollo del concepto Beni desde la 6ptica cul-
tural y socio-politica. El trabajo tiene su anclaje en la propuesta de que el Beni, en tan-
to “individualidad histérica”, posee sus propios saberes ancestrales, tradiciones socio
culturales y puede apelar a la formulacion de una identidad historica propia, a pesar
de la nacionalidad criolla inacabada, la desetnitizacion y exclusion de la modernidad

1 Historiadora, residente de Riberalta.

2 La memoria oficial es propuesta por administraciones y/o grupos hegemonicos; la puablica,
los recuerdos comunes de los habitantes de un territorio, regién o localidad a partir de hechos
o informaciones.

3 Salvo Mastellone (1992) resume las reflexiones de Federico Chabot sobre La Idea de Europa,
desarrolladas entre 1948 y 1960 y expuestas en distintas catedras, conferencias e instituciones.
Esta publicacion es la utilizada en este trabajo.



politica del indigena —como rasgo de la herencia colonial misional y republicana— y
de su creacion como entidad juridica-politica tardia (1842). Se intenta aprehender la
conciencia del ser beniano; es decir, la conviccién de sus comunidades sociales de po-
seer un cierto héabito, una civilita, un cierto modo de pensar y de sentir. Aqui, el pro-
blema planteado es ;cuando comenzaron los hombres de este espacio socio-cultural
a pensarse a si mismos y a su tierra como algo peculiar y distinto a otros de Bolivia?
¢En qué marco temporal podemos situar una conciencia clara y precisa de la idea de
Beni como individualidad histérica? ;Cuando el concepto Beni empez6 a designar no
Unicamente un lugar geografico, sino un complejo historico? En definitiva, lo que se
intenta responder es jcuando los benianos percibieron sus peculiares caracteristicas?

En este marco, el estudio intenta abrir nuevas perspectivas de andlisis sobre la te-
matica planteada. El mismo es inicial y, por su importancia, amerita una reflexion
colectiva, aportes multidisciplinarios y estudios comparativos, con el objetivo de que
la identidad beniana fluya abiertamente en la conciencia colectiva de sus comunida-
des sociales, permitiendo a las actuales y futuras generaciones entender una region,
percibida por sus habitantes por més de un siglo como “postergada”, “relegada” y
“marginal”.

Historia de la idea del Beni: la conformacion identitaria departamental

Hasta la segunda mitad del siglo XX, los estudiosos de la historia del Beni encuentran
en el periodo jesuitico (ss. XVII-XVIII) el origen socio cultural del departamento; es
decir, el sentido de una unidad espiritual, cultural, civil y moral. Sin embargo, esta uni-
dad no debe asumirse atin como la fisonomia del departamento, pues la formulacion
del concepto Beni, como comunidad politica y cultural, tiene caracteres puramente lai-
cos y terrenales y es un producto de la articulacién politico-geografica y socio-econo-
mica con el Norte Amazonico, posterior a la colonizacion siringalista. Asi, no se puede
hablar de una “conciencia beniana‘ sino hasta finales del siglo XIX. El desarrollo del
primer frente extractivo de la goma elastica (1870-1920)* conformo definitivamente la
identidad geografica Beni. Ya en 1881 se reconoce la necesidad de colonizar los rios
Orthon y Madre de Dios, momento en que el explorador norteamericano Edwin Hea-
th® pone a disposicién del Prefecto Fermin Merizalde el mapa del rio Beni. Al mismo
tiempo, surge la preocupacion por una organizacion del departamento mas coherente
en materia civil®, politica’ y social. Como se menciona, hasta ese momento el Beni es:

4 Losfrentes extractivos, a diferencia de los frentes productivos, tienden a generar fronteras demo-
gréaficas mas débiles y por su caracter dificultan la multiplicacion de enlaces econdémicos, mien-
tras que los segundos tienden a generar fronteras demograficas mas solidas y pueden dar lugar
a enlaces econémicos mas solidos. El primer frente extractivo de goma elastica, generd el primer
boom econémico entre 1890 y 1910. El segundo (1940-1950), colapsé con la Revolucion Nacional
(1952) y la Reforma Agraria (1953). Un tercer frente extractivo se desarroll6 entre 1960 y 1985.
Una informacion detallada de la economia gomera puede encontrarse en nuestro trabajo Barracas
y Peones en el Régimen hacendatario gomero: Las bases economicas de un Poder Regional: La Casa
Sudrez (1880-1940), Tesis de Licenciatura. Carrera de Historia. UMSA (1992).

5 Tras el descubrimiento de la confluencia de los rios Beni y Mamoré (12 de octubre de 1880),
realizada por el Dr. Edwin Heath, se produjo la apertura de la navegacion total del rio Beni y
con ello el paso hacia la inmensa cuenca de las arterias fluviales e interfluviales de la cuenca
amazonica boliviana.

6 En 1892, cuarenta afios después de fundado el departamento del Beni, se erigia el Distrito
Judicial del Beni, al crearse el Juzgado Superior y la Fiscalia de Distrito, iniciandose sus fun-
ciones en enero de 1893 (Limpias, 2005:236).

7 Art. L. El prefecto del Beni serd elegido y nombrado por el gobierno de acuerdo con una junta
de ciudadanos notables del lugar [ ...] los demas empleados del orden putblico, de acuerdo con

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



...un pais que no ha adquirido aun la suficiente cohesion ni esta siquiera mediana-
mente organizado [ ...] las provincias erigidas y sus capitales son pues lejanas entre si
[...] las condiciones biolégicas y sociales son poco halagadoras: caminos despobla-
dos e inseguros en largas distancias; inundaciones [ ...] en cada afio [...] poblaciones
lejanas y escasas, poco acostumbradas a una administracioén regular y ordenada y
autoridades que son malas... (Informe del Prefecto Santos Maria Justiniano, 20 de
agosto de 1889, cit. en Limpias, 2005: 222- 223).

La irrupcion del frente extractivo gomero arrebat6 el sentir misional-colonial y
traslado el acento desde lo particular (el pueblo misional) al conjunto (las subregio-
nes). Los hombres del mundo “moderno-industrial”, lanzados por el camino de la
conquista, solicitan al Estado emplear en provecho del departamento los ingresos
fiscales que gravitan sobre sus productos; es decir, la goma elastica, y sugieren la
creacién de una subprefectura o comandancia militar en Villa Bella, localidad que
se espera controle el flujo del comercio gomero via Amazonas-Atlantico.

Ya entrado el siglo XX, la fuerza moral del hombre beniano consiste en poseer
una civita politica que combate por su “patria”’. El gran empuje cauchero brasilefio

en el Noroeste se detiene al chocar contra empresarios y trabajadores

siringalistas-soldados. Desde entonces, la idea de Beni ird asociada a Tras la caida del régimen
la de guardian de la heredad patria y de su futuro promisorio. Cabe misional, los ex reductos
destacar que es en este proceso cuando el Beni confirma su perte- entraron en un periodo de
nencia a la entidad nacional, hasta entonces marginado inclusive de recesion.

los avatares del enclaustramiento maritimo, acaecidos tras la Guerra

del Pacifico (Chile-Bolivia, 1879).

La guerra que Chile desencaden6 contra Bolivia y Pert se supo en el Beni cuando los
ejércitos combatientes se hallaban en plena lucha. Las distancias enormes, el mismo
despoblamiento [...] y la miseria comtn que reinaba en el departamento anularon
todas las tentativas de los benianos por asistir a la defensa de la patria en peligro
(Ibid., 2005:186).

Es también durante el periodo siringalista que se define la autodeterminacion
del gobierno del Beni, al disponerse la eleccion de Prefecto con intervencion de una
junta de ciudadanos (Decreto del 20 de julio de 1880, Ibid., 2005:189).

Tras la caida del régimen misional, los ex reductos entraron en un periodo de re-
cesion; también se volvieron inestables las relaciones socio-politicas entre los pue-
blos misionales y los gobiernos criollos. Mucho antes del estallido de la Guerra de
la Independencia (1809-1825), la ruptura del viejo pacto colonial carayana-indio
se hizo evidente y, en los afios siguientes, la vigencia de diferentes regulaciones
normativas con respecto a la administracién de Mojos y el abuso y mal gobierno
de sus autoridades contribuiria a desestabilizar el ntcleo misional y a desdibujar la
fisonomia de la “entidad Mojos-colonial”.

El advenimiento de la entidad juridica departamental (18 de noviembre de
1842), de conformidad con los planteamientos modernizadores y el interés econé-
mico en el drea, dio paso a las primeras regulaciones legislativas republicanas que
involucraron al indigena. Se otorgé la misma cualidad juridica a todos los habi-
tantes de sus tres provincias: Mojos, Caupolican y Yuracarés, siendo considerados

los ciudadanos notables de cada localidad (Decreto del 20 de julio de 1880, Ibid., 2005:189).

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI



“ciudadanos libres”. Se eximi6 el pago de tributos y cargas publicas y se espero
convertirlos en “modernos propietarios” mediante la distribucion de tierras, gana-
do y cacaotales (Decreto de 6 de agosto de 1842). Pero ni los decretos de creacion del
Beni ni las disposiciones siguientes tuvieron plena vigencia y continuidad. Frente
al secular abandono de Mojos por parte del novel gobierno republicano, las auto-
ridades locales actuaron con extrema cautela y la aplicacion de la legislacion fue
erratica. El desarrollo del frente extractivo cascarillero (1840-1870), la dinamica
comercial brasilefia-mojefia durante la pre-era de la goma elastica, provoco abu-
sos de diversa naturaleza. Por su parte, la formacién de la ecimene colonizadora
siringalista continental rompe los diques de contencion de la antigua estructura
misional colonial dando paso a la contraposicién entre indio-mojefio/carayana-
barbaro y difumina los linderos de la geografia poblacional Mojos-Beni. En 1903,
el Diputado por el Beni, Domingo Leigue, apuntaba que:

...en el Beni, bajo el punto de vista sociolégico, no es de gran significacién la raza
autoctona, excepcion hecha de baures y los alzados trinitarios. ..el continuo mesti-
zar ha cambiado radicalmente las condiciones etnograficas y etnoléogicas de aquellas
poblaciones (cit. en Limpias, 2005:261).

Sin embargo, a Mojos aun el término “departamento Beni” no le hace compe-
tencia, porque Unicamente se usa en sentido geografico. El contenido técito ideo-
logico de esta nueva identidad estd dado por el concepto “civilizacion”. Mundo
civilizado indio-mojefio-carayana (crucefio o colla), catapultado por el progreso y
la modernidad incompatible con el barbaro-salvaje®. En el siglo XIX, el concepto
viene acrecentado por la no pertenencia a la ciudadania. Gran parte de la literatura
y documentacién del periodo demuestran que la barbarie no solamente significa
antropofagia, libertad de “vagabundear” por bosques, arroyos y rios, sino el no
estar capacitado para aceptar la adhesion a la norma moral-secular y a la ley, vision
del otro que yuxtapone y justifica la extincion y el combate al mundo moderno
“civilizado” contra la ferocidad y alevosia de los barbaros. La confusién entre la
legalidad y la costumbre no s6lo exacerbo6 el apetito por la mano de obra indigena,
sino que también produjo conflictos en el seno del mundo indigena.

Un panorama, poco halagtiefio, del periodo se encuentra en un informe de 1889:

...la clase aborigen, notablemente disminuida por los empresarios de la goma, y la
poca que queda casi incorregiblemente aviesa para sus tratos, con raras excepciones
y bastante inclinada a la embriaguez, a la falsia y atin al ocio, no obstante de que se
muestra devota y contraida a los oficios del culto... (Informe del prefecto Dr. Santos
Maria Justiniano, 20 de agosto de 1889, cit. en Limpias, 2005: 222).

La relectura de la documentacién consultada hasta el momento permite obser-
var el sentido en el que se produjeron los cambios, en el periodo comprendido entre

8 Los comentarios de José Manuel Pando (1897), vertidos con anterioridad a su ascenso a la
primera magistratura del pais (1899-1904), sin duda ejemplifican la concepcion decimo-
noénica y el darwinismo social imperante en el seno del mundo liberal : “[...]desde que se
ha conocido la adaptacion de la raza blanca al suelo americano, esta plantea el problema
por el cual la naturaleza, obligando al hombre a la seleccion, condena a las razas inferio-
res[...] ala extincion a los seres que estan proximos a las bestias cuando con la ferocidad de
las bestias pretenden oponerse al progreso humano” (p.105; cit. en Gamarra, 1992. El
resaltado es mio).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



el ingreso de los pioneros colonizadores y la articulacion del frente extractivo de
goma elastica con el mercado internacional. Es indudable que el estallido de la vio-
lencia interrumpi6 el orden establecido en las selvas amazoénicas y que los mecanis-
mos de articulacion vigentes (alianzas interétnicas, distribucion de zonas de terra
firme y vdrzea) quedaron suspendidos. Al finalizar las dos primeras décadas de
penetracion siringalista (1870-1890), el fracaso de los pioneros colonizadores en la
incorporacion de los grupos étnicos amazonicos a la explotacion de gomales llevo a
la invocacion de los preceptos del liberalismo-modernidad y progreso. Segin Pan-
do: “la peste y el agotamiento de la caza van a dar fin, antes de mucho tiempo con
los salvajes que no se presten a la reduccion dejando libre el campo para el desarro-
llo de la industria” (1897: 95). Por su parte, la didspora poblacional carayana-indio
misional se hizo incontenible. Una vision bastante cruda del proceso la da Limpias
Saucedo (2005), al estimar que “no queda en Mojos sino los ultimos ejemplares
como raza de vencidos”.

A nuestro entender las diferencias entre consideraciones de caracter fisico geogra-
fico y cultural-politico explicarian la formacion dialéctica del concepto de Beni, que
a veces tiene un sentido de pertenencia juridica espacial y otras mucho mas cultural.

Beni-Mojos: conceptualizacion socio-espacial

¢De donde proviene la denominacién de Beni a la entidad juridica-politica que nos
ocupa? ;Por qué en 1842 se eligi6 el nombre de Beni para el departamento, en lugar
de Mojos, como era previsible? Pues como se evidencia en los estudios y noticias
posteriores, el nicleo de su poblamiento estaba fijado en Mojos y el sentido de
pertenencia respondia a la tradicion jesuita mojeda.

Entrado el periodo republicano, el interés por incorporar la ignota region de
los rios amazonicos se puso de manifiesto durante la presidencia de Andrés de
Santa Cruz (1829-1839) y se hace efectiva durante el gobierno de José Ballividan
(1841-1847). Ambos gobernantes se interesaron por afianzar la cualidad maritima
de Bolivia. El Beni se crea bajo un plan general que comprendia el desarrollo del
pais basado en cuatro regiones. Una de estas comprendia el oriente y se esperaba
que a través de la misma fluyera el intercambio comercial con Europa por la via
amazonas-atldntico’. Asi, la denominacion del nuevo departamento se supedité al
término que referia un rio (Beni, Diaben, Veni, Ena Veni), y no al de una cultura
tradicional autéctona, Mojos!?.

Desde nuestra perspectiva, el concepto espacial y socio cultural Beni se forma,
al menos, en las siguientes fases:

a) Periodo de las culturas tempranas (1400-1500)

9  Exposicion presentada al Congreso Constitucional de 1840 por el Ministro Secretario de Es-
tado en el Despacho del Interior (Sucre, 1840); Memoria de Hacienda presentada a la Con-
vencion Nacional de Bolivia (Sucre, 1843); Mensaje del Presidente de Bolivia a las Cdmaras
Legislativas (Sucre, 1846), Groff Greever (1987:25, cit. en Gamarra, 1992).

10 El origen de la palabra Mojos responde al menos a tres versiones: Mojos, Mojsa, término que
expresa dulzura, grato, melificado (Carlos Montenegro); Mosojllacta o Mosoj Jallpa o tierra
nueva (para el incario); Mocko-Cckallpa, Mojo-Calppa= prominencias de terrenos ocupados
(Diego Felipe de Alcalaya en 1605); Musus= pais llano y boscoso; Mojos derivada de Mojo-
ronos (José del Castillo en 1675), también Altamirano (1700); segin D’ Orbigny, la palabra
Mojos no seria americana sino espafiola. Para una referencia de la palabra Mojos, asi como el
area geografica de su extension, véase Chavez Suarez, 1986, pp. 3-5.

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI



En lo que hace al actual departamento del Beni y la regién norte amazénica del
pais, la tradicion cultural del “precontacto europeo” se da por el dominio de las
areas de vdrzea y terra firme en los cursos fluviales e interfluviales de la amazonia.
Es sobre estos estratos socio-culturales que se formula la idea de la relacién Mojos-
Paititi-Beni, asociada tanto por los conquistadores incaicos como ibéricos jpero, es
posible aceptar la existencia real del Paititi y su ubicacién en la confluencia Madre
de Dios-Beni?

Hasta la segunda mitad del siglo XX y atin a finales del siglo, los

Los pobladores de las tierras estudiosos del drea, basados en trabajos etnogréficos, consideraron
inundadizas, las llanuras de a las sociedades amazonicas, sobre todo aquellas localizadas en la
Mojos, fueron vistos como hylea, igualitarias, “carentes de organizaciones sociales comple-

sociedades complejas. jas” (véase por ejemplo, Lowie, 1948; Steward y Metreaux 19438;

20

Steward y Faron, 1959. Ibid: 29. cit en Parssinenn y Siirianen,
2003:29; véase, también Roca, 2001). Es decir, sus pobladores se
habrian ubicado en éreas dispersas conformando pequenas aldeas de recolectores y
cazadores en transicion al sedentarismo y, por tanto, de ocupacion de habitat esta-
cional. Estos supuestos se sustentan en factores medioambientales y econémicos:
a) adversas condiciones climéticas (densa humedad, extremas temperaturas céali-
das) y b) préacticas de economia tumba-quema, que habrian imposibilitado el desa-
rrollo de conglomerados poblacionales mayores catapultados al sedentarismo'!. En
contraste, los pobladores de las tierras inundadizas, las llanuras de Mojos, fueron
vistos como sociedades complejas; “reinos o cacicazgos” (Denevan, 1980:13), de
vastos conglomerados poblacionales de “refinados aldeanos” (Klein, 1987:43) que
habrian alcanzado un grado cultural altamente avanzado, conformando una gran
civilizacion en las tierras bajas (véase también, D’orbigny, Nordenskiéld, Riester,
etc., cit, en Gamarra, 1992:21)%2.

En estos ultimos afios, los avances en materia de investigacién histérica, basadas
en fuentes coloniales (crénicas), etnograficas y arqueologicas de las principales 4reas
fluviales e interfluviales de la Amazonia —incluyendo la amazonia continental, Napo,
Amazonas, Ucayali, Mamoré y Madre de Dios-Beni— han puesto de manifiesto:

1) La presencia de conglomerados poblacionales densos tanto en las zonas de vdr-
zea como en las zonas de terra firme.

2) El uso y dominio del espacio geogréfico ecolégico, presencia y adaptacion de
cultivos (rotacién y uso de abonos y fertilizantes) en “islas de recursos” en

11 En un reciente estudio, el historiador beniano José Luis Roca dice: “Salvo casos aislados, los
indios amazoénicos en clara alusion al Norte Amazonico no eran agricultores sedentarios, sino
némadas, cazadores, recolectores. Y no porque estuvieran pasando por un estadio inferior al
sedentarismo, sino porque su habitat no les ofrecia otra alternativa. Suelos pobres, impermea-
bles, mal drenados...” (2001:225).

12 Mojos recibi6 la atencion de investigadores pioneros como el naturalista y gedgrafo francés
Alcides D’Orbigny (1802-1857), Erland Nordenskiold (1877-1932), etnélogo, arquedlogo y
antropogeografo sueco que diera a conocer el grado de avance tecnolégico y socio-econémico
de los Mojos. Pero sin duda alguna, los trabajos mas significativos son los del antropélogo
francés Alfred Metreaux (1902-1963), que estudié los grupos étnicos antiguos y actuales del
Oriente. A estas investigaciones se suman las de William Denevan que habla de la cultura
mojefia como reinos o cacicazgos que “...habrian alcanzado una sociedad y una tecnologia
sorprendentemente refinadas...” (1980:13). Para Jurgen Riester, las Lomas de Mojos son el
testimonio del alto grado cultural alcanzado en el Oriente (Gamarra, 1992:22).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



base a seleccion de plantas (Moran, 1993:68), asi como el aprovechamiento in-
tensivo de pesca e inclusive la practica de mantener en cautiverio a tortugas'.

3) La presencia de seforios con dominio de extensas éreas a la cabeza de sefiores
étnicos o jefes superiores, en estructuras sociales organizadas.

4) Las alianzas interétnicas.

Estudios que sugieren que la dicotomia vdrzea vs. Terra firme —dando prioridad
al potencial de capacidad poblacional mayor a las zonas de vdrzea— es demasiado
simplificada, por tanto, es posible sostener, como mencionan Pirssinenn y Siiriai-
nen (2003), que: “... el ambiente amazoénico, tanto en las zonas de vdrzea como en
las zonas interfluviales, tenia la capacidad potencial de brindar sustento a densi-
dades poblacionales mucho mayores”. Para el caso de Bolivia, estas afirmaciones
se sustentan en la presencia de terraplenes artificiales en el ex territorio del Acre
boliviano y de restos arqueol6gicos como la fortaleza Las Piedras en la Amazonia
norte. Si estas evidencias confirman la presencia de sociedades organizadas, capa-
ces de conformar sefiorios y el manejo de recursos y su medio ambiente ;cudl es la
razon para que en el siglo XIX los colonizadores siringalistas encontraran tnica-
mente a pequefios grupos dispersos, aparentemente sin ningtn tipo de comunida-
des sociales organizadas?

Las culturas de bosque pierden cohesion e importancia tras la conquista hispana.
El despoblamiento de la amazonia continental se inici6 en el siglo XVI y se agudizo
en el siglo XVII. En el periodo, la drastica baja poblacional pudo alcanzar hasta el
95%, tal como ocurri6 en el area andina'*. Piedad y Alfredo Costales (1983) estiman
la caida demografica en la Amazonia, en las dreas juridico-politicas de las actuales
republicas de Bolivia, Ecuador y Pert, de 1 millén de habitantes a 150.000. Asi,
cuando sobrevienen las exploraciones desde la segunda mitad del siglo XIX y hasta
bien entrado el siglo XX, sus poblaciones se habian reducido considerablemente,
tras un intenso proceso de sincretismo etnocultural aunado a la desaparicién de los
patrones de organizacion socio-econémica y poblacional. De los sefiorios étnicos
no quedaban ni vestigios y solo sobreviven pequenas tribus dispersas. A partir de
entonces, la imagen simplificada de la poblacion de las tierras bajas emergié con
fuerza: la tierra de los chunchos', el salvaje, barbaro y antropéfago en oposicion a
las culturas altamente refinadas de la tierra firme, la cultura mojefa.

La creacién de la ecimene incasica imposibilito la fijacion del concepto iden-
tificado Mojos-Paititi-Madre de Dios-Beni y dio paso a la dualidad complemen-
taria Chinchaysuyo-Cuntisuyo, Collasuyo-Antisuyo. En el limite del espacio de

13 Alfred Metreaux menciona que: “... muchas tribus en el rio Puras acostumbraban a man-
tener tortugas vivas en pequenos corrales hechos de estacas...cerca de sus ciudades” (cit. en
Pérssinenn y Siiriainen, 2003: 34).

14 La poblacién total del Estado Inca rondaba los 10 millones de habitantes; ya en 1539-1540,
Francisco Pizarro distribuyé unos 7.7 millones de habitantes en unidades domésticas a los
encomenderos. Segtin Wachtel (1992), transcurridos 50 afios del ingreso colonizador, la po-
blacion se habia reducido notablemente. Véase también Piedad y Alfredo Costales que expli-
can la drastica caida demografica y la “extincion biologica”, estimando que para la época de
la conquista y la primera etapa de la colonizacion, la poblacién de la selva habia disminuido
por efectos de la peste, las invasiones portuguesas y las rebeliones. Asi, “durante la conquista,
colonizacién y la evangelizacion, se convirtieron —las selvas— en gigantescos cementerios de-
mograficos” (1983:25).

15 Segtn Chavez Suarez “Con el nombre de Chunchos se comprendié a un conjunto de pueblos
béarbaros que vivian en las riberas o proximidades del Madre de Dios (1986:6).

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

21



22

los cuatro Suyos se extendia un drea de frontera, de relaciones esporadicas y poca
estabilidad, sobre todo en el sentido en que la no pertenencia o alianza con la pana-
ca real'® denotaba al salvaje-barbaro: el chuncho. Mas tarde, también la provincia
Chuncho, excluida hasta entonces de la civilizacion Inca, se relaciona y penetra
hasta formar parte del incario, no por conquista violenta sino por alianza estraté-
gica, conformando lo que Pérsinenn y Siiriainen mencionan como la zona buffer!”,
zona de contencion.

Los incas demostraron un particular interés en el dominio de las zonas fluviales
e interfluviales del area Madre de Dios-Beni y, en las tierras bajas, fue en la cuen-
ca colectora de estos rios donde penetraron con mayor profundidad al desplegar
considerables esfuerzos militares. La tradicion historica inca, vertida en los gipus,
menciona como conquistador a Topa Inca y sus luchas con varias tribus, entre estas
escay oyas (Esse ejjas y Calipa provincia colindante a Toromonas), todas cercanas o
en contacto con los escaugingas, una tribu asentada en la actual confluencia Madre
de Dios-Beni, proxima a Paititi (Parsinenn y Siiriainen, 2003:91-92. Ver también,
Chavez, 1986). Por su parte, los cronistas Alvarez Maldonado (1570), Recio de
Leo6n (1623), Vaca de Castro (1542), Sarmiento (1572), también coinciden en des-
cribir el ingreso de Topa Inca a escaugingas y las rutas seguidas incorporan a toro-
monas y chiponauas. La travesia habria coincidido con el ingreso a los rios Omapal -
cas (Beni) y Zamo (Heath), siguiendo el curso del Magno (Madre de Dios), hasta
alcanzar la provincia del Paititi, que se extendia hasta Pacas Novas (actual Brasil),
con conexiones hacia los Mojos de Yuroma. No obstante, el inca, sin poder con-
quistarla, realiz6 alianzas con el Gran Sefor del Paititi y construyé una fortaleza
(Las Piedras) en memoria de su hazana.

Esta memoria historica cultural se subsumi6 para la historiografia, etnogra-
fia y arqueologia contemporénea. Es a partir de los afios cincuenta del siglo XX,
que los estudios sobre la Amazonia continental rescatan la tradicion cultural del
precontacto, tras una atenta relectura de las cronicas espafiolas y fijan la presencia
de importantes y extensos sefiorios étnicos y cacicazgos. Entre estos estan Apa-
ri (omagua) extendido en el Purds, Machiparo, bajo Napo hasta la confluencia
del rio Javari (actual frontera Pert-Colombia-Brasil) sobre los bancos fluviales y
Jurta-Puris, que movilizaba a 50.000 soldados y mucho mayor poblacién (Fray
Gaspar de Carvajal, 1541). El sefiorio Marquiri, situado en el Beni hasta el Paititi,
contaba con torres funerarias y entre 2.000 y 3.000 casas hechas de tapia y adobe
(Recio de Leodn, 1623). Para el caso del noroeste amazonico, en 1703 el maestro de
campo Pedro de Goicoechea eleva un informe dando los nombres de 24 provincias
de indios distribuidas entre los rios Beni y Madre de Dios (Chavez, 1986:15).

El arribo de los conquistadores ibéricos al area Madre de Dios-Beni, tras el pos-
terior dominio del incario, catapult6 el ingreso hacia las tierras bajas y con ello la
resistencia de los pueblos de toromonas (tan densamente poblada y extensa como
la ciudad del Cusco), chipunavis, lecos (16 pueblos), uchupiamonas (10 pueblos),
masises (13 pueblos), chumanos (30 pueblos), pamainos, etc. (informe de Mateo

16 Panaca, término que especifica el linaje de la realeza Inca y sus relaciones consanguineas.

17 Segan Parssinenn y Ari Siiriainen, los incas habrian establecido “zonas de control” con pues-
tos semipermanentes o sitios administrativos temporales: mientras que las dreas mas extensas
podrian ser calificadas como “zonas de visitas”, espacios visitados ocasionalmente sin lograr
un control efectivo y real. Es lo que los autores denominan como “zona de contencioén” (zona
buffer), espacio de repetidas expediciones militares, usualmente aliadas a tribus en conflictos
o disputas con sus vecinos (2003:89).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Bravo, cit. en Chévez Sudrez, 1986:14-15). Muchas de estas poblaciones confor-
maron el asiento de las 23 misiones de Apolobamba, fundadas entre 1615 y 1808
por los padres franciscanos (Gamarra, 2005:4-5).

Las rutas seguidas por las expediciones laicas y religiosas fueron las mismas del
inca'®. Asi, el status de frontera defensiva u ofensiva en el espacio andino-amazoni-
co se mantuvo hasta que, después del primer tercio del siglo X VI, la region de los
Chunchos o Apolobamba fue sometida a continuas incursiones civiles y religiosas.
Sin embargo, éstas fueron poco exitosas y sélo algunos relatos, como el expuesto en
la obra del cronista Garcilaso, mencionan la “gran ciudad del Paititi”, con “infini-
tas naciones muy grandes y de gente muy docil” (cit. en Gamarra, 2005). El fracaso
del ingreso de las expediciones espafiolas convirtid, finalmente, al area del Paititi,
en un espacio mitico, hasta reunirse con El Dorado y el Kandiré". En contraste,
el éxito del ingreso colonizador ibérico, civil y religioso, hacia Mojos, revalidé su
desarrollo, su avance tecnolégico y cultural.

Si bien las excavaciones arqueologicas de Las Piedras confirman que esta era
una instalacion militar construida en el siglo XV, una buena parte de los 5.000
tiestos ubicados en el 4rea demuestran la presencia de dos 0 mas capas culturales
superpuestas y que la fortaleza fue construida y habitada durante un tGnico y mds
bien prolongado periodo. Pero, ademés, las muestras indican que el sitio habia sido
ya habitado, antes del arribo de los incas, durante el siglo anterior (Pérssinen y Ari
Stiriainen, 2003:127-128). De tal manera que, la primera formulacion del actual
Beni, entendido como comunidad socio-cultural dotada de caracteristicas especia-
les, fuera incluso del ambito geogréfico incésico, estuvo relacionado con el término
de Antisuyo-Chuncho y los sefiorios escaugingas, toromonas y el reino del Paititi,
conectados, ademas, a los Mojos, compuesto por 37 naciones diferentes en 1696
y 16 naciones en 1700. Vale decir que los Mojos y los habitantes del Paititi eran
“perfectos conocidos”.

b) Periodo misional colonial (1560-1767)

El ciclo colonial se ha conformado a la manera de un gran cuerpo civil-religioso,
religiosamente unido, pero culturalmente escindido. El espacio geografico de Mo-
jos es vasto pero limitado como ambito de dominio del estado colonial. Los limites
geograficos y limites cultural-moral-politicos no coinciden.

En el siglo XVII, los espafioles del rio de La Plata, Paraguay y Santa Cruz de
la Sierra llamaron Mojos a todos los llanos extendidos desde el rio Pilcomayo
hasta el Amazonas (Chéavez Suarez, 1986:5). Mojos comprendié una region de
dilatadas fronteras, abarcando extensos territorios pantanosos e inundadizos; en

18 En este espacio la “antonimia o similitud” de algunas estructuras sociales existian porque
compartian una historia comtn y los términos de sus oposiciones se alimentan por los inter-
cambios y vecindades mutuas. Asi, el Inca y los “salvajes” eran perfectos conocidos (Renard-
Casevitz, 1988:199, cit. en Gamarra 2005:2).

19 Segun Parssinen, los cronistas coloniales que dan cuenta sobre la conquista inca a las tierras
bajas mencionan que “la llanura de Mojos (Mojos) —y particularmente su parte Norte— solia
ser llamada Paititi”. El Paititi se convirtié en un area magica, un sinéonimo de El Dorado, un
lugar de oro, prosperidad y otras grandes riquezas” y finalmente perdi6 su contexto histérico
real “ se fundi6 con El Dorado, el Hombre Dorado y el Candiré, el pais de las inmensas rique-
zas, situado en algun lugar al este de los Andes. Cundiré, tradicion Guarani, se ubicaba al Sur
del Paititi de los incas, El Dorado, ubicado en varios lugares de la Amazonia, entre Venezuela
y Bolivia... Asi mientras el Cundiré y El Dorado se basaban en meras leyendas, el Paititi fue
un éarea real (2003:79).

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

23



24

consecuencia, no fue la riqueza de su suelo lo que atrajo a los conquistadores euro-
peos, sino los fantasticos relatos del supuesto reino del Paititi, EI Dorado o Kan-
diré, que se suponia ubicado en las sabanas del Mamoré (actual departamento del
Beni). Asi, “...vino a cristalizarse alli un complejo mitico, nacido de una simbiosis
de quimeras prehispanicas de origen a la vez andino (Mojos) y guarani (Kandiré)”
(Kasevitz y otros, 1099:280).

Al crearse la Audiencia de Charcas en 1561, Mojos y Chunchos se incorpora-
ron como provincias, a decir de Chavez Suarez, “como si formaran un solo pais”
(1986:5). Entrado el siglo XVII, los padres de la compaiiia de Jests erigieron el
gobierno de los pueblos de Mojos en la regién de los llanos del rio Mamoré y sus
afluentes, cuya extension abarcaba “una inmensa llanada al oriente de los Andes
peruanos, en frente de La Paz (Baile, 1930, cit, en Chédvez, 1986:6). Durante todo
el periodo colonial, Mojos sirvié para expresar el contenido geografico, pero el
contenido moral ideol6gico de esta entidad es la misional, en contraposicién con
la hylea amazénica los chunchos, “...conjunto de pueblos barbaros que vivian en
las riberas o proximidades del rio Madre de Dios.” (Ibid., 1986:6) que quedan al
margen de la cristiandad.

Durante el periodo jesuitico, basado en las reducciones de los grupos étnicos,
se erigieron las poblaciones mas antiguas del Beni (Loreto en 1682 y San Pedro en
1696, la ultima del siglo XVI); mientras que las restantes se fundaron en el siglo
XVII (Santa Rosa en 1705 y en los afios 1709, 1710 y 1719, las siguientes. La ulti-
ma en Magdalena en 1720). Toda la region en su conjunto conformo el asiento de la
mision colonial de Mojos (Gamarra, 1992). Sin embargo, el contenido identitario
esta dado por el régimen misional y no por el étnico. Por otra parte, la autoridad re-
ligiosa (padre provincial) pertenecia a la provincia de Lima, en tanto que el obispo,
asi como el gobernador crucefio, podia intervenir por comision del rey, del virrey
o de la audiencia.

De tal manera, el sustrato juridico-politico de Mojos estuvo comprendido
entre la prelatura de Santa Cruz de la Sierra por estar dentro de su territorio —
asi lo expreso el obispo de Santa Cruz, Francisco Ramén de Herboso en 1765—
(Chévez Suarez, 1986:276) y el derecho de nullius didcesis —no tener didcesis— que
alegaban los jesuitas. El alegato se cort6 de hecho tras su expulsion (Decreto Real
del 27 de febrero de 1767 e instructivo a la Audiencia de Charcas el mismo afio)
y el reemplazo de los sacerdotes por curas seculares o regulares de Santa Cruz
y del Alto Pert, asi como la confiscacién de todos los bienes temporales y ecle-
sidsticos? de los 15 pueblos (18.535 habitantes), distribuidos en tres partidos:
Mamoré, Baures y Pampas.

Los cambios de la jurisdiccion misional de Mojos se hacen presentes tras la
creacion del Virreinato del Rio de La Plata (1776) y el Régimen de Intendencias
(1782). Ya en los albores de la creacion del nuevo virreinato, en 1774 Juan Barthe-
lemi Verdugo presenta un extenso memorial en el que proyecta la separacién de
Mojos y Chiquitos, con un gobernador independiente para el primero, sujeto a
Santa Cruz Gnicamente en lo militar (como auxilio) y dependiendo del obispado
de Santa Cruz. El proyecto terminaba sugiriendo la inclusion de las misiones de
Apolobamba y formar conjuntamente con Mojos un solo gobierno.

20 Se obtuvieron 19.000 marcos de plata labrada, 630 ornamentos de tisu y brocado asi como
Jjoyeria en oro y piedras preciosas; 54.345 cabezas de ganado vacuno y 23.371 de caballar, al
margen de sus productos anuales que ascendian anualmente a una suma cercana a los 60.000
pesos (Chavez Suérez, 1986).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El cuadro de la sociedad misional se modifica tras las politicas del gobernador
Lazaro de Ribera de linea laicista y del civilismo antes que la religion. En 1777,
Mojos se convirtié en gobernacion militar independiente, condicién que ostenta
hasta 1823, afio en que se convierte en partido, integrante de la provincia de Santa
Cruz, dependiendo en lo militar y econémico, bajo la administracion de un “go-
bernador subdelegado”. Con el advenimiento de la repiblica, Mojos fue agregado
al departamento de Santa Cruz como provincia.

Ast, el concepto colonial de Beni es entendido como Mojos-mision. En efecto,
todo el pensamiento juridico-politico se basa en la idea de gobierno teocratico, de
la unidad del gobierno misional bajo una sola cabeza en lo temporal y en lo espi-
ritual. El reducto misional es tnico, lo abraza todo, espiritu y materia, religion y
politica, formando la muralla defensiva del imperio espafiol. Sin embargo, en este
mundo hasta entonces impermeable irrumpe el carayana-comerciante expoliador
y el clero secular, “los insignes mestizadores de raza” diria Gabriel René Moreno
(cit. en Limpias, 2005:11). El proceso contribuye a la progresiva laicizacion al se-
pararse Mojos de la idea de entidad cristiana. El concepto Beni surge en estrecha
vinculaciéon con el ocaso de los valores espirituales, bien porque el ideal misional
desaparece rapidamente, perdiendo su dominio sobre los hombres, bien porque
pierde la rigidez del sistema de organizacion y permite que se perfile el Beni laico.
Se trata de una separacion, sin duda progresiva, hasta el punto que todavia, hasta
bien entrado el siglo XIX, se renuevan los llamamientos a la identidad geogréfica-
politica: Beni-Mojos-mision.

c) Periodo republicano (1842-1920)

Ya avanzado el siglo XIX, no esta claro cudl es el espacio juridico-politico de do-
minio del departamento y atn a finales del siglo, el territorio es descrito de la si-
guiente manera:

...vastisima llanura de centenares de leguas [...] mas pronunciada parece su exten-
sién en el rumbo norte [...] basta decir que no se cuenta hasta hoy con un mapa
departamental. (Informe del prefecto Dr. Santos Maria Justiniano, presentado al
despacho del Dr. Eulogio Arze, 20 de agosto de 1889, cit., en Limpias, 2005:221).

De tal manera que, la creacion de la entidad Beni entendida como departamen-
to, sustentada en la triada provincial Mojos, Caupolicin y Yuracaré, retne a es-
pacios socio-econémicos y culturales afines pero juridicamente escindidos de sus
pertenencias politicas originarias®'. Por lo menos asi lo vieron sus hombres de go-
bierno. Por ejemplo, en 1851 el prefecto José Matias Carrasco mencionaba:

No es un avance temerario decir que la actual demarcacién politica del Beni es con-
traria a la naturaleza, a la ilustracién, a los principios constitucionales proclamados
por la Republica, a los intereses de las mismas comarcas asociadas que no pueden
continuar en tal forma (cit. en Limpias, 2005:83).

Lo mas relevante de la exposicion de Carrasco es el reconocimiento de los li-
mites geograficos, politicos y culturales del departamento, Gnicamente en torno a

21 Para el Prefecto José Matias Carrasco, “La provincia Yuracaré solo de nombre correspondia al
Beni”. Al mismo tiempo, Carrasco pide la restitucion de Yuracaré a Cochabamba y que “Caupoli-
can pase formal y legitimamente a su antigua dependencia de La Paz” (cit. en Limpias, 2005:82).

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

25



26

Mojos, extendido en un drea de més de 600 leguas de circunferencia, 15 cantones
y 35.000 habitantes.

La provincia de Mojos ha constituido por si sola de hecho, este joven depar-
tamento afiadiendo que varios factores imposibilitan su “enlace social” y que la
actual existencia juridica-politica es perjudicial al progreso y a los intereses patrios,
hay necesidad imperiosa de reformarlo” (Ibid., 2005:83-85. El resaltado es mio).

Estos problemas afloran durante largo tiempo al tratar de administrar la nueva
entidad juridico-politica que es el Beni. Ya en 1849, el prefecto Luis Valverde soli-
citaba al estado los ingresos por cascarilla en los siguientes términos:

...que se permita al Beni el goce de sus propias rentas: “la ley asigna seis mil pesos
para caminos y no se pagan, como no se pagan los adeudos de Caupolican”. La pro-
vincia Yuracarés a continuar tal estado de cosas, es una carga demasiado pesada para
la economia del Beni (Informe del Dr. Luis Valverde, cit. en Limpias, 2005: 58-59).

En este periodo, no existe la idea del Beni como entidad e individualidad his-
térica propia, y por afiadidura, ésta se acota a Mojos-provincia?. Ya en 1850, a
tan s6lo nueve afos de fundado el departamento, el Consejo departamental admite
y solicita al Estado la inclusién de Mojos a Santa Cruz en calidad de provincia
(Proyecto presentado a la cdmara de representantes, 3 de septiembre de 1850, cit. en
Limpias: 90), retornando al status conferido en 1823*. Finalmente, el 29 de de
mayo se subordina en lo militar el Beni a la autoridad de Santa Cruz, reafirmando
la inexistencia del Beni como corpus civil y politico independiente, exponiendo el
difuso y nebuloso concepto de dominio espacial de la entidad histérica.

Ante esta situacion, la respuesta del Estado fue crear en 1854 la provincia Cha-
pare, dependiente de la prefectura de Cochabamba, proceso que culmina en 1856
(9 de julio), con la division del departamento en 4 provincias: Magdalena, Cerca-
do, Securé y Reyes, cada una a la cabeza de un gobernador. A la nueva division,
ademas, se le deslindaba la jurisdiccion religiosa de Tumupasa, Ixiamas y Cavinas
(Ibid., 114). Las divisiones y subdivisiones juridico-politicas del departamento
contintan con la creacion de las provincias Reyes y Caupolican como distrito inde-
pendiente, tanto de La Paz como del Beni, con intervencion directa del gobierno.
Este proceso culmina con la incorporacion de Reyes a Caupolican, en fecha 18 de
noviembre de 1856, que coincide con el aniversario de la creacion del departa-
mento del Beni (18 de noviembre de 1842).

Estas desarticulaciones y rearticulaciones juridico-politicas coinciden con las
dificultades administrativas. Asi, por ley de 22 de junio de 1863 se restablecie-
ron las prefecturas y subprefecturas (Ibid., 143). Por su parte, las poblaciones
indigenas son también reagrupadas en parcialidades, subsistiendo los cabildos in-

22 Lavision de la época es que: “Segregadas del Beni estas dos altimas provincias —se refiere a
Caupolican y Yuracaré- se reduce solamente a Mojos el proceso historico-administrativo del
departamento (Ibid., 2005).

23 Tras laindependencia del Antiguo Virreinato de Buenos Aires (1810), Charcas pas6 a formar
parte del Virreinato del Pert, con ello se produjeron modificaciones en las jurisdicciones co-
loniales. En 1823, por intervencién del Comandante General de Santa Cruz, Mojos dejo de
ser la Gobernacion militar independiente, creada en 1777, convirtiéndose en partido de la
Provincia de Santa Cruz, dependiente en lo militar, politico y econémico.

24 Sin embargo, el Subprefecto de Caupolican (1864) pediria pertenecer al Beni.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



digenas de tradicién misional. En contraste, subsiste la idea de los pobladores del
area Madre de Dios-Beni como “tribus salvajes o semicivilizadas” (Ibid., 159), a
la que se suman los de la provincia Yuracaré, reputados como némadas, semisal-
vajes “...nunca sometidos a la vida civil...” (Ibid., 205). Mientras que los grupos
étnicos misionales son vistos como indigenas arrogantes: el mojeno, docil y hos-
pitalario; el canichana, agreste y fiero; el baure, atractivo e inteligente; el movima,
ingrato pero recio en el trabajo y el chopara degenerado y servil.

Esta es una etapa caracterizada por una crisis econémica y politi-

ca, causada por las condiciones de inaccesibilidad de vias camineras, El proceso de liderazgo

aunada a la mala administracién y el caciquismo politico®. Es tam- empresarial y politico de esta
bién en este periodo cuando se ancla la idea del Beni-Mojos como  regidn se reforzo con la creacién

proveedora de riquezas inagotables, “futuro promisorio” que men- del territorio de colonias.

ciona el propio himno beniano. Es decir, podriamos mencionar que
resurge la idea de Paititi, El Dorado, tierra de riquezas®, asi como la
situacion de abandono de parte del estado y la pobreza de las arcas departamenta-
les, a tal punto que: “La subvencion del Tesoro nacional no se pagaba con estrictez
y el Beni era una carga onerosa para la economia de la Republica”.

En este corto proceso, la region norte amazonica también parece incluida artifi-
closamente a la formacién del departamento. En los escritos contemporaneos, no
figuran sino en el contexto del surgimiento del frente extractivo siringalista (1870-
1880), tras la crisis de la economia cascarillera (1840-1870), la cual es, a decir de
Limpias Saucedo, “la mas grande transformacion industrial que haya experimenta-
do el Beni” (2005:176). No obstante, la nueva era econémica traeria consecuencias
nefastas para el comercio interdepartamental y para los propios ingresos del Beni.

A partir de entonces, el norte amazdnico tiene una personalidad propia, una
individualidad histérica propia, basada en un modo y caracteristicas propias de
una organizacion politica sui generis. Las delegaciones nacionales (Decreto de 28
de octubre de 1890) y las aduanas y aduanillas culminarian en una organizacién
politica propia, proceso que tenia una larga trayectoria, pues ya en 1884 el pionero
siringalista Antonio Vaca Diez, propone la creacién de la provincia Beni, en el rio
del mismo nombre y reservar el nombre de Mamoré para el departamento. En este
periodo, no se trata de una diversidad juridico-politica momenténea, sino de una
verdadera y auténtica diversidad administrativa constitucional que coexiste: el de-
legado y el prefecto. Asi lo menciona Limpias:

...las rentas nacionales soportaron, en su salvaje desborde, la presion de la mano
secante del Delegado, cuya jurisdicciéon llegé a confundirse con la del prefecto del
Beni, invadiendo sus atribuciones hasta hacer que la autoridad de éste, en la pro-
vincia Vaca Diez, sea de mera férmula, sino completamente nula, el delegado fue
sub-prefecto en Riberalta, prefecto de Guayaramerin y Villa Bella y autécrata en el
resto de la region (2005).

En 1894, se fundaba oficialmente la ciudad de Riberalta y se instala la delega-
ci6n bajo la direccion de hombres ptblicos de reconocida trayectoria en la politica

25 Cabe destacar que en 1872 se trasladé la documentacion histérica del descubrimiento de Mo-
jos, las fundaciones de los pueblos misionales y las actividades econémicas al gobierno central
(Limpias, 2005:176).

26 Limpias menciona: “Se perseguia solicitar la atencion de los hombres publicos de Bolivia ha-
cia la asombrosa fertilidad e inagotable cuanto desconocida riqueza del suelo (Ibid., 60).

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

27



28

nacional. Estas autoridades no estaban dispuestas a compartir el poder ptblico con
el Prefecto de un departamento alejado y empobrecido como el del Beni. Entre
ellos destacan Lisimaco Gutiérrez (delegado nacional), Manuel Vicente Ballividn
(subdelegado nacional), José Gutiérrez Guerra (comisario de guerra), entre otros”.
Es muy probable que estas autoridades hayan reforzado las aspiraciones juridico-
politicas auténomas de la region. En 1896, el diputado por el Beni Pedro Kramer
presento el proyecto de creacion de una entidad departamental en el noroeste, con
la denominacion de departamento de las fronteras, propuesta que no logro hacerse
efectiva (Ibid., 253). Sin embargo, el proceso de liderazgo empresarial y politico
de esta region se reforzé con la creacion del territorio de colonias (Decreto de 8
de marzo de 1900). El centro de convergencia de estas aspiraciones se situaba en
Riberalta, capital de la provincia Vaca Diez del departamento del Beni, sede de la
delegacion hasta 1914.

La provincia Vaca Diez pertenece de nombre al departamento del Beni, digalo el
delegado nacional en el territorio de colonias, diganlo el Prefecto y el Subprefecto y
el supremo gobierno. El primero que no logra en la préctica extender su jurisdiccién
hasta alli, y el segundo que faculta al delegado (Limpias, 2005: 254).

Este proceso es significativo para entender el desarrollo de las subregiones en
el departamento. La entidad Beni naci6 en Mojos, pero el departamento estaba
dividido en pequenas poblaciones, cuyos principios de autodeterminacion dan una
impronta al “color local”. Si bien la autonomia subregional en el pais es propia del
siglo XIX, es decir la limitacion de la autoridad central a favor de la provincia y la
subregion, entrado el siglo XX es el fundamento del desarrollo de la entidad juri-
dica Beni. Ya en el periodo se delinea una de las caracteristicas de la idea de Beni
que se prolongard por largo tiempo y de la cual deriva la dependencia reciproca
que forja nuestro concepto de cultura regional: el cosmopolitismo y el estado po-
litico, otro de los componentes forjadores de la “conciencia beniana”, una entidad
departamental que se ha conformado en corpus regional, corpus en si mismo, con
caracteristicas politicas, sociales y culturales propias.

La escision entre oriente y occidente

Es durante el periodo de la pre-era de la goma elastica que se acentta la idea de “lo
serrano” vs. “lo oriental” y se define el inicio del proceso de separacion entre orien-
te y occidente. Politica y culturalmente el proceso es patente al secular abandono
social y econémico por parte del Estado; se afiade la sensacion de dominio politico

27 El primer hombre publico de importancia que permanecié en el noroeste fue José Paravicini,
posteriormente Ministro de Hacienda e Industria, seguido de Manuel Vicente Ballivian, ilus-
tre liberal y escritor; nombrado Ministro de Guerra y Colonizacion (primera presidencia de
Ismael Montes,1904-1909). Escribi6 un texto de significativa importancia para la economia
de la goma elastica: Monografia de la goma eldstica. Mientras que Lisimaco Gutiérrez fue
también hombre de estado y politico de trascendencia en el ambito nacional, fue Ministro
de Hacienda (presidencia de Severo Fernandez Alonso (1896-1899). Pero, sin duda alguna,
el personaje mas importante fue José Gutiérrez Guerra (Ministro de Guerra del Presiden-
te Ismael Montes), que llegaria a ser presidente de Bolivia, detentando la magistratura en el
altimo periodo de los gobiernos liberales (1917-1920). A estos se suma el nombre de Lucio
Pérez Velasco, el fundador de Puerto Alonso (puesto aduanero en el Purts), hombre allegado
al Presidente de Bolivia José Manuel Pando (1899-1904) que llego a la Vicepresidencia en
el mismo periodo; Pastor Valdivieso, que fue Ministro de Guerra y Colonizacién (primera
gestion presidencial de Bautista Saavedra, 1920-1921) (Mesa, 1990).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



de occidente. Esta contraposicién se agravo tras el ingreso colonizador siringalista,
aunado a la crisis minera argentifera, el surgimiento de los frentes extractivos gome-
ro y minero del estafio y acabé por arrancar el perfil de dos mundos profundamente
distintos: el bloque de la Bolivia oriental, progresista, modernizante y sefiorial, pero
también racista® y la Bolivia occidental, centralista, sedienta del manejo de la cosa
publica, impura y mestiza. Asi lo percibian los hombres de la época.

Para Roca (2001), el frente extractivo gomero, capitaneado por el elemento cru-
ceflo, habria dado paso a la “cohesién econémica, politica y cultural del oriente
boliviano, regiéon que durante esa época adquirié su peculiar fisonomia dentro de
la nacién boliviana” (174). Asi, al colapsar el ciclo de la goma eléstica (1950), el
sustrato cultural y espiritual de la macro regién oriental empieza a debilitarse, pues
desaparecen los nexos econémicos en torno a los cuales se forjé una “conciencia
orientalista” producto del papel que habrian desempenado los crucefios en el po-
blamiento de lo que constituye “la region geohistérica —y por tanto cultural—1lama-
da “oriente boliviano” (64). La tesis de Roca es discutible, pues el boom del frente
extractivo gomero (1890-1910), desarrollado en el norte y noroeste del pais, habria
generado, al contrario, fronteras econémicas bien definidas, con débiles enlaces
economicos y estructuras socio-culturales multisocietales con escasos eslabona-
mientos regionales, al comportarse como enclaves econémicos aislados. Nuestras
afirmaciones se sustentan en el andlisis de la conformacion regional beniana y los
factores de unidad del norte amazdnico como region. No otra cosa, ademads, expli-
can las propuestas de creacion del departamento de las fronteras y las aspiraciones
del norte por conformar una unidad juridico-politica auténoma: el departamento
Baptista (Gamarra, 2005).

El proceso de escision entre oriente y occidente, conllevado por la idea de aban-
dono y falta de interés del Estado, se hizo presente en 1896 con el binomio por
la candidatura presidencial —Severo Ferndndez Alonso (presidente) y Rafael Pefia
(vicepresidente)— que daria el triunfo a los conservadores. Sin embargo, el punto
més alto de la escision se sitda en la década de 1920, cuando se produce la revo-
lucién regionalista, anexionista y separatista, sobre la base del orientalismo, que
incluye a los departamentos de Beni, Santa Cruz, Chuquisaca y Tarija (El Heraldo
de Cochabamba y El Oriente de Santa Cruz, cit. en Roca, 1999: 170-171).

El orientalismo se reafirmé en 1938 (convencion nacional), cuando se confor-
ma el “bloque oriental” y Santa Cruz obtiene la ley que reconoce la participacion
departamental en la produccion hidrocarburifera (5 de julio de 1938). Esta legis-
lacién también favorece al departamento del Beni, cuando Santa Cruz se compro-
mete a ceder a favor del Beni el 3% del 11% de las regalias petroleras que le otorgaba
dicha regulacion. Para Roca, este movimiento constituye “un verdadero hito en la
formacion de una conciencia regional s6lidamente orientalista “(66).

Como se ha sefalado, ya a mediados del siglo XIX se ven los albores del proceso
de separacion entre oriente y occidente, pues a la rivalidad politica se anade la ri-
validad cultural. La distincién entre collas (poblador andino) y cambas (benianos y
crucefios) queda supeditada ala distincion entre los occidentales y orientales. Estas

28 El propio Gabriel René Moreno resalta estas cualidades. Cuando habla de los industriales
gomeros, los llama progresistas y se expresa en los términos siguientes: “Don Antonio Chavez
Rivero, de raza blanca y patricio de Santa Cruz...metrépoli del Oriente” (G. R. Moreno,
Catdlogo del Archivo de Mojos y Chiquitos. La Paz, 1973, p.405, cit., en Roca, 2001:183. El
resaltado es mio). Para Roca, la “élite Oriental” habria puesto de manifiesto un peculiar sefio-
rio, que debia manifestarse en la vida diaria, en el mando y la administracion (2001:185)

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

29



30

diferencias se hacen patentes, sobre todo, en el proceso de conformacion de las de-
legaciones del noroeste y del territorio nacional de colonias. En 1903, el presidente
José Manuel Pando, pretendio erigir el departamento del Beni en territorio de co-
lonias y su politica “centro andina” fue duramente criticada. En estos conflictos
siempre se apela a la tesis de oriente confrontada con occidente.

Esos pueblos sensiblemente decrecidos han sido puesto digimoslo a prueba de fue-
g0, habrian perecido bajo la zarpa de sus enemigos naturales, los descendientes del
inca, a no ser la inmigracion y el trafico incesante de los hijos de Santa Cruz (Lim-
pias, 2005: 261).

Una vision mucho més critica en torno a las politicas del estado “colla” se puede
encontrar en G. R. Moreno, a raiz del levantamiento indigena acaecido en el Beni,
a la cabeza de Andrés Guayocho (1877). Esta vision fue suscitada a pocos afios del
Tratado de limites, comercio y navegacion® con el Brasil (1867), suscrito durante la
presidencia de Mariano Melgarejo (1864-1871). Este acuerdo involucr6 a la region
oriental y es considerado como la primera cesion de territorio Boliviano a dicho
pais. Moreno se expresaba en los términos siguientes:

Los pretorianos del Alto Pert en Mojos. Era lo que faltaba, no satisfechos con haber
cedido una parte de los territorios orientales al Brasil, ahora los collas quieren en esta
zona aclimatar su soldadesca famosa (cit. en Roca, 2001:124).

Al margen de las tensiones entre oriente y occidente, las aspiraciones regionales
del noroeste se hacen presentes a lo largo del proceso socio-politico del departa-
mento del Beni. Es probable que el més significativo se diera entre 1923 y 1924,
a raiz de la propuesta de creacion del departamento Baptista, que fue visto por
Trinidad como un acto abierto de desmembracion del espacio geografico del Bent,
pues incorporaba a la provincia Vaca Diez, la més pujante de su jurisdiccion. Las
inestables relaciones entre la provincia Vaca Diez y la capital Trinidad terminaron
por acentuarse cuando el “bloque oriental”, en la convencién de 1938, se decide
por la creacion de un nuevo departamento: Pando y designa como capital a la ciu-
dad de Cobija, soterrando las aspiraciones departamentales de los pobladores de
Riberalta. Sin embargo, es la creacion del departamento de Pando que a partir de
los afios setenta del siglo XX fortalece la posicion del noroeste como region. Una
opinién contraria a la nuestra es la de Roca, para quien el noroeste, desde el punto
de vista geohistérico y cultural, forma parte de la macro region oriental”’, pero su
“fisonomia no posee la suficiente claridad. Hay indecisién en cuanto a su perte-
nencia y lealtades” (2001:399).

Pero una sustancial diferencia entre el oriente y occidente se expresa en el cuer-
po social del bloque oriental, apoyado en la misma base de las costumbres, nor-
mas y formas de expresiones sociales; es decir de la sociabilidad. El espiritu de la

29 Acuerdo conocido como el Tratado de Ayacucho o Tratado Murioz-Ldpez Netto, por el cual
Bolivia perdi6 en parte el control en territorio de la Amazonia y que particularmente com-
prometia su salida al rio Puris y Madera (Gamarra, 1992). Este tratado fue aprobado por
el Congreso en 1868, perjudicando los intereses de Bolivia al trasladar la linea del Yavari a la
confluencia de los rios Beni y Mamoré, cediendo la region del bajo Madera y la occidental del
rio Paragud, perdiendo el dominio de San Antonio, puerto boliviano de intenso comercio de
exportacion de productos de Mojos (Luna Pizarro:32).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



societé es motivo de importancia fundamental en el oriente, aunque a veces sus
manifestaciones se circunscriben al dominio de lo pintoresco, de lo anecdético, de
lo ligero. Es una préctica de la cultura social que dara al concepto de lo oriental
un sabor peculiar y sera, por asi decirlo, distintivo de su personalidad. Es carac-
teristica marcadamente oriental, no sélo el espirito de la sociabilidad, sino de la
vida en sociedad. También comporta otra cualidad, la que podriamos calificar de
dinamismo, afan de enriquecerse; nadie quiere ser mas pobre que aquél que vive
por encima de si; catapulta y destierra la placidez y la inercia del oriente a favor
de la dinamica empresarial, individualista, en antitesis con lo occidental-andino,
la cultura politica del centralismo del poder, de dominio de la gestion publica y la
impronta comunitaria.

Las problematicas relaciones entre region-estado ;ciudadania en

la periferia? Los hombres de las
Cabe preguntar ;cudl es el motivo de las lealtades ciudadanas be-  comunidades sociales benianas
nianas con un Estado que los ha postergado en el abandono, mar-  han demostrado el respeto a una
ginalidad y subdesarrollo? ;Por qué una regién rica que gozaba organizacién estatal.

de autarquia econémica como el noroeste no tuvo el impulso de
un levantamiento separatista? Este espacio opt6 siempre por con-
servar las lealtades ciudadanas a Bolivia. Roca, por ejemplo, se sorprende de
la lealtad de los pioneros (colonizadores) a la patria comtn. Llama la atencién
hacia “la sorprendente sujecion a la institucionalidad del gobierno central y al
ordenamiento juridico estructurado por éste”. Los hombres de las comunidades
soclales benianas han demostrado el respeto a una organizacion estatal, “pese a
la debilidad de las instituciones y a las turbulencias politicas” (2001:179-180).
No era que los ciudadanos no percibieran el abandono del Estado, ni que per-
manecieran mudos ante tal situacién. Una lectura de los informes de los prefectos
del Beni, rescatados en la obra de Manuel Limpias Saucedo (1942), nos recuerda la
percepcion del hombre beniano con respecto a sus relaciones con el Estado.

La mayor parte de los gobiernos de Bolivia [...] han ignorado o han querido igno-
rar todo lo que respecta al oriente, sus medidas administrativas dictadas sin cono-
cimiento de estas localidades [...] Los decretos y circulares pecan de incoherencia
y contradiccion [...] El gobierno Boliviano ha vuelto siempre las espaldas al
departamento del Beni, o sea mas propiamente a Mojos (Mojos y Chiquitos, nota
del prefecto José Maria Urdininea (1887-1888), cit. en Limpias, 2005:214-215. El
resaltado es mio).

Asi, las relaciones region oriental-departamento-estado se han desarrollado en
el marco de protestas y reclamos. En el caso del departamento del Beni, las mismas
alcanzan momentos de verdadero conflicto. Primero, al crearse dos delegaciones
en el noroeste: la de los rios Beni y Madre de Dios y la otra en el Purts (1890)%,
proceso que continu6 con la creacion del territorio nacional de colonias del noroes-
te (1900) y finalmente con la fundacién de una nueva entidad juridica, el departa-

30 Formalmente, las Delegaciones iniciaron sus actividades en 1893. Los primeros delegados
nacionales en el noroeste fueron dos ilustres liberales, expertos en el manejo de los asuntos
publicos, Lisimaco Gutiérrez y Manuel Vicente Ballivian. Sus funciones se iniciaron en la
ciudad de Riberalta —erigida en Capital de la Provincia Vaca Diez del departamento del Beni
en 1894y finalizaron en el afio 1915 en que fue trasladada a la ciudad de Cobija.

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI 31



32

mento de Pando (1938). Instaurada la delegacion, las asignaciones al tesoro depar-
tamental del Beni, procedentes de la aduana de Villa Bella (1882) —que colectaba
los ingresos de las actividades econémicas del frente econémico gomero— fueron
cercenadas’!. No sélo se trataba de la alteracion del manejo de los asuntos publi-
cos, la duplicidad de funciones ejercida por el delegado, sino como acertadamente
sefiala Roca:

...lo que mas irritaba a los benianos, era la sensacion de haber perdido el status de
departamento...se argumentaba que la organizacion delegacional era contraria a la
constitucién... (2001:207).

Los gobernantes bolivianos intentaron, reiteradas veces, mantener el control
juridico-politico de los territorios incorporados al “Estado-nacién”. En lo que res-
pecta al norte amazonico, pese a la presencia de hombres ptblicos e idedlogos de
las politicas nacionales [José Paravicini (1846); José Manuel Pando (1892-1893),
Manuel Vicente Ballivian y Lisimaco Gutiérrez (1893), José Gutiérrez Guerra
(1894)] acerca del dictamen de una estricta y profusa legislacion —tierras, mano de
obra-impuestos, etc.—, la accion del Estado nunca fue lo suficientemente efectiva
para el control del territorio de la entidad juridica del Beni y el area Madre de Dios-
Beni. La debilidad del Estado en las méargenes de la nacion boliviana se hizo ma-
nifiesta con el avance siringalista brasilefio en 1870 y treinta afios mds tarde con el
conflicto por el control del territorio mas rico en heveas del continente: el territorio
del Acre. Simultaneamente, lo mismo ocurriria con el Pert. Cuando el estado boli-
viano tuvo efectivamente que demostrar su posesion y control politico-econémico
en el noroeste amazoénico, no logré hacerlo desde la plaza Murillo, sino desde los ex
reductos misionales (prefectura y pueblos del Beni), pero quienes verdaderamente
pararon el avance de los vecinos fueron los industriales siringalistas (patrones y
peones), a la cabeza de la empresa lider de la region, la Casa Suarez.

Asi, no es desacertado sefialar que el poder regional de la Casa Suarez es tan
contundente que acttia como una entidad cuasi estatal. Como sefiala Roca: “la
presencia del estado en el Beni y el noroeste se manifestaba a través de la Casa
Suarez.” (2001: 252). No era solamente que las distancias, la falta de vias cami-
neras, funcionarios adecuados e idéneos faltaban en Bolivia, sino que las arcas
publicas eran vaciadas en el eje central y el Beni era considerado como una pesada
carga para el erario. En tanto en el noroeste, los acaudalados comerciantes podian
sostener inclusive la administracion ptblica. Entre 1890 y 1920, la Casa Sudrez
proveyo6 a los funcionarios de la delegacion créditos y préstamos, al margen de
avalar letras y otros gastos en poblaciones y ciudades de la amazonia continental
(Manaos o Para). La dependencia del Estado de las libras esterlinas provenientes
de la hevea, se ratificaron cuando las tropas del ejército boliviano, a la cabeza del
propio Presidente de la Republica (José Manuel Pando) y su ministro de guerra
(Ismael Montes Gamboa) recurrieran a la firma comercial Suarez Hermanos por
un crédito, al margen de solicitarle ayuda para cubrir los gastos de los expedicio-

31 Yaen 1893, el cruceno Domingo Leigue, diputado por el Beni, se pronunci6 enérgicamente
sobre el asunto, pues segtin sus calculos, de los 98.028 Bs. recaudados por la Aduana de Villa
Bella, le correspondian al departamento 78.500 Bs, segun la Ley financial; sin embargo, el
tesoro recibi6 menos de la mitad. El mismo periodista mencionaba que Gutiérrez habia incu-
rrido en gastos que arrojaron la suma de 309.000 Bs (Roca, 2001:207).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



narios*, no més de 300 hombres que daban un sentido oficial a la contienda entre
caucheros en el Acre.

La firma comercial siringalista dominaba no sélo los rios del caucho, sino las
llanuras mojefias, al detentar mas de la mitad del hato ganadero beniano (Gamarra,
1993). Asi, no es extrafio que en el periodo, los hombres amazénicos consideraran
la autonomia juridica politica regional, precisamente para la mayor potencia y so-
lidez del Estado. Demas estd sefialar que la Casa Suérez, a su vez, tenia su propia
representacion diplomatica en Londres (primero Francisco Suérez y luego Pedro
Sudrez ejercieron funciones de consules) y, a instancias suyas, se cre6 el departa-
mento de Pando en 1938, ahora a la cabeza de su sucesor Napoleon Solares Arias
(sobrino de Nicolds por linea consanguinea y politica).

Ya en el periodo post-jesuitico y entrada la Republica, las reservas del hato ga-
nadero mojenio habian sustentado buena parte del gasto publico del oriente y sus
habitantes y preconizaron la autonomia de la region contra la accién politica de
la autoridad central. Pese a estos procesos de larga duracion, entrado el siglo XX
el concepto juridico-politico del Beni significa una multipresencia de individuali-
dades subregionales. En esta entidad juridica, una oposicién genérica, individual,
dibuja con trazos breves, pero seguros, el caracter cultural y multisocietal regional
y subregional del Beni. A los lazos comerciales, econémicos, politicos y cultura-
les se suman una nutrida red familiar integrada por la élite crucefia-beniana; pero
también por mestizos e indigenas cambas-crucefios. De tronco y estirpe cruceiia,
son los grandes pioneros que antecedieron a la Casa Sudrez, como Antonio Vaca
Diez*, Salustio Roca, Antonio Franco, etc., y los miles de siringueros enganchados
a los siringales del norte.

Pero ;cual es la participacion indigena en esta construccion identitaria politica
de la entidad juridica del Beni? Lo elocuente y visible es la fragilidad de participa-
ci6n de las naciones indigenas amazonicas. La colonizacion misional desnaturali-
76 la identidad Mojos-Beni, impuso leyes y costumbres modeladas desde fuera y
extrafas al alma mojefia. Afiadamos a esto las formas escogidas de construccion
de la identidad Beni. Como en otras partes de la Hispanoamérica, las nacientes
creaciones juridico-politicas no conforman una nacién étnica, como tampoco na-
ciones politicas territoriales. En el periodo colonial —y esto es esencial—los criollos
sujetos irredentistas del rey de Espafia son también duefios de indios. Las naciones
indias desetnitizadas desde el siglo XVII, tuteladas por los agentes de la Iglesia y
con posterioridad por los de la Corona, explotadas a titulo de comunidades misio-
nales (tributos, trabajos forzados, proveedores de especies) confinados a horizon-

32 Por Resolucion Legislativa de 1917, el Estado reconocia a favor de la firma Suarez Hermanos
un crédito de Bs. 39.554.67, por dineros suministrados a los expedicionarios del Acre (Gama-
rra, 1992). Por su parte, firmas comerciales como la Orton Bolivian Rubber, del pionero Vaca
Diez, las firmas comerciales como Roca Hermanos, entre otras, fueron objeto de requisas.
Todos aportaron voluntariamente o no con fondos de dinero, personal, servicios de lanchas
(embarcaciones), viveres e inclusive municiones y armas. Para un detalle de los aportes de los
industriales gomeros a la Guerra del Acre, véase Gamarra (1992) y Suarez (1929).

33 El pionero siringalista Antonio Vaca Diez, nacido en Santa Cruz de la Sierra, detentaba en
1894 16 establecimientos gomeros (barracas gomeras) dotadas de 2.300 unidades producti-
vas de latex; es decir, estradas gomeras. En 1917, la Casa Suérez contaba con 20.000 estradas
gomeras en mas de 16 barracas, diseminadas en los rios del Noroeste, en una extension que
corresponde a todo el territorio del actual departamento de Pando y la Provincia Vaca Diez del
departamento del Beni, acaparando mas del 50% de la produccion de goma elastica nacional.

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

33



34

tes socio-territoriales limitados (partidos) conforman la herencia misional colonial
para la entidad juridico-politica que es el Beni.

La incorporacion de la poblacion indigena, muy tardia e incompleta, terminara
por prolongar desde 1842 hasta bien entrado el siglo XX la cuestion del indio. Ya en
1842, los hombres puablicos y la intelectualidad del oriente se preguntaba si esos in-
dios heredados del periodo colonial eran ciudadanos como todos los demds. Como
ya mencionamos, el decreto del 6 de agosto de 1842 otorga ciudadania a los pobla-
dores originarios de Mojos y los libera de las cargas de servidumbre, suprimiendo
su personalidad juridica misional reduccional de orden colonial.

Laaccion politica de 1842 y las regulaciones posteriores se constituyeron como
la liberacion de una mano de obra barata, precapitalista y dispuesta a ser incor-
porada a la nueva economia liberal: el frente extractivo cascarillero y a la postre el
frente extractivo de la goma eléstica. La libertad contractual favorece al ganadero,
al industrial gomero, al vecino, al comerciante, al rescatista; mientras el anticle-
ricalismo liberal amenaza con destruir el catolicismo sincrético y costumbrista
indigena y da forma y parte hacia el giro del capitalismo emergente, que por ser
rudimentario no favorece al individualismo indigena, sino que, por el contrario, lo
sofoca en relaciones de dependencia. Con lo cual, no pasaron dos décadas cuando
se generaliza el rechazo indigena al liberalismo, al orden republicano, en nombre
de la costumbre “inmemorial” de origen misional-colonial y, a veces, en nombre
del rey de Espafa en la persona del jesuita misionero. Se hace presente la guayo-
cheria. Cabe destacar que en este movimiento, cuyo proceso tiene tres grandes
momentos a partir de 1900 (Riester, cit. en Roca, 2001:130), se puso de mani-
fiesto en 1962 la exclusion de grupos étnicos como los del altiplano. La identidad
regional-oriental del siglo XX arrasaba con las diferencias y oposiciones clasistas
y racistas del siglo XIX.

Los estudiosos del drea sostienen que la cultura misional preservo o conservé la
cultura tradicional indigena y tinicamente el ingreso colonizador blanco produjo
su disolucion. Las oposiciones culturales se hicieron presentes. El control cara-
yana —colonial y republicano— habria producido la irrupcion de la vitalidad étnica
(Riester: 316).

Limpias Saucedo, menciona que:

... convivieron en Mojos, desde los primeros dias de la colonia, los altoperuanos,
descendientes de la raza que hered6 Tiwanacu y representados en sus progenies por
el mestizo que inunda los cuarteles del interior de Bolivia y los hijos de los con-
quistadores espafioles, al mando de Nuflo de Chavez que conservaron mas pura su
estirpe y con ello los defectos y los prejuicios de la raza. Ambas fuerzas arremetian
entre siy operaban a la vez esclavizando al indio. Los guifiapos que dejaron el rencor
de collas y crucefios y de mestizos y blancos entre si. Fuerzas sociales, son también
las responsables de los estallidos profundos de la maldad indigena...” (209)

Abhora bien, para comprender como se ha ido delineando este tipo de identi-
dad beniana indigena, cabe destacar el proceso de desarrollo socio-econémico. El
mismo puede incluirse en las fases analizadas y las irrupciones y continuidades se
debieron a los siguientes factores:

1. Eldesplazamiento del centro del comercio colonial Mojos-Charcas, tras las po-
liticas del régimen de intendencias, que habia sido el mayor punto de conver-
gencia del tréfico colonial y con ello el desarrollo de la prosperidad econémica
de las multiunidades misionales indigenas.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



2. Laafluencia de comerciantes, aventureros al drea ganadera pampeana, con las
consiguientes perturbaciones de la vida econémica, cultural y politica misio-
nal-colonial indigena, posterior a la expulsion de los jesuitas (1767) y la disgre-
gacion del régimen socio-econémico misional.

3. Elempuje de los frentes extractivos quinero y siringalista y, sobre todo, la colo-
nizacién del norte amazonico, actian profundamente sobre la vida econémica
y ejercen un efecto no menos profundo sobre la vida cultural indigena y entrafa
importancia decisiva para la formacion del concepto del Beni en el espiritu de la
comunidad social indigena beniana.

En el espacio Mojos-Beni se percibe una mentalidad completamente opuesta a
la colonial, que partiendo del concepto de progreso y modernidad, se adhiere como
el modelo a sustituir lo colonial misional-jesuitico y, con ello, la incorporacién de lo
étnico originario a la “civilizacién” moderna. Los indigenas mojefios son elevados
a la categoria de ciudadanos libres y recalcaran cada vez mas las diferencias cultu-
rales y de costumbres carayana-camba. También los frentes extractivos quinero y
gomero contribuyen al proceso de laicizacién del pensamiento, al separar la vida
civil de la religiosa.

Para los grupos étnicos de la hylea, el hecho tendra profundas secuelas: el trau-
ma de la colonizacién, el enganche a los gomales. El proceso culminara con la
adaptacion final y la claudicacion de la libertad de la trashumancia por los rios y
los bosques de galeria. Se da una adscripcién a la unidad productiva industrial-
gomera, la barraca, como espacio de construccién identitaria de la comunidad nor-
te amazonica, a la que quedaron adscritas las personas venidas de todas partes,
mestizos, indios y carayanas empobrecidos, conformando una sociedad sui generis
y con anclajes societales diversos: mojefio, pacefio, crucefio, peruano, brasilefio,
colombiano, europeo, etc.

La conclusién es que en la oposicién entre lo tradicional misional-colonial y
las industrias desarrolladas se elabora ampliamente el concepto de Beni, la idea
de Beni, forjando el futuro. La conexién del Beni y el mercado europeo justifica la
apropiacion del espacio geografico del barbaro. Argumentando que impedian el
progreso y el desarrollo, los colonizadores tenian plenos derechos para apropiarse
de las riquezas que estaban sin explotar y ponerlas en beneficio del comercio y del
engrandecimiento del Estado, tipico criterio pre-capitalista, del intercambio regu-
lar y continuo de manufacturas y materias primas.

Los procesos de formacion identitaria del periodo colonial, el de la pre-era de la
goma elastica y el de la colonizacién siringalista, asi como el del boom del frente ex-
tractivo gomero, son una imagen de lo que hoy es el Beni. La entidad histérica Beni
constituye un todo cultural y politico, en el cual cada una de sus partes estd nece-
sariamente ligada a las demas por un reciproco pero continuo influjo. Sin embargo,
en el Beni, como en el oriente, la localidad, la region, el pais, la patria del criollo-
mestizo no dio paso a la transformacion de la conciencia nacién jpor qué entonces
constituirse a pesar de todo en un Estado-nacion? Dirfa que por falta de poder dis-
currir una solucién concreta diferente. La otra razon es que en lugar de reinventar a
la region como base de la nacién, como una realidad fuera de la nacién oficial andi-
na, optan por la existencia legal, tutelada por burocracias estatistas, fiscalizadoras,
creadoras y revitalizadoras de burécratas oficialistas provinciales, enmarafiadas con
élites neotributarias del ambito central. Como en el resto del pais, sus comunidades

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

35



36

sociales entrampadas en esta situacion histérica optan por participar de buena o
mala gana en esa continua e inacabada reinvencion de la nacién boliviana.

Como ciertos regionalismos fundamentalistas de hoy, muchos indigenismos
que emergen al fin del siglo XX padecen una metafisica ahistérica. Sus abandera-
dos, preocupados por identificar identidades étnicas y no porvenires etnosociales y
politicos regionales, no se preguntan cémo se construyeron las identidades regio-
nales y subregionales y cémo podrian evolucionar en el futuro dadas las tendencias
previsibles de la sociedad global. El fetichismo de la “etnicidad originaria” puede
impulsar, vertiginosamente, el destino de las comunidades sociales-regionales in-
digenas como comunidades rurales pretécnicas y fuera de la modernidad en mar-
cha, por largo tiempo.

Finalmente, podriamos colegir que, como en los albores del siglo XX, la socie-
dad amazonica esta entrampada entre oriente y occidente. Este Gltimo periodo, de
resurgimiento del orientalismo y las autonomias regionales, debe ser analizado en
el contexto de nuevos estudios y aportes multidisciplinarios, como ya se sugiri6 al
inicio de esta exposicion.

Bibliografia
Armentia, Nicolés fr.
1903 Relaciones historicas de las Misiones Franciscanas de Apolobamba por

otro nombre frontera de Caupolicdn. Imp. del estado, La Paz.
1976 Diario de sus viajes 1891-1892. Instituto Boliviano de cultura (IBC),

La Paz.
Ballivian, Manuel Vicente
1912 Monografia de la goma eldstica. Gamarra, La Paz.

Costales, Piedad y Alfredo
1983 Amazonia. Ecuador-Peni-Bolivia. Mundo Shuar, Quito.
Chabod, Federico
Historia de la idea de Europa. La idea de Europa en el pensamiento de
Federico Chabod. Universidad Complutense, Madrid.
Chévez Suarez
1986 Historia de Mojos (segunda edicién). Don Bosco, La Paz.
Fifer, J. Valerie

1981 Los constructores de imperios. Historia del auge de la goma en Bo-
livia y la formacién de la Casa Suarez, en: Revista de la Universidad
Gabriel René-Moreno, n° 37. Santa Cruz de la Sierra.

Gabiriel Castillo, Fidel

2004 La amazonia Boliviana indigena. Estudio etnohistérico de la econo-
mia la sociedad y la civilizacion de los pueblos de las selvas Bolivia-
nas. Cima, La Paz.

Gamarra Téllez, Maria del pilar

1992 Haciendas y peones en el régimen hacendatario gomero Boliviano. Las
bases economicas de un poder regional: la Casa Sudrez (1880-1940).
Tesis de licenciatura en historia. Universidad Mayor de San An-
drés, La Paz.

1993 La participacion estatal en la industria de la goma eléstica. Legisla-
ci6n fiscal y economia gomera, en: Data, revista del Instituto de Es-
tudios Andinos y Amazonicos (INDEAA) n°.4. Indeaa/Universidad
Andina Simén Bolivar, La Paz, pp. 23-76.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



2002 Norte amazénico. Transformaciones regionales y organizacién so-
cioeconémica (1870-2000), La Paz. En preparacion de edicion.
2005 Amazonia en los Andes. Procesos socio-histéricos de conformacion
de tenencia de tierras en el norte de La Paz (ponencia presentada al
seminario procesos socio-historicos locales y regionales del departa-
mento de La Paz, julio de 2005). Prefectura del departamento de La
Paz/Universidad Mayor de San Andrés (inédito).
Hilari Choquehuanca, Rubén Luis
La provincia Franz Tamayo y Apolo hoy: en Maria Luisa Soux y
otros. Apolobamba, caupolicin, Franz Tamayo. Historia de una re-
gion pacenia. Prefectura del departamento de La Paz. Universidad
Mayor de San Andrés, La Paz, pp. 273-358.
Limpias Saucedo, Manuel
2005 (1942) Los gobernadores de Mojos. Editores: Arnaldo Lijerén, Maria del
Pilar Gamarra, Luis Oporto. Prefectura del departamento del Beni
(prefecto Carlos Navia Rivero). La Paz.
Luna-Pizarro, Chelio
1976 Ensayo monogrdfico del departamento de Pando. Los amigos del li-
bro, La Paz.
Mesa Gisbert, Carlos
1990 Presidentes de Bolivia: entre urnas y fusiles, 2da. Edicion. Gisbert y
cia, La Paz.
Parssinen, Martii & Ari Siiriainen
2003 Andes orientales y amazonia occidental. Producciones Cima, La Paz.
Roca, José Luis
1999 Fisonomia del regionalismo Boliviano. Plural, La Paz.
2001 Economia vy sociedad en el oriente Boliviano (siglos XVI-XX). Cotas
Ltda., Santa Cruz.

DESARROLLO DEL CONCEPTO BENI

37



Construyendo nuestra identidad
mojefio-amazonica

Arnaldo Lijerén Casanovas'

¢Qué es la identidad? ; Tenemos identidad regional? ;Cémo se alimenta la iden-
tidad? Respondo: jClaro que tenemos identidad! La identidad comienza con el
propio nombre. Todas las cosas toman sentido cuando se les da un nombre. Aqui
comienza su identidad, porque el nombre representa una cualidad o un conjunto
de ellas. Son los topénimos, llamados por el espafiol Javier Terrado como “f6siles
lingtisticos” y por el beniano Régers Becerra como “arqueologia del lenguaje”.

Por ejemplo, el nombre de nuestros rios mojefios se caracteriza por cualidades
referidas al color de sus aguas, o la abundancia o escasez de peces, o la vegetacién y
fauna que habita en sus orillas. Siempre hay algo caracteristico que los distingue y
forma una de las raices de su identidad.

Identidad juridica: Con relacién al sujeto humano, la identidad empieza tam-
bién con el nombre, aunque este dato es insuficiente en el mundo sociolégico. Es tan
indispensable la identidad juridica, expresa en el carnet o el pasaporte, para desem-
pefiar roles privados y pablicos en cualquier punto del planeta, que sin ella no po-
demos ejercer nuestros derechos ciudadanos, ni siquiera cobrar un cheque bancario.

Identidad cultural: Pero si la identidad juridica es indispensable, lo es mas
todavia la identidad cultural, porque con ella el individuo tiene conciencia de su
condicién histérica; de sus raices y de sus proyecciones, en medio del presente que
vive. La identidad cultural, como fenémeno complejo, es el resultado esencial de
procesos educativos y puede tener diversos niveles de solidez o profundidad.

¢Qué papel juega la memoria en la identidad?: La memoria juega un papel
fundamental para la identidad individual o colectiva. Si no hay memoria, no hay iden-
tidad. En otras palabras, nadie quiere lo que desconoce. Dependera de la solidez de la
memoria que la identidad tenga la suficiente fuerza sinérgica. Una memoria histérica
firme generard una identidad vigorosa, pero no en forma mecanica y automatica sino
en el marco de procesos educativos favorables, ya sean escolares o mediante la tradicion
oral comunitaria. Por el contrario, una memoria fragil provocara una identidad débil,
que sera victima de todas las amenazas del mundo exterior. En este caso, la educacion
ha debido jugar un papel secundario para que la memoria y la identidad sean débiles.

Memoria y afectividad: Para que el papel de la memoria sea progresivo, hay
que agregar una buena dosis de afectividad. No encuentro mejor paralelo para ex-
plicar aquello, que lo sucedido con la crianza de una criatura recién nacida: si lo
alimentamos con los pechos de la madre, sintiendo el calor intimo del regazo, la
voz afectiva y la imagen maternal, tendremos un nifio sano fisicamente, cargado de
anticuerpos contra las infecciones y otras enfermedades comunes y graves, emo-
cionalmente equilibrado y con un creciente vinculo filial-maternal.

Por el contrario, si por cualquier motivo el nifio es alimentado con biberén y en
brazos extrafios a los de su madre, por muy excelente que sea la marca de la leche,

1 Historiador, residente de la ciudad de Trinidad.



no habrd la calidez humana ni el lazo afectivo con la madre, porque sencillamente
no existe el hechizo mutuo de los sentimientos. Un nifio de orfelinato y una madre
indiferente seran el cuadro de una familia desprovista de amor, con cauces que
podréan desembocar en actitudes posteriormente imprevisibles. Pero tampoco se
trata de darle s6lo los pechos maternos, sino desarrollar los otros ingredientes emo-
cionales a través del didlogo intimo de los afectos.

¢Qué es la leche materna y qué es la leche “de tarro” en materia cultural?:
La leche materna es el caudal de vivencias, emociones y conocimientos de los hechos
histéricos y culturales propios, que nutren al nifio y definen una fornida personali-
dad y un afecto profundo hacia sus raices; en otras palabras, un ciudadano militante
de suidentidad. Laleche “de tarro” es el conocimiento de realidades extrafas y leja-
nas, y una afectividad que se desvia por desconocidos parajes que poco o nada tienen
que ver ni con la memoria o la identidad de este ciudadano o de la comunidad.

¢Como se expresa todo esto en nuestra identidad regional?: Nuestro le-
gendario e histérico Gran Mojos y el republicano Beni tienen suficiente contenido
histérico-cultural para alimentar la personalidad y fortalecer el orgullo de nuestro
pueblo. En otras palabras, nuestra regiéon amazénica tiene abundante leche ma-
terna que deberia ser consumida a través de los brazos calidos de las escuelas pri-
marias y colegios secundarios, reforzandose en los espacios radiales y televisivos

que viertan la misma leche materna. Pese a ello, nuestra identidad es

todavia fragil, porque sus contenidos cuanti-cualitativos no han sido  Esta apropiacion social tiene en
hasta hoy elementos curriculares cotidianos en las aulas. los medios de comunicacion un

Por su larga orientacion andinocentrista, nuestra escuela ain aliado estratégico para avanzar

deambula ciega a las palpitaciones de nuestras mejores tradiciones con mayor ritmo

histoéricas y culturales mojenias. Cuando sali bachiller, conocia de las
grandes culturas andinas y del viejo mundo, pero no sabia “ni jota”
de la geografia ni del pasado pletérico que nuestra region amazonica habia cons-
truido. Cada vez que pregunto a los jovenes, percibo la misma situacién aunque a
veces se realizan breves incursiones en nuestra vida pretérita. Por esta ignorancia
de larga data, hasta nuestro Tricentenario las calles de Trinidad tuvieron nombres
ajenos a nuestra tradicion histérica y cultural, la universidad publica deberia hon-
rar valores de indiscutible contexto regional, la provincia Cercado arrastra un resa-
bio colonial con su nombre, etc. ;Acaso nuestro departamento no debi6 conservar
su histérico nombre de Mojos?

Inclusive, la Chope Piesta Santisima Trinidad, con sus 31 afios de experiencia
entre musicas y danzas folkloricas y eleccion de soberanas, requiere de una apro-
piacion social mas honda y sincera por nuestra nifiez y juventud. Esta apropiacion
social tiene en los medios de comunicacién un aliado estratégico para avanzar con
mayor ritmo, y configurar una vigorosa identidad histérico-cultural. Decimos esto
porque los espacios culturales en radio y television son casi ausentes, pues por diez
programas deportivos, hay uno cultural. Ojo, no es que reniegue de ello, simple-
mente lo apunto por curiosidad estadistica y para mostrar cémo andamos en este
ambito que no podemos ni debemos omitir. Es indudable que la investigacion tie-
ne aqui una singular trascendencia.

¢Cual es el caudal historico-cultural, raiz y téonico de nuestra identidad
mojefio-amazonica?

Prehistoria: Ha llegado hasta nosotros con los miticos nombres del Gran Mo-
jos o el Gran Paititi, El Dorado o el Imperio de Enin. Aunque todavia es un tanto
desconocida, jacaso no debemos sentirnos orgullosos herederos de una extraordi-
naria civilizacién hidrdulica y agricola, que viene desde antes de Cristo y existio

CONSTRUYENDO NUESTRA IDENTIDAD

39



40

hasta el siglo XII de nuestra era? ;Acaso lo que hoy es un castigo de Dios, no era
ayer una bendicién del cielo, porque las inundaciones fueron dominadas con gi-
gantescas obras de tierra, transformando el ecosistema para desarrollar una agri-
cultura intensiva? ;En qué apuros se ve ahora la antropologia que explica que los
hombres del trépico apenas fueron recolectores, cazadores, pescadores y agricul-
tores precarios, cuando el Gran Mojos revela la geografia cultural més insoélita del
planeta? ;No es acaso la gran leccién de un sistema agricola sustentable, en suelos
tropicales infértiles, que esta esperando la humanidad?

Tan espléndida cultura tecnologica la conocemos hoy, por ese gran apasionado
cientifico que fue Kenneth Lee, aquel “Quijote” que lleg6 del norte, y cuando sus
0jos y su alma descubrieron el Gran Mojos, se qued6 para siempre en el sur.

Coloniaje hispano: Poco antes de Colén, y como resultado de aquella desorga-
nizacion, los habitantes de Mojos s6lo buscaron complementarse con el ecosistema
sin transformarlo, creando una agricultura migratoria en el bosque. Empero, fue-
ron muy discolos ante los extrafios que llegaron con yelmo y arcabuz. Y si los incas
apenas resistieron 30 afios a los espafioles, en Mojos los afanes de conquista militar
se frustraron durante un siglo. Sélo ante el breviario, la cruz y el espiritu evangélico
de los jesuitas, el mojefio se rindio.

Entre la interculturalidad, el abuso y la rebelion: Durante cien afios, las
Misiones de Mojos fueron pueblos florecientes, tanto en su diversificada econo-
mia como en el arte musical y las artesanias. Las Misiones fueron verdaderos po-
litécnicos de aprendizaje, produccion y respeto a los indigenas, y el sincretismo
religioso mantuvo su acervo musical y coreografico, que vemos hoy en nuestras
festividades patronales. Por todo ello, el coloniaje jesuitico, hasta su expulsion en
1767, no es equiparable con la mita brutal de Potosi.

La mita del Cerro Rico sélo es comparable con la presencia de gobernadores,
curas y comerciantes que pretendieron arrasar las costumbres jesuiticas, abusan-
do del fanatismo indigena para cometer sus fechorias. Las violaciones mestizado-
ras y hacer del indigena una bestia de carga fueron el denominador comun. Pero
més pudieron el coraje y la libertad que las pailas del infierno, y la rebeldia de
Pedro Ignacio Muiba, de José Bopi, de Estanislao y Petrona Tilila, de Juan Ma-
raza, dieron el Gnico gesto indigena valeroso en plena guerra de la independencia
nacional. Asi también, gracias al heroico cacique baure Gabriel Ojeari, Mojos es
un patrimonio boliviano ante la pertinaz invasién portuguesa. Sin tener universi-
dad ni leer a Voltaire, los mojefios levantaron su propio altar y echaron incienso a
la diosa Libertad.

Por aquellas razones, y retomando los afanes de Tonito Carvalho, desde el
2000 hemos logrado con la complicidad del ex-diputado Milldn Ribera tres le-
yes: dos que colocan en el podio de héroes nacionales a Muiba, Ojeari y Maraza
y una que declara fecha historica nacional el 15 de agosto, en honor a la Marcha
Indigena por el Territorio y la Dignidad de 1990, cuya aurora alumbra una his-
toria nueva en Bolivia. ;Hay acaso otra region del pais que muestre una pléyade
de luchadores autoctonos?

La Republica y el departamento: Para Mojos fue apenas un cambio de pa-
trones y la agudizacion del abuso. Ya no son espafioles ni curas, sino autoridades y
comerciantes quienes llegan angurrientos de fortuna. Primero fue la quina y luego
la goma, con su marafia de expoliacién al poblador autéctono. Los indigenas tri-
nitarios prefieren la resistencia pacifica y comienza el éxodo en busca de la Loma
Santa, reocupando los antiguos habitats de sus abuelos, entre pampas, bosques y
rios del Isiboro-Sécure.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El pacto que hizo posible las Misiones en 1682, se hizo trizas dos siglos después,
en 1887 con la Guayocheria sangrienta, cuando el hechicero Andrés Guayocho y
el cacique José Santos Noco enfrentan a los comandos armados que desplazo la
Trinidad inmigrante y mercantil para detenerlos y volverlos al yugo de la explo-
tacion. Guayocho fue torturado y asesinado. Los pocos indigenas que quedaron
en Trinidad fueron sometidos a juicio bajo acusacion de revuelta contra el orden
establecido. Nicolasa Noza de Cuvene prefiri6 la muerte del latigo por lealtad a su
pueblo y su esposo, el cacique trinitario. En medio del martirio, quedaba suficiente
dignidad para seguir luchando por la libertad. ;Cudntas lecciones éticas tiene esta
tragedia para nuestra Historia!

La goma y las guerras del Acre y del Chaco: Pero Bolivia tiene otras expe-
riencias histéricas donde el valor de nuestra gente fue puesta a prueba: en el Acre
y el Chaco. Gracias a las flechas incendiarias del ixiamefio Bruno Racua, y al va-
lor guerrero y civil de la Columna Porvenir, organizada y comandada por Nicolds
Suérez, Cobija pertenece al mapa Boliviano. Y si bien este importante ciclo em-
presarial y econémico tuvo un costo social que no compartimos, deja un referente
de lo que puede lograrse con esfuerzo sostenido. A falta del Estado, la soberania
nacional fue plantada y defendida por el trabajo civil.

Y en el Chaco, el Beni no s6lo mandé combatientes valerosos que recuperaron
territorios perdidos, sino que, en proporcién a su densidad poblacional, fue el de-
partamento que dio mas soldados y héroes a la contienda. Por la falta de hombres,
los chacos y centros agroindustriales florecientes quedaron abandonados. El Beni
prefiri6 el sacrificio por la patria, antes que sus propios intereses. ;Qué dice la His-
toria nacional de todo esto?

¢Qué impactos tuvo la Reforma Agraria y la Reforma Educativa de la
Revolucion Nacional del 52 en el Beni?: No cabe duda que la rica diversidad
geografica y etnogréfica fue ignorada por ambas leyes. Se pretendié homogeneizar
lo campesino y el castellano, a costa de las culturas y lenguas indigenas, pero la
Loma Santa salvé la identidad cultural, especialmente de los pueblos mojefios. Es
importante hacer una relectura critica de este periodo, porque generalmente se ha-
bla de las luces pero no de las sombras de aquella revolucion, que fueron evidentes
en el caso beniano.

Cansadas de la marginalidad estatal, nuestras poblaciones buscaron soluciones
urbanas y regionales propias, con organismos locales y luchas civicas, exigiendo
centros de formacion profesional, hospitales, vertebracién caminera, base ener-
gética estable, incentivo a la produccién agropecuaria, desarrollando sus propias
estrategias culturales, defendiendo nuestro territorio del expansionismo codicioso,
tal vez el sintoma mas execrable del centralismo irresponsable.

De la resistencia pacifica a la interpelacion historica: Llamamos asi a la
Marcha Indigena por el Territorio y la Dignidad, emprendida por los pueblos in-
digenas de Mojos en 1990, en una inédita y efectiva estrategia de reivindicar sus
derechos territoriales y sociales. Fue una respuesta madura ante la avalancha de
tractores y motosierras de los empresarios madereros y comerciantes en el Bosque
de Chimanes, ante el avance devastador de los cocaleros en el Isiboro-Sécure y las
alambradas ganaderas en las pampas Sirion6. Tuve el inmenso honor de acompa-
farla paso a paso desde nuestra llanura amazonica hasta la hoyada pacefia, de sen-
tir tan cerquita las palpitaciones profundas de nuestra estirpe mojefia, que flame6
nuestra bandera verde en la cumbre de los Andes.

Exhortacion final: ;Qué tal si escuchamos a algunos estudiosos de la historia,
para tener mas confianza en lo que aqui venimos diciendo?

CONSTRUYENDO NUESTRA IDENTIDAD

4



42

Enrique Florescano expresa: “Dotar a un pueblo o a una nacién de un pasado
comun y fundar en ese origen remoto una identidad colectiva, es la mas antigua y
la mas constante funcién social de la historia. Al dar cuenta de las épocas aciagas
o de los afios de gloria, o al rememorar los esfuerzos realizados por la comunidad
para defender el territorio y hacerlo suyo, crea lazos de solidaridad y una relacion
intima entre los miembros del grupo y el espacio habitado”.

Collingwood, a su vez, dice que la historia es la disciplina del “autoconocimien-
to humano, pues conocerse a si mismo significa conocer lo que se puede hacer, y
puesto que nadie sabe lo que puede hacer hasta que lo intenta, la inica pista para
saber lo que puede hacer el hombre es averiguar lo que ha hecho antes. El valor de
la historia consiste en que nos ensefia lo que el hombre ha hecho y, en ese sentido,
lo que es el hombre”.

Para John Updike, el historiador sigue siendo el especialista de la tribu que tiene
el cargo de contarle alos demas lo que todo grupo necesita saber: ;Quiénes somos?
¢Cudles fueron nuestros origenes? ;Quiénes fueron nuestros antepasados? ;Cémo
llegamos a este punto o a esta encrucijada de la historia presente?”.

Acciones indispensables: Para concluir, propongo una serie de tareas impos-
tergables para investigadores y maestros de kinder, primaria y secundaria, inclusi-
ve dela universidad, asi como para administradores ptblicos y privados, tanto mas
urgentes en el marco de nuestra ansiada Autonomia:

—  Necesitamos construir las mallas curriculares para la educacién regional, nu-
tridas de nuestra leche materna, que fomenten el conocimiento y valoracion de
nuestra historia y cultura, la investigacion cientifica y el trabajo productivo y
transformador en la nifiez y juventud y la comunidad.

— Consecuente con lo anterior, debemos elaborar y publicar materiales peda-
gobgicos para las diferentes asignaturas, niveles y grados escolares, a través de
equipos docentes bien estructurados.

—  Desarrollar aprendizajes practicos de los reales valores democraticos en la ni-
fiez y juventud, desde las aulas y espacios de nuestras escuelas y colegios.

— Emprender estrategias sinérgicas de comunicacién social en las radios, cana-
les y periédicos locales, y otros medios alternativos, que coadyuven al proceso
educativo mojefio-amazdnico.

— Divulgar nuestra historia cultural a través de murales, monumentos y nombres
de calles en todas nuestras poblaciones urbanas y rurales, poniendo en alto re-
lieve el conocimiento y la autoestima colectiva.

—  Promover la edicién de una historia departamental y las monografias histérico-
culturales de nuestras provincias y municipios.

— Establecer una relacién intercultural dinamica y respetuosa con los pueblos y
territorios indigenas, apoyandolos en sus procesos de desarrollo integral.

— Organizar nuestras festividades patronales de manera tal que sean como las

inundaciones ciclicas que rebalsan los rios y fecundizan los suelos arcillosos de
nuestras pampas.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



— Fortalecer el magnifico trabajo artistico de la Escuela de Misica de San Ignacio
de Mojos, desarrollando en forma oficial la “diplomacia de la cultura” con su
Orquesta y Coro Barroco y Renacentista.

— Apoyar el funcionamiento pleno del Instituto Beniano de Bellas Artes, con in-
fraestructura y equipamiento adecuados, consolidando su plantel académico
de docentes (tenemos convenios con el Conservatorio y Academias del pais).

—  Desarrollar alianzas estratégicas publicas y privadas para pro- Propongo una serie de
mover la produccion intelectual y artistica permanente, median- tareas impostergables para
te concursos, festivales y publicaciones anuales de literatura, en investigadores y maestros de
poesia, novela, cuento, ensayo, investigacion, historia, biografia, kinder, primaria y secundaria,
pedagogia. inclusive de la universidad.

—  Promover la realizacién del Festival Internacional de la Cultura
Amazénica cada dos afios, con la asistencia de los paises que tienen regiones
tropicales y sus respectivas expresiones artisticas.

— Una verdadera apropiacion de nuestra historia cultural generara una revalori-
zacion de hechos sociales y personajes que han contribuido al desarrollo regio-

nal, en diversos aspectos.

— Finalmente, encarar y resolver con coraje y lucidez el conflicto territorial con
Cochabamba, el diferendo que mas lastima nuestra dignidad.

CONSTRUYENDO NUESTRA IDENTIDAD 43



Pedro Ignacio Muiba, el otro lado de su
historia

Magdalena Gutiérrez de Duréan’

El tema escogido en esta oportunidad, y para el coloquio que se abre con el interés
de encontrar una respuesta en lo que respecta a identidad, folklore y cultura en ge-
neral, es un pequefio analisis que trata de mostrar el otro lado de la historia, me re-
fiero al alzamiento de Pedro Ignacio Muiba en 1810. Este hecho fue protagonizado
por los indigenas trinitarios en pos de sus derechos, su dignidad, su nacionalidad,
su identidad y libertad propia.

Este hecho oficialmente ha sido y sigue siendo interpretado de manera concer-
niente a la sociedad dominante, con una visién “nacionalizadora” que unifica los
intereses y aspiraciones en el afdn de figurar a nivel nacional en el hito de la inde-
pendencia de lo que hoy es Bolivia.

La intencién, entonces, es problematizar la interpretacion que se le ha dado e

indagar y escuchar a los del otro lado de la historia, es decir, a los
La intencion es problematizar la actores mismos.

interpretacion que se le ha dado Trinidad es la segunda reduccion de Mojos, fundada en 1686 por
e indagar y escuchar a los del el padre jesuita Cipriano Barace con los indigenas Mojos. Desde en-
otro lado de la historia tonces, se formo (este pueblo) en la doctrina catdlica y los Mojos

fueron los primeros pobladores de esta ciudad, por lo que es logico
suponer el fuerte contenido mestizo que tiene hoy en dia, con una pequefia parte
de indigenas, congregados y organizados en un barrio donde mantienen su organi-
zacion de “cabildo indigenal”, llamandose asi también el barrio.

En la actualidad, todos los individuos o grupos intentamos llegar a vivir una
sociedad més justa; tratar este tema o indagar sobre su concepcion es de mucha im-
portancia social. A nivel nacional, los pueblos indigenas estan logrando un espacio
cada vez maés considerable y de peso, sobre todo en la zona andina, aunque esto
no ha impedido que en el oriente también se luche y se trabaje en este sentido. La
prueba mas clara de lucha fue la “Marcha por el Territorio y la Dignidad”, donde
fueron los primeros en pedir reformas a la constitucion, logrando con aquella mar-
cha la tierra que les pertenecia.

Cabe entonces reforzar esta lucha, reivindicando el alzamiento de Pedro Ignacio
en 1810, afio en el que instaur6 un gobierno indigena por el periodo de dos meses,
reivindicandolo como un hecho histérico absolutamente indigena, que permite re-
afirmar la identidad y la causa de lucha de su pueblo hoy en dia.

Me refiero entonces al hecho mismo, que acontece exactamente el 10 de no-
viembre de 1810, fecha en la que el lider indigena trinitario Pedro Ignacio Muiba
instaura un gobierno indigena en Trinidad y Loreto (primera reduccién de Mojos),
ya que le acompanaba el cacique de dicho pueblo. Es asi que estos dos lideres,
lucharon para liberar a sus pueblos de la injusticia social que se plasmaba en ese en-
tonces en la esclavitud y grandes humillaciones para con los hermanos indigenas.

1 Estudiante de antropologia en la ciudad de Trinidad.



El objetivo general es problematizar, de alguna manera, el sentido con el que
se ha interpretado este hecho; el objetivo especifico es plantear el otro sentido que
puede haber tenido el hecho respecto al caracter absolutamente indigena, y que
hoy en dia se reconozca en su justa medida, pero no como un hecho aislado. Con
esto se pretende lograr un mayor entendimiento entre el Estado, las autoridades
locales y la ciudadania dominante con las minorias indigenas trinitarias y por con-
siguiente de las otras minorias étnicas de la zona, asi como también con el mayor
porcentaje de campesinos y proletarios que contintian, desde distintos ambitos,
prestando un servicio a la sociedad.

Laidea es la de reivindicar a la sociedad indigena mojefia con miras a fortalecer su
identidad en la actualidad, aunque resulte un poco reaccionaria precisamente por el
prejuicio que se mantiene en la sociedad en general. Debiéramos conformarnos o con-
formarse los actores con el reconocimiento como tal, es decir, como ‘“héroe nacional
de la independencia”, porque es un gran reconocimiento que se hace a los indigenas.

Para justificar la problematica planteada, daremos una mirada al personaje cen-
tral: Pedro I. Muiba, destacado ya desde los inicios del siglo XIX, aunque ya cono-
cido personaje antes de entrar a dicho siglo. Tenia una visién clara de la explotacion
a la que estaban siendo sometidos sus hermanos desde la expulsion de los jesuitas
de Mojos en el afio 1767, dentro de los cuales una serie de gobernadores y curas
seculares abusivos y explotadores humillaban y esclavizaban a los indigenas.

En su formacion, Muiba incentivé su espiritu liberador con el tnico ilustrado
gobernador de Mojos, don Lazaro de Ribera, quien goberné Mojos por un periodo
de seis afios, en los cuales con una sensible vision social organizé con base en el
trabajo jesuitico a los pueblos de Mojos. En este corto tiempo, Pedro Ignacio fue
uno de sus colaboradores mds cercanos.

Con esta referencia se demuestra que ya en aquella época se cuestionaba la ma-
nera de administrar la sociedad indigena organizada que habian dejado los jesuitas,
ya que el proyecto de don Léazaro de Ribera cuestionaba la direccion que habia
tenido Mojos desde la expulsion de los jesuitas y que habia estado a cargo de curas
y gobernadores sin instruccion para ello. De esta época resulto que se tachaba a los
indigenas de infieles, flojos, borrachos y otras desidias mas que se les han atribuido
hasta nuestros dias, precisamente por una herencia colonial post-jesuitica sesgada
de la realidad social de aquellos pueblos de Mojos.

Por qué no llamar entonces a este hecho histérico del alzamiento de Muiba “el
primer grito indigena por la libertad en Mojos”. Pareciera ser que los “carayanas”
nos estamos enrolando en ese hecho histérico (de alguna manera) para asi poder
reivindicarlo y ponderarlo cuando lo llamamos “el primer alzamiento por la inde-
pendencia en Mojos”. Resulta poco creible si se hace un analisis social y antropol6-
gico de la época, que Muiba hubiera querido liberar a todos; es mas, precisamente
lo que pretendia era liberar a su pueblo de esos “carayanas” representantes de la
corona espafiola en ese entonces, explotadores y esclavizadores que velaban por sus
propios intereses. Si examinamos un poco mas la historia de Mojos, encontraremos
que esa misma mentalidad y actitud colonizadora prosigui6 en la administracion
y con mayor crudeza después de creada la Republica y hasta mucho después de
entrado el siglo XX. El auge de la goma llev6 a la explotacién inhumana de las et-
nias mojefias, de la cual surgieron los lideres Andrés Guayocho y José Santos Noco
Guaji, quienes llevaron al éxodo a los indigenas, tratando de paliar los abusos, éxo-
do que terminé en varias masacres de los indigenas. Estos hechos tienen mucha
conexion y relacién entre si'y los menciono aqui en el afin de hacer notar el caracter
absolutamente indigena del alzamiento de Pedro Ignacio en 1810.

PEDRO IGNACIO MUIBA

45



46

Concluyendo la propuesta, la problematica esta planteada como un incentivo
a seguir trabajando e investigando para dilucidar los hechos histéricos que con-
ciernen a los indigenas trinitarios y mojefios en general. Qué mejor entonces que
investigar desde la 6ptica de ellos mismos, es decir, del pueblo indigena trinitario.

El beneficio de reconocer el alzamiento de este lider como absolutamente indi-
gena, y también de otras manifestaciones de los pueblos indigenas como propues-
tas de libertad e igualdad social, es que se puede llegar a implantar en la sociedad
indigena actual como un refuerzo a su identidad y a su lucha por el espacio en la
sociedad moderna y la aceptacion de la misma como pueblo diferente y autonomo.

DEBATE CON INTERVENCION DEL PUBLICO

Arnaldo Lijeron

Es recién con la colonia que vienen los nombres, nuevos nombres, los nombres que
nos pone, que crea el conquistador, que crea el duefio de la Audiencia Charcas o
los conquistadores y expedicionarios que entran a Mojos. Esa gran unidad terri-
torial, cultural, por todo lo que vamos descubriendo a través de la antropologia es
dividida. Aparece Ballividn y nos divide en tres y nos cambia el nombre que mas
se conocia y nos divide en Yuracarés, Mojos, Caupolican, como cosas distintas. No
nos preguntaron para hacer eso, y vamos a ver qué mas sigue: desaparece Mojos a
los pocos afios, porque el ‘56, la nueva distribucion politico-administrativa desde
alld hace desaparecer completamente la palabra Mojos, porque ya las provincias se
llaman Magdalena, Sécure, Cercado y Reyes. Mojos quedé totalmente extirpado,
lo central, la sangre, en el mas amplio sentido. Mojos ha de aparecer recién como
concepto y unidad territorial mds pequefa al crearse la provincia (Provincia de
Mojos), hace poco, después de la Guerra del Chaco.

¢Quién nos pregunt6 para hacer todo eso? Nadie y nosotros venimos ahora a
discutir cosas que decidieron otros, hasta ahora ha sido asi. Concuerdo y asi lo
dice este documento. Este es un proceso y apenas estamos empezando, por suer-
te la prehistoria esta revelandose con tantas luces a través de las investigaciones
radiocarbonicas y no podemos sentirnos como cuando salimos de colegio, que
nuestra historia llegaba apenas a la vuelta de la esquina con los jesuitas y ahi se
acababa. Ahora podemos sentirnos prehistoricos de orgullo porque tenemos un
ancestro remoto, pero de tanta valia cultural y cientifica a nivel mundial, no sélo
a nivel regional o nacional. Porque esa cultura hidraulica nos catapulta a las mas
importantes civilizaciones del mundo y con una leccién para el futuro: como es su
desarrollo sostenible, cémo es la recuperacion o la fertilizacion de zonas no aptas
para el cultivo.

Hay un mensaje no solamente escondido alla, sino un mensaje para la humani-
dad en este momento, pero este es un mensaje de investigacién. Concuerdo plena-
mente, pero lo que ya dijeron varios y lo que ya mencionamos, acerca del conoci-
miento escolar, y de los medios de comunicacion, aqui no hay ninguna identidad
que pueda fortalecerse, que pueda mantenerse, que pueda construirse cotidiana-
mente si esa identidad no la “desparramamos” en el conocimiento cultural, en el
conocimiento escolar, en los medios de comunicacién y en todas las posibilida-
des que tiene la ciudadania para informarse y para “beber lo suyo”. Pero nosotros
como docentes tenemos la responsabilidad, porque la Ley de Reforma Educati-
va de hace diez afios atras nos dio la oportunidad de programar nosotros mismos
nuestros conocimientos; hasta ahora no nos hemos puesto a valorar siquiera esa

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



extraordinaria oportunidad de que nosotros deberiamos hacer con nuestras manos
lo que se dej6 por mucho tiempo: el disefio curricular y la ensefianza de nuestros
propios conocimientos, que cada dia nos sorprenden con las investigaciones ar-
queoldgicas e historicas. Asi, ese es un reto para nosotros, para nuestros colegas
de estudios sociales, para todos los que nos interesa el conocimiento y la identidad
como algo sustantivo en esta era de la globalizacion.

Pilar Gamarra

Quiero compartir con ustedes el punto mas significativo de este asunto de las cul-
turas tempranas que yo les mencionaba, esa decision y esa conformacién de la idea
de Beni centrada en Mojos: ;de dénde proviene esta idea? Les decia que hay un
desconocimiento hasta los afios 50, tanto de la historiografia nacional como benia-
na e incluso de los propios trabajos desarrollados de lo que es la realidad de la hylea
amazonica. Los trabajos de esta tltima década en materia arqueoldgica, etnografi-
cay una revision muy concienzuda de las crénicas coloniales que relatan sobre todo
las incursiones del imperio incaico y con posterioridad también las incursiones ibé-
ricas coloniales nos darian pautas sobre la presencia de varios reinos o cacicazgos
con extensa poblacion en el norte amazénico. Inclusive autores como Martin Pérs-
sinenn se atreven a mencionar, con soporte de investigaciones arqueologicas en lo
que son los restos de terraplenes y los restos de aprovechamiento de espacios en el
territorio ex Acre boliviano y lo que es en la actualidad la fortaleza Las Piedras, un
poco més abajo de la confluencia del Beni y el Madre de Dios, que probablemente
el reino del Paititi hubiera estado ubicado alli y que los paititianos, para hablar en
esos términos, habrian tenido relaciones tanto con el Imperio Incaico como con la
cultura o grupos mojefios. Mds bien, para hablar en términos generales, Paititi y
Mojos habrian sido muy conocidos y cercanos. Creo que eso es importante para los
benianos. No lo digo para hacer una reivindicacién sino para hacer un reconoci-
miento general, global de lo que es esta idea del Beni y para que de alguna manera
tratemos de profundizar y ampliar esa idea también en el momento fundacional
juridico politico de 1842.

Probablemente como el ingeniero Pinto tiene poco respeto por la imagen del
general Ballividn, yo tengo una opinién contraria, creo que Ballividn era un gran
estadista, creo que tenia un profundo conocimiento del Beni. Pero, ademas, tiene
una cosa que es mas significativa e importante también para la conformacion de
nuestra identidad como departamento, él proyecta la conformacién de un espacio
con base en un plan general geopolitico del Estado boliviano. Es decir, el Beni no
se crea sobre las jurisdicciones coloniales y es un proyecto realmente. Por primera
vez en Bolivia se crea un espacio juridico con una proyeccion de desarrollo del Es-
tado, eso creo que me parecio significativo mencionarlo. Por otro lado, me hubiera
gustado hacer algunas citas y creo que a partir de entonces queda explicitado por
qué la idea de Beni se centra en Mojos, y dice asi:

El Prefecto Carrasco, en 1851, establecia lo siguiente: (y digo textualmente) en
un informe General, decia: “no es un avance temerario decir que la actual demar-
cacién politica del Beni es contraria a la naturaleza, a la ilustracion, a los princi-
pios constitucionales proclamados por la Republica, a los intereses de las mismas
comarcas asociadas que no pueden continuar en tal forma. La provincia de Mojos
ha constituido por si sola este joven departamento, afiadiendo que varios factores
imposibilitan su enlace social y que la actual existencia juridico-politica es per-
judicial al progreso y a los intereses patrios”. Hay necesidad imperiosa de refor-
marlo, es decir, son hombres de estado que en ese momento recogen la vivencia

PEDRO IGNACIO MUIBA

47



48

y sc6mo se percibe la idea de ese departamento? Es decir, lo que quiero recalcar y
reforzar con esta lectura documental, es que la idea de Beni estd muy constrefiidda
alo que es Mojos. Los hombres de estado y la poblacién no quieren reconocer que
el Beni es Apolobamba, que el Beni es Yuracaré y que el Beni es norte amazonico
atn poco conocido. Otro elemento que quiero recalcar es una cita con respecto a
lo que es la incomodidad de la creacion, por ejemplo, de un espacio como el norte
amazonico y una administracion juridico-politica como son las delegaciones en
el norte, ;qué es una delegacion? y ;por qué se crean las delegaciones en el norte
amazonico, que ademas no dependen del departamento del Beni? Estén en su ju-
risdiccién politica, pero en lo administrativo y en lo econémico estdn supeditadas
directamente del estado central, es decir no al departamento. Eso hace que el Beni
se vea diezmado en sus ingresos econémicos que provenian de la goma eldstica,
pero ademas que no tenga ingerencia mayor ni tenga potestad de decisién sobre
ese espacio. Eso es muy importante y les voy a mencionar solamente una lectura
textual: “Las rentas nacionales soportaron en su salvaje desborde la presién de la
mano secante del delegado, cuya jurisdiccion llegé a confundirse con la del Pre-
fecto del Beni, invadiendo sus atribuciones hasta hacer que la autoridad de éste en
la provincia Vaca Diez sea de mera férmula, completamente nula. El delegado fue
subprefecto en Riberalta, prefecto en Guayaramerin y Villa Bella y autécrata en el
resto de la region. La provincia Vaca Diez pertenece de nombre al departamento
del Beni, digalo el delegado nacional del territorio de colonia, digalo el Prefecto,
el Subprefecto y el supremo gobierno; el primero que no logra en la prictica ex-
tender su jurisdiccion hasta alli, y el segundo que faculta al delegado”. (esto es
textual en un informe). ;Por qué esta pelea? yo le llamo pelea porque posterior-
mente va a tener otras connotaciones, como la posicion inclusive del norte de con-
formarse en un solo departamento. ;De qué proviene? También son mis hipétesis
preliminares, lo que digo es que los delegados iniciales del territorio de colonias
y los siguientes, podemos decir, 10 o 15 hombres que le siguen como autoridad,
son hombres de peso en la politica ptblica, son hombres de peso en el estado,
son hombres como José Ballividn que es Ministro de Estado, que es Ministro de
Guerra y que tiene realmente un peso en la politica absolutamente significativa.
Son hombres como Pastor Baldivieso, para s6lo nombrar algunos que detentan
ademds con posterioridad vicepresidencias de la Republica, Ministerios, son
hombres que en definitiva estan dispuestos a compartir el poder politico con un
Prefecto de un departamento empobrecido y distante, y con eso quiero terminar.
Muchas gracias.

Pregunta: ;Acaso en la época de la goma no hubo también fuerte proceso del mestizaje,
es decir indigenas procedentes de Mojos no fueron llevados hasta el norte?

Jorge Cortés

Por supuesto, desde la expulsién de los jesuitas hasta la goma hay un segundo pro-
ceso del mestizaje después del que se dio en el periodo misional. Es el de los curas,
es el de los gobernadores que, con la excepcion de Lazaro de Ribera y algunos mds,
vinieron a saquear, a mestizar y a alcoholizar el Beni. Perdonen la dureza de mis
términos, la goma significa un proceso entre otras cosas de enganche y de migra-
ci6n masiva de la mano de obra indigena para los establecimientos y barracas del
norte, en alusién a lo que llama con propiedad los chunchos, los salvajes, los béar-
baros. Aparentemente, ante la vision de sus empresarios no eran tan buenos obre-
ros, era mejor utilizar a los dociles mojefios. Entonces, se da este proceso, en ese

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



momento Trinidad es una etapa de transito entre Santa Cruz y el norte, y el norte
va generando poco a poco elementos y matices de una identidad también joven,
también nueva. Lo que quiero decir a todo esto es que tanto el Beni como Pando
son los dos tinicos departamentos creados por el Estado boliviano y es mas regular.
El resto de los departamentos fueron los antiguos corregimientos en las zonas de
Los Andes o la gobernacién de Santa Cruz.

Pregunta: Han hablado, y me parece muy interesante el tema, de la memoria colectiva
versus la histografia oficial ;podrian profundizar eso, decir como estd en la memoria
colectiva la historia?

Pilar Gamarra

Me parece que debemos volver a hacer una relectura y volver a hacer una cons-
truccién colectiva de que el Beni no se reduce a Mojos. El Beni es algo mis, pero lo
interesante de ver en el proceso documental desde 1842 hacia adelante es que esa
construccién ha sido heredada, esa construcciéon fue percibida asi. Incomodaba a
los hombres de la cultura mojefia o del espacio mojefio si quieren asi mencionarlo,
o no sabian cémo adherir ese nuevo espacio con todo su proceso ademas socio-
cultural, econémico etc. Y entonces nos queda un gran trabajo por construir una
memoria colectiva que recupere justamente nuestra multiregionalidad. Nosotros
somos un departamento multiregional y el norte amazonico es el verdadero espa-
cio multiétnico, el norte amazoénico es un espacio de connotacién y en el proceso
continental es muy significativo, porque no hay barreras en el continente; es decir,
la amazonia ecuatoriana, colombiana, brasilefia y boliviana, forman un conjunto,
no solamente un conjunto econémico, sino un conjunto de continuos mestizajes y
transhumancia de diversas etnias de diversas culturas. El norte amazénico resume
la identidad suiza, alemana, mojefia, orureia, cochabambina, chiquitana, etc.

Rodolfo Pinto

Si me permiten yo quiero afiadir algo que nos estamos olvidando, siempre pensan-
do en nuestra identidad. Es el problema de la educacion en los colegios. Mientras
los profesores sigan ensefiando literatura como la aprendieron en las normales de
La Paz o de Sucre, haciéndoles leer a los jovenes La Chaskariawt, La Nifia de sus
Ojos, etc., vamos a seguir postergando nosotros el conocimiento y la difusiéon de
nuestra identidad. Después de este evento yo creo que la jefatura escolar del Beni
ya tiene que ponerse las pilas, ya debe dedicarse a pelear para que haya la educacion
regionalizada. Ya debemos tener nuestros textos propios desde el primer afio de
escuela, y me refiero al primer afio de escuela, porque mi madre se murié pensando
en que ya iba a salir un texto escolar para ensefar a leer los métodos de la silaba,
pero usando los dibujos propios del Beni. Me voy a referir como ejemplo a Flores,
éste es un libro de lectura que se lee en todo Bolivia parejo y se ensefia como si
fuera la Biblia, pero si uno comienza a analizar el texto se va a encontrar con que se
le esta ensefiando al nifio las silabas: “fla-fle-fli-flo-flu”, y la palabra clave ahi es
flecha, pero el dibujo que esta alli es una honda y un nifio de seis afios le discute a la
profesora que ahi no dice flecha, que ahi dice honda, porque él todavia no sabe leer,
y ese tipo de trauma es lo que estamos ensefiando en los colegios, en las escuelas,
porque no tenemos nuestros textos regionalizados. No quiero referirme a colegios
secundarios ni primarios, queria referirme solamente a los libros basicos que es el
de los nifios de 6 afios. Entonces, fuera de lo que estamos hablando de historia aqui,
tiene que hablarse también de la identidad en las escuelas.

PEDRO IGNACIO MUIBA

49



50

Pregunta: Quisiera preguntarles, a los cuatro panelistas, si estamos entendiendo el
sentido en que Arnaldo nos estd proponiendo que nos identifiquemos; nos estd propo-
niendo que nos identifiquemos como mojerios 0 mojenias, amazonicos 0 amazonicas.
Pilar, por otro lado, nos estd proponiendo que la identidad que nos une, tanto al norte
como al sur, es la beniana, y finalmente, el ingeniero Pinto no toma elementos del con-
tenido de lo que seria entendido como identidad mojeno-beniana, ;cudl es el contenido
historico que se le estd dando a cada una de estas identidades?

Arnaldo Lijeron

Yo creo que falta tiempo para hacer algunas investigaciones en detalle, por ejemplo,
cuando nos referimos a Mojos-Beni, estamos haciendo una relacién en el tiempo
porque Mojos es bastante historica colonial, pero Beni es del tiempo republicano.
Pero vamos entrando un poco mas légicamente y si decimos mojefio-amazonica,
por decir mojefio, debemos tomar el concepto como antropologia y también histo-
ria, antropologia e historia en lo mojefio y datos geopoliticos en lo amazénico. Es
decir, estamos hablando del debate de vertientes que estan construyendo la identi-
dad, en este caso, de nuestra region. Hablamos un poquito mas para decidir no sé
sl por voto o por apreciacion en cardcter mds general, si de aqui para adelante nos
vamos a quedar con tales o cuales conceptos. La identidad beniana, si nos acoge-
mos simplemente a la cuestion politico administrativa a partir de la Republica, se
hara un concepto mucho mas profundo con base en nuestra historia.

Jorge Cortés

Quiero que Rodolfo nos aclare un poco mas, porque si mal no recuerdo, la palabra
Beni en ese mapa, esta escrita con “v”. Si ta te acuerdas Rodolfo, todo lo que hay
en ese mapa encima del Beni que esta coloreadito con un verde palido no tiene ni
siquiera nombre. El nombre del Acre viene mds o menos de la guerra, poquito
antes, con las delegaciones de 1890 y ni siquiera tiene nombre. Lo que yo quiero
aludir es, un poco como dice Arnaldo Lijerén, el problema de la identidad; no es
el problema de qué etiqueta nos ponemos y aqui hay un proceso tardio donde el
estado de Charcas y hoy el Estado boliviano siempre han marginado las tierras
bajas en general y dentro de esa marginaciéon de las tierras bajas, lo que hoy es
Beni y Pando, esas sociedades estan en construccién, tienen multiples problemas
de lo que es la identidad mojefia con su fuerte ascendiente de religiosidad y de
ese componente étnico tan fuerte, versus también una presencia mestiza boliviana,
crucefia, cochabambina, etc. Muy variopinta, muy abigarrada, aqui llegaron desde
hombres respetables como Carrasco y Manuel Vicente Ballivian y hasta los peores
pillos condenados a muerte, que los mandaban aqui al Beni para purgar sus penas 'y
tuvieron tres hijos minimo cada uno. Entonces son procesos en formacion, yo seria
cuidadoso en no poner una etiqueta y trabajar en procesos de investigacién que to-
men toda esta complejidad de aspectos politicos, administrativos, antropoldgicos,
culturales, etc., porque este es el desafio que queda pendiente.

Rodolfo Pinto

Como ha dicho Jorge es dificil definir ahora, pero yo pienso y sigo pensando que lo
antropolégico es lo que manda en nuestro origen. Si nos ponen nombre del depar-
tamento del Beni o nos ponen nombre del departamento Pando en forma posterior
es muy diferente, pero la identidad de uno viene de su lengua materna, desde los
Arawak y desde la lengua que se habl6 aca y que perduré después que desaparecio
el imperio Paititiano: la mojefia. Idioma y antropologia, esto deberia ser la base

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



para marcar nuestra identidad, porque eso es lo que marc6 también nuestra mu-
sica, nuestras danzas, etc. Todos los nombres son posteriores a los otros, pero si
nos comenzamos a identificar como mojefios, vamos a crear un problema politico
administrativo, quiero decir, nosotros somos benianos ahora, es decir que al final
vamos a terminar diciendo, cultura e identidad beniana, pero eso no es la realidad.
Pero no nos queda mas, tenemos que ser identidad beniana, para prepararnos tam-
bién con la identidad pandina que es la misma de nosotros, Arawak, etc.

Pilar Gamarra

Yo creo que, todos ustedes coincidiran conmigo, la identidad es una construccion,
nunca esta acabada y nunca comienza en fojas cero.

PEDRO IGNACIO MUIBA

51






Panel 2;
|dentidades étnicas

Panelistas: Zulema LLehm, Daniel Bogado,
Marcial Fabricano, Jonas Cayu.
Moderacion: Dora Ojeda.






Apuntes a la discusidn sobre identidades
sociales y étnicas en el Beni

Zulema Lehm Ardaya'’

El contexto del debate
En los dltimos 20 afios, tres procesos han puesto de relevancia el tema de las identi-
dades étnicas en el Beni: la Marcha Indigena por el Territorio y la Dignidad (1990), el
debate sobre las autonomias y el triunfo del MAS en las dltimas elecciones nacionales.
En el primer caso, la emergencia de los pueblos indigenas en el escenario politi-
co ha dado como consecuencia el establecimiento de derechos que fueron negados,
dando lugar a situaciones que interpelan la identidad de lo(a)s ciudadano(a)s. Por
ejemplo, se tiene el tema de las tierras y territorios e incluso el ultimo censo nacional y
el debate sobre autonomias que sacan a laluz el tema de identidades departamentales
y subregionales. El triunfo del MAS afiade un componente politico partidario y se
profundizan las diferencias regionales.

Algunas disquisiciones tedricas y conceptuales

Laidentidad es un proceso de construccién social, de diferenciacion de grupos y de
subjetivacion a nivel de los individuos. La identidad se construye a través del pro-
ceso de socializacién generando sentimientos de pertenencia y de diferenciacion
respecto de “los otros”. En tanto hecho colectivo, estd mds alld de los individuos
pero se expresa a través de ello(a)s. Configura un “ideario colectivo” mas alld de la
categorizacion que puedan realizar intelectuales aislados, aunque las ideas de estos
pueden preceder a la construccion de ese “ideario colectivo” que en el futuro pueda
expresarse como identidad social.

Por otro lado, la identidad es un fenémeno histérico, cambiante. Los grupos
identitarios que se presentan hoy podran no estar mafiana. Sin embargo, para el
analisis es necesario partir de lo que se tiene ahora y en un espacio definido, a
partir de esto se pueden identificar ciertas tendencias. La identidad étnica es una
sub-categoria de la identidad social, comparte con ella los atributos menciona-
dos pero es especifica en cuanto hace referencia al reconocimiento de un origen
comun. En este sentido, la etnicidad al igual que el género son construcciones
soclales basadas en diferencias biolégicas, pero en su naturaleza estd el ser cons-
trucciones sociales.

La identidad se hace evidente en un juego de espejos en relacion a otro(a)s y en
este sentido el estudio de las identidades es un estudio de las diferencias, se torna
conflictivo cuando los sujetos sociales que ostentan dichas identidades ingresan en
la arena del poder y de los intereses.

Identidades locales e identidades étnicas: ;jExiste una identidad beniana?
La complejidad de tratar el tema de las identidades deriva de su cardcter multifacé-
tico e histérico. Por ejemplo, que una persona hoy y aqui en el Beni se identifique

1 Socidloga, residente de la ciudad de Trinidad.



como beniano/a, como trinitario/a en un sentido “localista” o como trinitario/a
en un sentido étnico, dependerd de las circunstancias y de los contextos. En la vida
cotidiana puede transitar sin conflicto de una identidad a otra.

En cierto sentido, podria decirse que todo aquel nacido en esta tierra se siente
beniano, se dice a si mismo beniano, y probablemente esto es mas notable cuando no
vive en el Beni, cuando se contrasta con otros ‘“no benianos”. Asi, la identidad hace
referencia a un espacio con limites definidos a partir de la historia. Del mismo modo,
convergen identidades sub-territoriales: lo/as trinitario/as o lo/as movimas o lo/as
joaquinianos en un sentido hacen referencia a espacios menores dentro del Beni 'y del
mismo modo que en el caso anterior hacen referencia al lugar, a un espacio donde han
nacido. Pero obsérvese que en los casos anteriores la misma nomenclatura hace refe-

rencia también a un tipo de identidad que tiene que ver con el origen

El Beni constituye uno de los étnico y en ese caso estamos frente a una identidad étnica. Ser trinita-
departamentos mas complejos, 1o puede significar que ha nacido en Trinidad o puede significar que,
porque alberga a una poblacion sin haber nacido en Trinidad, se autoidentifica como trinitario(a) por

de 20 grupos étnicos. tener un origen étnico. Existen trinitarios que han nacido en San Lo-

56

renzo de Mojos, en San Ignacio de Mojos, o en Alto Beni, y se consi-
deran tales. Lo propio en el caso de lo/a s movimas, una persona pue-
de decir ‘soy movima’ haciendo referencia a que ha nacido en Santa Ana del Yacuma
pero otro puede decir soy movima haciendo referencia al grupo étnico movima.

En ese sentido, el Beni constituye uno de los departamentos mas complejos,
precisamente porque alberga a una poblacién de 20 grupos étnicos (17 amazoni-
cos, 2 andinos y poblacion mestiza). En relacion a los pueblos indigenas, el Beni
concentra a mas del 50% de los grupos étnicos que existen en el pais.

S1, desde el punto de vista antropoldgico y linglistico, analizamos esta diver-
sidad, se vera que en el Beni coexisten al menos cuatro grupos etnolinguisticos de
importancia: los arawak, los guaranies, los tacana, los panos y los chapacura, con
referencias continentales. ;Cémo puede explicarse esta diversidad étnica sinoesa
partir de comprender al Beni como un espacio de encuentro de larga data?

La problematica

¢Cuéando empieza a problematizarse el tema de la identidad? En el caso del Beni,
claramente con las demandas territoriales o las demandas de reconocimiento de
derechos de los pueblos indigenas, de manera muy evidente a partir de 1990y, cre-
cientemente, con el reconocimiento de los territorios indigenas. A partir de enton-
ces, se hicieron evidentes al menos dos procesos: la reafirmacion de las identidades
indigenas o étnicas pero también la “manipulaciéon” de estas identidades. Con la
marcha de los 90, el proceso de identificacion se combina con la emergencia de un
movimiento social. Desde el punto de vista indigena, se entra en conflicto con una
categoria étnica y de clase: los carayanas.

El término carayana hace referencia “al blanco”, fundamentalmente a aquel que
ostenta una posicion social y econémica que se considera ubicada en la cuspide de
la piramide social. Este grupo que se siente interpelado en sus intereses; dado el
proceso de reconocimiento de derechos indigenas, reacciona no como grupo étnico
pero si como clase. Histéricamente, el movimiento indigena en el Beni surge en
oposicién a intereses madereros, ganaderos pero también colonizadores, e ingresa
en el escenario del conflicto otro componente étnico: “el colla”. Comerciante y co-
lonizador, llegado de LLos Andes, quechua o aymara o para designar a todo aquel de
las tierras altas o del occidente del pais. El encuentro se torna en conflicto abierto,
acicateado ahora por la polarizacién entre occidente y oriente.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



“Cambas y mestizos”

Al interior del Beni, la denominacién “camba’” tiene connotaciones étnicas pero
de manera més marcada connotaciones de clase. Hace referencia a los estratos so-
ciales que se ubican en la base de la pirdmide social. No parece ser una categoria
de auto adscripcion de ningtn sector sino un calificativo hacia el “otro” consi-
derado “inferior” en la escala social. Desde Los Andes, “camba” hace referencia
mas bien a todo(a) aquel(la) nacido(a) en el oriente del pais, no hace distincion
entre cruceno(a), beniano(a) o pandino(a). Esta denominaciéon promueve la di-
solucion de las diferencias entre estas identidades regionales. En retruque y en el
mismo nivel de generalidad, es particularmente desde Santa Cruz que pareciera
responderse con una reafirmacion de lo “camba”, buscando la misma disolucion
de las particularidades en busca de una articulacion pero con un liderazgo hege-
monico: el crucedio.

De otro modo, en el Beni, salvo por afirmaciones mas intelectuales, no parecen
existir colectividades que se autoidentifiquen como mestizos. Desde el punto de vis-
taindigena, “mestizo” implica también la negacién de las particularidades. El mesti-
zaje en ese sentido es una construccion social que se forja en la necesidad de conjurar
o disolver la emergencia y el empoderamiento de los pueblos indigenas.

Identidad étnica y cultura

Otra de las formas frecuentemente utilizadas para poner en cuestion la existencia
de los grupos étnicos (indigenas) en el Beni o para descalificar a algunos de sus
miembros ha sido poner en evidencia la pérdida de ciertos rasgos diacriticos visi-
bles que se supone debieran distinguirlos: una vestimenta en particular, el uso de
un idioma, etc.Y, sin embargo, atin sin tomar en cuenta el fendmeno de la manipu-
lacion dela identidad, estos grupos se hacen presentes: son los llamados “indigenas
invisibles”, los que a raiz del proceso de reconocimiento de sus derechos y de pro-
cesos de recuperacion de su autoestima “re-aparecen” en el escenario, recuperan
précticas culturales pero algunas quedan definitivamente en el olvido. Lo anterior
muestra que identidad étnica y la cultura estdn indisolublemente asociadas pero
en la naturaleza de ambas también esta el cambio, no necesariamente y de manera
lineal hacia un resultado homogéneo en el que se pierden las diferencias.

Las expresiones culturales que distinguen a los grupos étnicos pueden ser mu-
chas pero no necesariamente y en todo momento son inmediatamente visibles. A
pesar de ello, en el Beni existen espacios donde las diferencias culturales pueden
ser observables en los detalles: quizas las fiestas patronales tradicionales sean los
espacios privilegiados para la observacion de estas diferencias y particularidades.

APUNTES A LA DISCUSION SOBRE IDENTIDADES SOCIALES

57



|dentidad cultural del mojefio-beniano

Daniel Bogado Egiez’

Cuando abordamos el tema de identidad departamental beniana, se hace un tan-
to dificil contestar a la pregunta ;quiénes somos los benianos?, porque en el Beni
no existe un centro poblado ni sector econémico que hegemonice o represente la
1dentidad del beniano. Al contrario, existen diferentes centros urbanos con nu-
mero mds o menos igual de habitantes y con enclaves econémicos diferentes pero
con caracteristicas socioproductivas similares. En este marco, se han configurado
identidades locales fuertemente abigarradas, desvinculadas con la capital Trinidad
y con un marcado regionalismo provincial y/o local (Molina, Soleto, 2002)?.

Existe un concepto aglutinador, el “camba”, atribuido y aceptado por tres de-
partamentos que comparten simbolos, lengua, folklore y tradiciones semejantes:
Santa Cruz, Beni y Pando. Pero el nominativo de camba tiene diferentes conno-
taciones y denotaciones respecto a los estratos sociales en los tres departamentos.

Los sectores dominantes y élites politicas utilizan el concepto camba en contra-
posicion de lo colla. De este modo, la identidad estaria basada en una negacién de
lo altiplanico, pero no como un valor regional identitario, sino como una contrapo-
sicion regional, y la cultura es siempre un valor (Montecinos, 2005). Para este sec-
tor dominante el termino camba es atin despectivo o peyorativo, sirve para insultar
a quienes consideran “inferiores”: camba es el mozo, el indigena, el empleado o la
empleada (Rea, 2005:96).

También la clase media alta mantiene esta linea de exclusion y negacion del no-
minativo camba porque lo relaciona con el concepto indigena que para ellos es sin6-
nimo de inferioridad. En la encuesta que aplicamos sobre la identificacién con algiin
pueblo indigena, los resultados nos demuestran que el 70% de los encuestados en San
Borja, Rurrenabaque, Riberalta y Guayaramerin no manifest6 su pertenencia a al-
gun pueblo indigena, y s6lo un 30% manifest6 abiertamente esta identificaciéon. Esto
nos demuestra que en estos pueblos la cuestion étnica estd debilitada, al contrario de
Trinidad, San Ignacio de Mojos, Santa Ana del Yacuma y Magdalena.

Por su parte, la clase media baja (mestizos) se identifica con el concepto camba
y, €s mas, apoyan las reivindicaciones territoriales de los pueblos indigenas con una
creciente aceptacion por sus culturas. En esta clase social el concepto camba esta
internalizado, y poco a poco difunden la identidad cultural en espacios artisticos
y culturales, aunque hay todavia una cierta carga negativa de este concepto, sobre
todo cuando se quiere ofender al projimo.

En la capital beniana y algunas provincias existe una corriente culturalista que
estd promoviendo el rescate de la cultura prehispénica y la musica barroca inter-
pretada por musicos mojefos’. La construccion e implementacién de un museo

1 Filésofo, residente de la ciudad deTrinidad.

2 Wilder Molina y Wigberto Soleto sostienen que las identidades locales en el Beni se potencia-
ron con la Ley de Participacion Popular, donde lo provincial y departamental cobraron menos
importancia respecto de lo local, los municipios.

3 En San Ignacio de Mojos se esta rescatando la musica barroca y regional a través de una or-
questa y coro polifénico.



etno-arqueoldgico en Trinidad y la implementacion de casas de la cultura en las
provincias tienen el objetivo de promover estos valores culturales. Las nuevas
generaciones estdn admiradas con la cultura prehispéanica y las autoridades de-
partamentales y municipales ya festejan el 10 de noviembre en homenaje a Pedro
Ignacio Muiba que se rebel6 contra la monarquia espafiola el 10 de noviembre de
1810 (Carvalho Urey, 1975). Gracias al trabajo tesonero de personas, institucio-
nes educativas y culturales se estd trabajando en la sistematizacion de la literatura
beniana, y la cultura del pueblo mojefio es la que tiene mayor difusion hasta hoy
(CiddeBeni, 1990).

El sector que acepta el nominativo de “cambas benianos” son los grupos mar-
ginales, los campesinos y los pueblos indigenas que habitan el Beni. Los pueblos
indigenas se autoidentifican con su etnia: mojefio (trinitario, ignaciano, loretano y
javeriano), chimdn, yuracaré, movima, canichana, moré, joaquinia-

no, baures, itonama, tacana, cavinefio, araona, chiacobo, esse ejja. La Ahora, el reto es fortalecer
identidad étnica prevalece sobre la identidad departamental, pero a el ser cultural prehispanico
la hora de expresar la identidad departamental asumen la identidad y dinamizarlo con la cultura
de “camba beniano”. Tanto los indigenas como los campesinos for-  europea que legaron los jesuitas.

talecen su identidad étnica y socioproductiva a través de sus organi-
zaciones comunales y supracomunales’ y los espacios geograficos o
tierras comunitarias de origen (TCOs).

Las TCOs se convierten en los espacios productivos con potencial socioeco-
némico que permitird por una parte rescatar la propiedad de la tierra de manera
“legal” y por otra fortalecer la identidad cultural. Sin embargo, el proceso de sa-
neamiento adn es lento y existen confrontaciones con agentes externos, sobre todo
con empresarios y ganaderos potentados que se disputan la propiedad de la tierra.
En este sentido, se produce una contradiccién de las élites politicas y econémicas
del Beni, Santa Cruz y Pando, pues por una parte arremeten contra la cultura alti-
planica y con discursos paternalistas apoyan a los indigenas, pero cuando se trata
de defender sus tierras y los recursos naturales convierten a los indigenas en sus
contrincantes acérrimos.

Entonces, el concepto “camba’ en general y “camba beniano” en particular
debe entenderse en estas tres dimensiones manejadas por estas tres clases sociales
claramente diferenciadas en los tres departamentos. En el Beni, a pesar del avance
cualitativo y cuantitativo por fortalecer la identidad cultural, ain en algunas pro-
vincias se contintia manejando el concepto “camba” en sentido despectivo, esto
porque muchos benianos atin desconocen la raiz de la cultura ancestral, porque
los programas educativos atin mantienen la logica andinocéntrica y colonialista
donde ensefian la cultura incaica pre colonial y la historia de Mojos a partir de las
misiones jesuiticas. Entonces, el referente cultural es la sociedad colonial europea
con buenos modales o “culta” a la cual se debe imitar para dejar de ser “cambas”.

Ese es el referente identitario que el sistema educativo ha transmitido hasta el
momento. Eso es lo que la historia se ha encargado de meternos en la cabeza. Aho-
ra, el reto es fortalecer el ser cultural prehispanico y dinamizarlo con la cultura
europea que legaron los jesuitas; que ahi estan las raices del camba beniano (Block,
1997); es decir, los nuevos programas educativos deben apuntar a fortalecer la
identidad beniana dentro del nuevo régimen autonémico.

4 Después de los Cabildos Indigenales (organizaciones locales) fundados por los jesuitas en
1700, han surgido nuevas organizaciones supracomunales como la Central de Pueblos Indi-
genas y las Subcentrales.

IDENTIDAD CULTURAL DEL MOJENQ-BENIANO

59



60

Pero es necesario que los tres departamentos nos sentemos, analicemos y llegue-
mos a consensos sobre nuestra identidad como regién. jpersistird el nominativo
camba? ;O cada departamento debe asumir su identidad a partir de los procesos
histoéricos que son diferentes? Por ejemplo, el actual Beni era Mojos y es méas cono-
cido como Mojos que como Beni, porque Mojos tiene referencias de pueblo pro-
ductivo en ganaderia, artesania y arte (musica barroca). Santa Cruz era Chiquitos,
pero Chiquitos se qued6 pequefio frente a la metropoli de Santa Cruz, por tanto el
gentilicio crucefio es mas aglutinador.

Pando asume en menor escala el nominativo de “camba”’, se autoidentifican
mds como “‘pandinos” que como “cambas”, por tanto su identidad departamental
esta mas clara y fortalecida. Sin embargo, esto no pasa en el Beni, porque en el Beni
aun persiste la diversidad cultural y cada provincia, cada municipio asume su iden-
tidad local. Entonces, en el Beni hay que replantearse la identidad departamental
o fortalecer la identidad de “camba beniano”, “beniano” o rescatar la identidad
“mojefia” “mojefio-beniano” aunque los pueblos del norte no se verian represen-
tados con esta identidad. O también se puede acufiar el nominativo de “mojefio-
amazonico” como sugiere Juan Carlos Crespo.

Asimismo, se deben fortalecer los simbolos y tradiciones compartidas en las 8
provincias. Una de ellas es la fiesta patronal o como se dice “la fiesta del pueblo”.
Aqui es donde el beniano se siente invadido de un sentimiento de identidad local
y departamental expresado ante todo con fe y devocion en el santo patrono que se
acompafa en procesion, acompafado de autoridades departamentales y locales,
donde degusta de comidas tipicas como el majadito con huevo, locro de gallina
criolla, picante de pollo o el apetitoso lechon al horno con ensalada de papaya ver-
de. Se expresa también en las danzas folkléricas acompanadas de la bombilla’® y
la belleza de la moperita beniana. También comparte, admira y goza del valor del
camba beniano en el “jocheo de toros” o juego de sortija®.

Igualmente, se fortalece la identidad beniana cuando se entona el himno al Beni.
Ahi es donde el camba brota pecho y dice con voz orgullosa jviva el Beni! También
en ocasiones cuando se encuentra en otras ciudades del interior del pais, cuando le
preguntan ;de dénde es usted?, él responde con orgullo: jyo soy del Beni!

Escarbando nuestra historia

Para construir la identidad regional beniana es necesario acudir a la historia, pero
no la historia tradicional de libros y cuentos epopéyicos, sino una historia como
eje articulador entre el pasado y el devenir, una historia en la que no seamos sim-
plemente espectadores, sino protagonistas, una historia por construir. Como dice
Martinez citado por Alonso Roman: “hacemos historia dia a dia y construimos la
historia. Porque el mundo del mafana serd lo que nosotros hagamos de ¢l hoy”
(Roman, 2005: 60-61).

Entonces, escarbar la historia beniana implica tomar en cuenta el proceso his-
térico del Beni pero desde la época pre hispénica, pues alli se sientan las bases de
la identidad regional. Estudios arqueolégicos de la ultima década s6lo nos ofre-
cian datos de la cultura mojefia y que provienen de la cultura arawak (Ericsson

5  EnSanta Cruz se conoce como la tamborita.

6 Eljuego de sortija se lo realiza a caballo donde el jinete a toda velocidad y con un puntal pe-
queiio tiene que enrolar un pequeiio disco (similar a un CD) ajustado a una cuerda horizontal.
El ganador recibe una ofrenda floral por parte de una simpética dama.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Clark et al, 1991). Sin embargo, el ingeniero Leigue’ sostiene que el Beni tiene dos
matrices culturales, la arawak y la pano. El pueblo pano se instal6 en la parte nor
occidental de Mojos (hoy Reyes, Rurrenabaque y Vaca Diez), mientras que los
arawak procedentes del caribe se instalaron en la parte central de Mojos y constru-
yeron a pulso y con gran simetria extensos terraplenes, lomas artificiales, lagunas,
canales que cultivaban en camellones (Denevan, 1980; Lee, 1996).

Las obras hablan por si solas, ahi estan en Loma Suarez, Chuchini, Ibiato, las
laguna Suarez, Isireri y muchas otras. Los camellones en baures son mudos testigos
de la existencia de la cultura arawak. Los mojefios y los baures son descendientes
directos de la cultura arawak. Asimismo, los chacobos tacanas son descendientes
de la cultura pano y a esta lengua debemos el nombre del departamento Beni que
en lengua tacana significa viento.

Otro elemento histérico fundamental del ser beniano lo constituyen las misio-
nes jesuiticas. Marcaron una etapa trascendental en la vida y accionar del mojefio-
beniano (Block, 1997). En cuanto a organizacion politica, adin tienen vigencia los
cabildos indigenales que funcionan desde 1700. En cuanto a la economia, la gana-
deria se ha convertido en la actividad productiva méds importante del Beni, con las
86 cabezas de ganado bovino que trajo Cipriano Barace. Hoy se cuenta con cerca
de tres millones de cabezas.

Sobre el folklore beniano, en las fiestas grandes de los pueblos se baila el torito
y el japutuqui que representan justo esta actividad ganadera. También aparece im-
ponente y a la vez ceremonioso el machetero, las jovencitas y jovencitos bailan el
sarao, trisarao, mozoras, abadesas, los barbaros y muchas otras danzas.

Si bien, la mayoria de estas danzas tienen su origen colonial, los pueblos indi-
genas tuvieron la capacidad de reapropiarse de estos elementos simbolicos para
ir configurando la identidad cultural (Alonso, 2005: 124). Pues la cultura no se
hereda, se hace, se construye, y eso es lo que estan haciendo en la actualidad, crear
y recrear elementos simbolicos que representen y permitan el reconocimiento del
otro y la autoidentificacion nuestra. Pues la identidad necesariamente precisa de
alguien que le reconozca como ser diferente y que uno se auto identifique con un
grupo diferente (Albo).

Reconstruyendo la identidad cultural del camba beniano

Para reconstruir la historia del ser beniano es necesario escribirla y asumirla como
tal. Es necesario establecer oficialmente que la historia del Beni no se inicia con las
misiones jesuiticas, sino con la cultura milenaria. ;Acaso no cambiaria la percep-
ci6n de nuestra identidad si todos los benianos nos sintiéramos orgullosos de un
pasado milenario glorioso? Y no es por afiorar, sino que la cultura es un proceso
dinamico de construccién, pero para construir se requiere de un cimiento sélido y
ese cimiento lo encontramos en la cultura prehispanica, raices culturales del actual
camba beniano (Lee, 1995).

En este sentido, la propuesta que planteamos es la elaboracion de programas de
educacién con un tronco curricular departamental para que los estudiantes sepan
desde pequefios cuales son nuestros origenes y puedan valorar y respetar las cultu-
ras étnicas que aun perviven en el Beni (Lijerén, 2001). Es decir, contar la historia

7 El Ingeniero Leigue, agronomo de profesion, estd realizando una investigacion en las riberas
del Rio Beni, Cavernas de “Bacuatran”, cuenta con un pequefio museo arqueoldgico en su
domicilio en la ciudad de Reyes y esta preparando un libro para publicar sus hallazgos. Los
datos que obtuvimos aun son preliminares.

IDENTIDAD CULTURAL DEL MOJENQ-BENIANO

61



desde otra perspectiva, mas integradora, amplia y con argumentos sélidos basados
en estudios arqueolégicos.

Otro elemento que nos permite reconstruir la identidad del camba beniano es

deshacernos de viejos mitos que tenemos sobre la cultura y del hombre beniano,
tales como:

a)

La cultura como sinénimo de ilustracion: Es culto aquel que tiene conoci-
miento, que sabe leer y escribir, el que sabe comportarse en publico.

“Son personas cultas aquellas que son dominadoras del saber y

Tiene cultura el arquitecto conocedoras de las artes; por antonomasia dicese de personas “incul-
que construye un edificio tas” aquellas de poco saber y conocedoras de las artes” (Montecinos).
de 15 pisos, asf como un Si bien es cierto, la educacion es parte de la cultura pero no lo
chiman que construye un absorbe todo, la cultura es todo lo que el espiritu humano crea, por
arco y flecha para cazar. tanto tiene cultura el arquitecto que construye un edificio de 15 pi-

62

sos, asi como un chiman que construye un arco y flecha para cazar.

b) La cultura en sentido racial: S6lo tiene cultura la raza blanca. Los negros,

<)

los indios, los de piel morena son incultos. Lastimosamente este concepto lo
arrastramos desde la época colonial y el sistema educativo boliviano conserva
muchos de estos elementos.

El mito del camba flojo: Incluso en el interior todos piensan que vivimos
descansando en una hamaca. ;Seremos flojos? No, lo que pasa es que nues-
tra actividad econdémica es mayormente de subsistencia, vivimos ain en una
economia tradicional del dia a dia. Por eso no nos preocupamos por los sub-
siguientes dias, “al fin Dios proveerd”. Pero la autonomia departamental nos
exige que cambiemos esta mentalidad por la de un hombre con visién empre-
sarial. En la economia de mercado, el tiempo es dinero y el dinero es sinénimo
de bienestar social.

A manera de conclusiones

Se debe replantear el nominativo de “camba”, si se lo adopta no debe tener
carga negativa o despectiva. De lo contrario, cada departamento debe asumir
su identidad departamental de acuerdo al proceso histérico de cada uno.

Para rescatar la identidad cultural del “mojefio-beniano” se debe escarbar la
historia desde la época prehispanica hasta la Repuablica.

Para fortalecer la identidad del “mojefio-beniano” es necesario elaborar pro-
gramas educativos regionalizados.

Es necesario continuar indagando, recreando y reconstruyendo la identidad
regional del nuevo hombre beniano, ese hombre de fieque, con visién empre-
sarial, generando fuentes de ingresos a través de sus talleres, instalacion de pe-
quefas y medianas empresas en diversos rubros socio productivos.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Bibliografia

Albo, Xavier
2000 Iguales aunque diferentes. La Paz: Cipca.
Bogado, Daniel; Ronald Martorell; José Lopez Dalton
2006 Beni: autonomia con identidad y desarrollo politico economico. Trini-
dad: PIEB, U.A.B., marzo de 2006 (inédito).
Block, David
1997 La cultura reduccional de los llanos de Mojos, historia de Bolivia.
Sucre: Talleres graficos Tupak Katari.
Carvalho Urey, Antonio
2005 Pedro Ignacio Muiba, el héroe. Trinidad: Creativo 100 por ciento.

1983 Beni, interpretacién histérica. Trinidad: Renovacion
CIDDEBENI
1990 “Diagnéstico socioeconémico de los indigenas mojefios en la ciu-
dad de Trinidad”, Trinidad: CIDDEBENI.
Denevan Williams
1980 La geografia cultural aborigen de los llanos de Mojos. La Paz: Juven-
tud.
Erickson Clark, et al.
1991 Estudio preliminar de los sistemas agricolas precolombinos en el depar-

tamento del Beni (informes de campo). (Inédito).
Instituto Nacional de Estadistica

2001 Censo nacional de poblacion y vivienda. La Paz.
Lijer6n, Arnaldo
2001 Mojos Beni: aproximacion a una historia amazénica del Beni. Trini-

dad: CIDDEBENI.
Lee, Kennet
1995 Apuntes sobre las obras hidrdulicas prehispdnicas de las llanuras de
Mojos. Una opcion ecologica (inédito).
Molina, Wilder, Wigberto Soleto
2002 Sociedad local y municipio en el Beni. La Paz: PIEB.
Molina, Wilder
2006 Formacion del sistema politico departamental, ponencia en el 11 en-
cuentro “el Beni hacia las autonomias y la constituyente”. Trinidad.
Montecinos, Hernan
2005 “Significado de la palabra cultura” en El juguete rabioso,127, del 17
al 30 de abril, 2005.
Navia, Carlos
1993 Los desafios del Beni, Trinidad 2006: propuesta autonémica para el
Beni. Ponencia, I encuentro departamental “El Beni hacia las auto-
nomias y la constituyente. Trinidad.
Prefectura y Comandancia General del Departamento del Beni
2006 “El Beni hacia las autonomias y la constituyente”. Encuentro de-
partamental. Trinidad.

IDENTIDAD CULTURAL DEL MOJENQ-BENIANO

63



Multietnicidad y multiculturalidad

Marcial Fabricano Noe'

El beniano es un producto de ensamblaje diverso. En un sector social vemos una
diversidad de caracteres y comportamientos culturales diferentes; también la en-
contramos en lo indigena, que también vive su propio fenémeno de reconstruc-
ci6n, considerando que hubo una etnocida accién oficial de borrar todo lo indigena
para implantar el eufemismo del campesino.

Son numerosos los pueblos indigenas ubicados en nuestra vasta geografia de-
partamental. Un reciente trabajo patrocinado por la Fundacion UNIR Bolivia,
nos llevé a conocer un poco més de esa diversidad étnica beniana. Fue asi que
establecimos la existencia de 24 pueblos indigenas, muchos de los cuales estdn
a un paso de perder uno de sus elementos principales de identidad, su lengua
materna. Del mojefio loretano so6lo existe el pequefio vocabulario y catecismo
del padre Pedro Marban, el itonama lo podemos escuchar de 2, maximo de 3 ha-
blantes, el canichana de 2 viejitos, lo mismo del cayubaba. Aunque, debe decirse
que si hay otros pueblos con mayor experiencia en el rescate y revalorizacion de
su lengua materna.

Eso también nos refleja una parte de los siglos de opresion, ex-

Los siglos de exclusion que clusion y abusos que sufren hasta hoy los pueblos indigenas que, sin
vivieron los pueblos indigenas, embargo, fueron los que se animaron a enfrentar sus limitaciones en
y su negacion a desaparecer busca de un mejor destino y, con ello, mas cuestionados que apoya-
en el tiempo, son un ejemplo dos, protagonizaron la histérica Marcha Indigena por el Territorio y
digno a ser destacado. la Dignidad en 1990. Asi, dieron al mundo indigena el valor social

antes negado por el resto de los bolivianos; pero no sélo eso, también
mostraron parte de la rica identidad beniana, sus raices culturales, la
existencia de una cultura viva, que es también uno de los elementos que da conte-
nido a nuestra constituciéon que habla de la Bolivia multiétnica y pluricultural, con
23 de los 35 pueblos indigenas existentes en el pais. Este es un elemento central
como expresion cultural beniana, una contribucion directa a la identidad que bus-
camos construir y mostrar orgullosos ante los demas.

Los siglos de exclusion que vivieron los pueblos indigenas, pero a su vez su
negacion a desaparecer a desfallecer en el tiempo, son un ejemplo digno a ser des-
tacado como la parte central de la construccion social y cultural de lo beniano. Es
precisamente la raza, la cosmovision y sus comportamientos sociales a través de los
aflos de abuso que sufrieron, lo que debe prevalecer en estos nuevos tiempos con
amenazas de aculturacion, pero no de la neo-colonizacion andina a la que se refiere
con mucho odio. Creo que ahi no estd el peligro porque por siglos, y hay mues-
tras cientificas de ello, ambas culturas pudieron intercambiar relaciones y nadie
someti6 a nadie, ni con la carga maligna del conquistador. Para mi el problema
comienza en casa, donde todavia hay sectores, élites que se niegan a reconocer de-
rechos consagrados de los pueblos indigenas y para ello se usan muchos métodos
como el enfrentamiento entre compaferos de raza. Ya se ha empezado a escuchar

1 Dirigente Indigena Mojefio, residente de la ciudad de Trinidad.



el descontento, por no decir la envidia, del campesino contra lo que consigui6 el
indigena.

Pero como dijimos al principio, nuestra sociedad beniana es muy diversa. Lo
indigena es una parte, pero la mas rica por sus connotaciones culturales, por tanto,
en la construccion de la identidad, es la tradicion ganadera, la riqueza forestal y en
ello lo valioso de pertenecer a la macroregion més importante del mundo, la Ama-
zonia. En lo que concierne a nuestro panel, diremos como conclusion que: tenemos
el valioso elemento tangible, perceptible, real, nuestra importante y valiosa riqueza
multiétnica, que sin embargo no basta con su reconocimiento, sino que precisa de
acciones publicas, que vaya mas alld de las declaraciones para preservarla y fortale-
cerla en el tiempo. De lo contrario, tendremos pueblos indigenas reunidos por un
interés politico, y que ni siquiera hablen su lengua.

La construccion de la identidad beniana no debe pasar a vuelo de pajaro el apor-
te indigena, debe estar incluida en la simbologia porque da contenido a la misma.

Por eso, en el proceso autonémico por el que se lucha, debe tomarse en cuenta la
demanda autonémica de los pueblos indigenas, de gobernarse, regirse de acuerdo
a sus normas y que no sea simplemente insumo para lo lirico y folklérico que nos
recrea solamente para las fiestas patronales.

— En concreto, sugiero el fortalecimiento como identidad de lo beniano.

—  Respetar y fortalecer la identidad de los pueblos indigenas, toméndolas en
cuenta en el nuevo régimen autonémico.

— A su vez, ir construyendo la identidad basada en el legado antropolégico de lo
mojefio, pero tomando en cuenta la mayoria de las identidades étnicas que no
son precisamente de procedencia arawak.

—  Estos elementos se deben ir construyendo con lo geopolitico. Ya lo decia, valo-
rar, aprovechar la riqueza de la pertenencia amazénica.

—  Todos los pueblos tienen su identidad y con orgullo lo dicen, lo expresa su gen-
te, pero ante lo externo, ante los otros, somos orgullosos de decir que somos
b-e-n-i-a-n-o-s. Al riberaltefio que no le gusta la capital Trinidad, al final de-
clara que es beniano. El colla que vino de Los Andes y radica aqui dice que es
beniano, mucho mas sus hijos.

— Entonces, debemos darle contenido, construir, fortalecer esa identidad que nos
une como benianos.

MULTIETNICIDAD Y MULTICULTURALIDAD

65



Multietnicidad: diversidad que nos une
y que da contenido a nuestra identidad
como benianos

Juan Jonds Cayu Rossel’

Un saludo especial a las distinguidas autoridades de la Casa de la Cultura del Beni
y a las mujeres y hombres comprometidos con el quehacer cultural, que ahora se
preocupan de un tema medular: la identidad de lo beniano.

El complejo mundo de la identidad beniana diria que empieza precisamente en
la suma de su diversidad: para bien o para mal, dependiendo de la regiéon donde el
beniano se encuentre, ni siquiera hubo la gran ciudad nucleadora de las demas, no
hubo la ciudad Beni, que al nombrarla identifique a todos sus habitantes, como
ocurre con el cochabambino, el pacefio, el crucefio. Somos de la region, me refie-
ro como pueblo: loretano, trinitario, borjano, santa rosefio, riberaltefio, pero lo
importante es que también reconocemos ser benianos; somos orientales, pero de
Beni, para diferenciarnos de los otros cambas.

Somos diferentes, particularmente por nuestra diversidad étnica, social, religio-
sa 0 econdmica, pero al final nos identificamos como benianos. Es como si siguié-
ramos al hombre del materialismo, Carlos Marx, quien explica el método de la
economia politica sefialando que “lo concreto es concreto porque es la sintesis de
multiples determinaciones, por lo tanto, unidad de lo diverso”; algo que nos ex-
plica con una visién mucho més particular el antrop6logo y lingtiista Xavier Albo,
quien ya precisa que “‘un tejido multicolor de origenes, lenguas y culturas es la
realidad de nuestro pais; en suma, iguales aunque diferentes”.

Es esa serie de c6digos de comportamiento social y cultural lo que nos identifica
como parte de un todo, diferenciandonos de los demds que también construyen lo
suyo. Con ello compartimos el concepto de que la identidad es una construccion
social en permanente evolucién y que, por tanto, no es inherente a la persona. No
basta con el origen del nacimiento porque se va asumiendo con las bases sociales
del ambiente o también se rechaza por el proceso mismo de aculturacion.

1 Periodista de la ciudad de Trinidad.



Panel 3:

Expresiones de la identidad beniana
en lo politico: movimientos sociales,
regionales, propuestas politicas,
identificacion de intereses, consignas
y simbolos

Panelistas: Luis Alberto Vaca, Palmiro Soria, Jorge Melgar,
Zaid Zeitun, Héctor Ortiz Havivi,
Eulogio Ibanez.
Moderacion: Mario Gonzales






Los partidos politicos en el Beni

Luis Alberto Vaca'

Mis que nunca, en este momento nuestro pueblo necesita de reflexiones de inter-
cambio de criterio, puesto que al ingresar nuestro pais en un proceso de profun-
dizacion de la descentralizacion de los regimenes autonémicos por los que hemos
optado en el referéndum ultimo, realmente es necesario que se vayan definiendo las
bases de la identidad cultural, las cuales tienen que ser los cimientos fundamentales
sobre los cuales planifiquemos el desarrollo a partir de este momento histérico.

Voy a limitarme a recoger la recomendacién de la invitacion, donde dice que mas
que una exposicion académica, es una relacién de conocimiento intuitivo y de la vi-
vencia misma. En este sentido, no soy politélogo ni investigador social, sino simple-
mente trato de responder a la invitacion de los organizadores. Voy a tratar de trans-
mitir algunas inquietudes que mi vivencia como un ciudadano més de este pueblo.

La expresion politica a partir de la vida republicana ha sido protagonizada prin-
cipalmente por los partidos politicos, cuya actividad se puede resumir en lo si-
guiente, desde mi punto de vista:

— No han satisfecho las necesidades de desarrollo regional ni de Los gobiernos prefecturales no
bienestar individual de sus habitantes, esto en todos los niveles han asumido ni ejecutado todas
sociales y en todas las regiones y caracteristicas étnico-culturales las facultades que la ley les ha
de nuestro departamento. otorgado.

— Han mantenido y mantienen como instrumento de apoyo popu-
lar al prevendalismo y al clientelismo politico y no mantienen una visién o una
propuesta de identidad regional.

— No tienen vocacion democratica en su interior y existe una escasa posibilidad
de renovacion, de liderazgo.

Pese a los afios en que ha sido promulgada la ley de descentralizacién adminis-
trativa en el pais, los gobiernos prefecturales no han asumido ni ejecutado todas
las facultades que la ley les ha otorgado. Recién a partir de los altimos tiempos,
con la eleccion de prefectos de departamento, se nota un cambio cualitativo, y las
prefecturas recién asumen una posicion mirando hacia sus propias competencias,
tratando de responder a sus ciudadanos. Esto no ocurria anteriormente, puesto que
la prioridad era la consecuencia directa del poder central del Presidente, del cual
dependia su designacion.

En general, se han caracterizado los partidos politicos en nuestro departamento
por no tener proyecto politico regional que recoja y proyecte una visiéon de desa-
rrollo a largo plazo para todos los habitantes, sus provincias y grupos sociales di-
versos. Esta situacion ha permitido que organizaciones civiles adquieran vigencia
y protagonismo de naturaleza politica. Un ejemplo son los comités civicos. Si los

1 Dirigente Politico de la ciudad de Trinidad.



70

partidos hubieran cumplido su rol o las expectativas regionales, no hubiera sido ne-
cesaria la existencia de los comités civicos. Las organizaciones sociales y gremiales
y los pueblos indigenas adquieren gradualmente protagonismo politico regional y
nacional, especialmente a partir de la Marcha por la Tierra y el Territorio, y la otor-
gacion por el Estado de los territorios indigenas y la vigencia de sus organizaciones
como la CEPIB, CIRABO, CEPEMBE y otros. Desde mi percepcion, antes de
esto, los pueblos indigenas practicamente no tenian posibilidad de expresion poli-
tica propia, de acuerdo a su vision. Obreros, empleados de servicios, campesinos,
empresarios y vecinos de las poblaciones urbanas, a través de sus organizaciones
sociales y gremiales, también se han visto en la necesidad de tener un ejercicio y
protagonismo politico que reivindique sus aspiraciones, las mismas que no fueron
satisfechas por los instrumentos politicos responsables de dar esa respuesta.

La pérdida de monopolio de los partidos politicos ha permitido que aparezcan
organizaciones y liderazgos sociales con un discurso de mayor contenido regional.
No obstante, los resultados electorales han favorecido mayormente a los partidos
politicos con alcance de jurisdicciéon nacional. Si bien es cierto, al desaparecer el
monopolio de los partidos politicos, aparecieran organizaciones sociales. Sin em-
bargo, es un proceso que se esta iniciando y que todavia no ha logrado la “mayoria
de edad” como para merecer el apoyo suficiente y necesario para competir con los
partidos tradicionales. Es asi que si analizamos los tltimos resultados electorales,
practicamente volvieron a imponerse y a ganar los partidos politicos tradicionales.

El Beni, al haberse manifestado en el Referéndum Autonémico con un con-
tundente si a las autonomias, ha dejado claramente establecido que quiere elegir
y fiscalizar directamente a sus autoridades, asi como participar en la definicion
y priorizacién de las politicas de desarrollo regional y nacional. Es decir, que los
pueblos del Beni, en su diversidad étnico cultural, quieren apropiarse de sus de-
cisiones politicas, apropiandose de los instrumentos existentes o creando nuevas
organizaciones con una vision propia.

En conclusién, con el avance de la descentralizaciéon politico-administrativa a
nivel municipal, territorial y departamental se ha venido desarrollando un senti-
miento de pertenencia regional de los instrumentos politicos que respondan a las
necesidades de organizacion, planificacion y gestién que demandan todos los gru-
pos sociales existentes en nuestro departamento. Estas son, en resumen, las ideas
y los planteamientos que yo les dejo en esta ocasion. Les repito, simplemente des-
de la experiencia y el intercambio de criterios como un ciudadano comun que ha
vivido este proceso y que es consciente que de aqui en adelante los instrumentos
politicos tienen que adecuarse al modelo autonémico de administracion que deben
tomar vigencia mas alld de las dificultades de la Asamblea Constituyente.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El autoreconocimiento y la identidad mojefia

Palmiro Soria’

Saludo a los colegas riberaltefios amazénicos, a mis hermanos trinitarios, a los
hermanos indigenas que se encuentran aqui con mucho carifio, a los estudiantes,
a los jovenes y a otros compatriotas. La verdad que yo venia preparado para otra
cosa, sinceramente habia hecho una exposicién sobre la identidad amazénica,
era algo que estaba pendiente, que en realidad era algo que muy poco se habia
elaborado en la regién. Hablaron mucho de la identidad amazonica y en lo ama-
z6nico no habia un suficiente esfuerzo desde lo intelectual para sefialar sus rasgos
esenciales y la construccién de esa matriz identitaria. Sin embargo, vamos a tocar
el tema identitario desde la perspectiva politica. Lo que vamos hacer es intentar
por lo menos sefialar los elementos salientes del proceso, cémo esté la cartografia
politica como para ordenar un poquito la discusion y el debate y aclarar el tema.
Obviamente, con el tiempo existente, lo que vamos a poder hacer

es basicamente plantear los temas y sefialar algunos puntos y pro- La identidad amazonica, para
longar la discusion, el analisis, el debate. sefialar solamente algunos

Primero quisiera indicar que en las presentaciones anteriores,  elementos, es una identidad que
y el debate anterior sobre las identidades, lo que esta en juego es se ha construido en el proceso
una estrategia politica; el punto, mas que un debate cultural, es un de produccién.

debate politico y en ese espacio de autoreconocimiento, de conoci-
miento y de afirmacion de las identidades de la regién, por lo me-
nos se puede identificar que tres identidades aparecen en el escenario beniano,
disputdndose un espacio de reconocimiento o disputandose su afirmaciéon. Aqui
han salido tres identidades, primero la identidad beniana, la identidad mojeha
y la identidad amazénica. He estado atento a los rasgos de la identidad beniana
y honestamente comparto la visién que sefialaba un historiador tan importante
como el Dr. Cortés, que nos decia como una sintesis que es una identidad muy
joven todavia.

Escuchando al Dr. Melgar y a otros colegas, tampoco encuentro demasiados
elementos como para afirmar que existe una identidad beniana plenamente consti-
tuida, de lo cual puedo colegir que se trata de una identidad en construccion que ha
recibido sustancias importantes de la identidad mojefia. Se estd alimentando de eso
y seguramente, el proceso de produccion generado por la ganaderia esta alimen-
tando esta identidad. Se dijo una cosa que aparece como sintesis esencial, que se ha
construido esa identidad sobre la dimension cultural, mitica, religiosa, pero el caso
de la identidad amazénica, para sefialar solamente algunos elementos, es una iden-
tidad que se ha construido en el proceso de produccién, es decir es una identidad de
base productiva. Han sido los grandes ciclos de la goma y la castafia; esta identidad
se forjo con tres elementos bésicos desde el inicio: lo indigena, el agua de sus rios
y la selva, que han sido los escenarios naturales del medio geografico, los cuales
han configurado esta identidad. Es decir, que desde el punto de vista de la cultura
material, ha sido el proceso de produccién que es tnico, tipico, una particularidad

1 Economista, residente de Riberalta.



72

del norte amazénico, que es extrativista en lo fundamental e inmediatamente se co-
nect6 con el mercado internacional. Esos son dos rasgos importantes y distintivos
de esa cultura productiva; los indigenas también eran extrativistas, recolectaban
los frutos, cazaban, pezcaban, recolectaban la miel y también usaban la almendra y
las resinas que necesitaban para sus ritos religiosos.

El mestizo amazonico sale de la conjuncion de lo que quedé de los indigenas,
porque sufrieron un proceso de genocidio que luego desestructur6 la sociedad in-
digena, que para entonces era auténoma. De esa mezcla generada en el gran ci-
clo productivo del caucho, mojefio, cruceiio, pacefio, gente que vino del interior,
europeos, obviamente ha habido un mestizaje, un abirragamiento, todo tipo de
interrelacién de mezclas étnico cultural. Cada cual con su bagaje ha producido un
cincunsincretismo cultural, pero por encima de eso estd en la memoria profun-
da del amazonico la actitud ante el proceso de producciéon que es extrativista. Eso
implica que muchos proyectos productivos que tienen una visién realista agricola
fracasan en la redonda, porque nuestro indigena, nuestros campesinos no tienen en
su memoria la actitud hacia la agricultura. Otro elemento que quisiera sefalar es
la dimensién mitico-religiosa que por supuesto existe. Lo fundamental est4 en las
relaciones sociales que establecen en ese proceso de produccién, que es més bien
como decia don Marcial Fabricano: con los seres vivos de la naturaleza.

Ese componente indigena estd presente con los drboles, con los animales y con
la tierra misma. La tierra, el bosque unen a toda la sociedad amazonica, desde in-
digenas, campesinos, empresarios, barraqueros. Todo el mundo tiene una relacion,
pero para algunos es un medio de vida, para otros es un medio de acrecentamiento
del capital y obviamente ahi hay otros elementos de la cultura espiritual. Para se-
falar uno dltimo, dirfamos que el tema de la medicina tradicional, particularmente
el area rural donde no ha llegado la medicina occidental, con el componente mitico
religioso, sirve de refuerzo espiritual, psicolégico. Es parte de esos valores o de esa
cosmovisién que tienen nuestros indigenas.

La primera afirmacion que quiero hacer acerca de estas tres identidades, que
bésicamente se reducen en dos porque la mojefia esté siendo asimilada hacia los
benianos, es que son identidades no construidas y no terminadas de apropiar y son
identidades bien diferenciadas. El problema esta en mirar eso como algo malo, si
el proceso de identificacion es un proceso de afirmacion del yo en una relacién con
el otro, la primera conclusién que tenemos que sacar es que no es malo que existan
esas identidades. El grave problema estd cuando se lleva al escenario politico y ahi
estdn los desafios y las impertinencias que cometen las élites de muchas regiones.
El tema central estd en que ahora, en los cambios politicos que se estan dando en el
pais, el componente étnico cultural ha adquirido una relevancia incitante, asi como
el componente indigena. A mi me parece valiosisimo lo que hicieron los nuestros
en el afio 90 porque le dieron una alineacion politica, cambiaron, tuvieron la capa-
cidad de modificar sustancialmente la relaciéon con el estado en un didlogo politico,
lo obligaron a incorporarlos en las politicas estatales. A partir de eso, cambié sus-
tancialmente la relacion pero ademas le ensefiaron al pais que no solamente habia
indigenas en tierras altas.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



iExiste una identidad beniana?

Jorge Melgar Rioja’

Hacia una identidad cultural beniana

¢Hay una identidad beniana que se pueda definir como tal, tanto desde el punto
de vista sociologico o desde la concepcién marxista que identifica la cultura como
parte de la superestructura?

Esa es la primera pregunta, y si comenzamos a pensar el pasado, con sus des-
tellos, muchos basados en afirmaciones de deseos de algunos intelectuales, puede
afirmarse que no hay un icono pero si bosquejos que responden a ideas mas que a
realidades que se puedan demostrar. Tan s6lo quedan como testigos los camello-
nes, que se pueden interpretar como parte de una civilizaciéon mayor de las culturas
némadas que encontraron los jesuitas y que quedaron a merced de la ambicién
humana después de la expulsion de éstos, de lo que ahora conocemos como Beni.

La politica de las reducciones y la concentracion de las tribus, de los pueblos
que habitaban esta extensa zona, marcé la ruptura de un proceso de construccion
socioldgica, de evolucion de la cultura que, sin ser originaria, deja un padrén de
conducta y formas de ser. Pero ese hecho histérico no es integral en la regién cono-
cida en la actualidad como Beni, y hay que incorporar otros procesos en lo que son
provincias como Vaca Diez, donde hay rasgos diferenciales a tomar en cuenta, ya
que alli las reducciones no son padron.

Identidad, no algo concreto

La identidad beniana no es un algo concreto. Se bautiz6 en 1842, pero estaba ahi
con sus hombres libres aunque no reconocidos y otros en los cabildos que tal vez
conocian verdades pero no las expresaban por temor a ser estigmatizados por el
poder, como tiarauquis, verdaderos lideres de acuerdo a lo que interpreto de un
libro de Jorge Cortés Rodriguez, Caciques y hechiceros.

La abrupta salida de los jesuitas cambig esa relacién social y la ocupacion-apro-
piacion del espacio fue més violenta. Profundizo la ruptura y quizas abri6 un cauce
para volver a la organizaciéon némada, aunque ya con muchos valores perdidos e
irrecuperables porque la memoria colectiva fue capturada con otra cultura popular
que impuso desde vestidos a visiones, leyendas y mitos que son, sin duda, reservo-
rios no organizados de la experiencia, de su experiencia.

La no evolucién del lenguaje, los pocos momentos para la conservacion y lo poco
que contar, el nivel bajo de abstraccion, también son factores para el no desarrollo de
una simbologia. Lo importante era saber hacer las cosas, no comunicarlas. Luego, vie-
ne el proceso de la ocupacién del territorio por los crucefios. La explotacion de la goma
y la quina requeria de mano de obra y ésta provino de los pueblos indigenas, con la
consecuencia de una crisis de poblacién, con los efectos sociolégicos que eso implica.

La Casa Suérez trajo consigo un sistema de acumulacién de riqueza y forma de
vida que para la poblacién mestiza, la criolla, era extrafia. Inglaterra estaba mas cerca
que La Paz, y eso influye hasta en los motivos de conversacién. Cuando el Beni se

1 Comunicador Social, residente de la ciudad de Trinidad.



configura, no se acercan las poblaciones, éstas siguen tan distantes unas de las otras
mientras construyen su propia identidad, su obligada economia, y por tanto su bur-
guesia, su contrario y hasta el lumpen proletario, categoria patentada por el marxismo.

Es asi que se habla de identidades como la movima o la joaquiniana y otras, algo
que no se modifica con la llegada de japoneses, alemanes y arabes que practican
una economia privada. Habria que estudiar por qué no influyeron en la construc-
ci6n de la identidad departamental como en otras partes de América del Sur y die-
ron fuerza a procesos que han permitido elementos unificadores.

Los alemanes, por ejemplo, constituyen una fuerte expresion en el sur del Bra-
sil, al igual que italianos y otras nacionalidades que han puesto un aditamento a la
diversidad. Claro que la presencia indigena es menor en esa zona que en la nuestra,
aunque existi6 y aun hay algunos pero sin capacidad de influencia.

En Beni laidentidad es mas cerrada o cercada por las paredes del medio ambien-
te, de la geografia. Por ello hay mas celos que identidades. Los pueblos originarios
estaban dispersados, sin conciencia colectiva, como tampoco la poseen los otros.
Los criollos y mestizos no han creado elementos de identidad y aqui se puede con-
cluir que la falta de un concepto de nacion ha influido en esto. La carencia de lo
cercano fue diluido por los valores occidentales. Asi, el vacio de los recursos huma-

nos, ya en la época colonial, se repite con la Guerra del Chaco, pues

Los benianos, indigenas, los pobladores del Beni mandaron lo mejor de sus hijos, y el proceso
carayanas, no hemos podido de construccion de una identidad se agrava con la presencia de auto-
ser parte del poder y tampoco ridades traidas de otras regiones, que también afectan lo econémico

capaces de construir elementos y, en un caso por lo menos, en el territorio.

de identidad. Quizés uno de los momentos mds interesantes para esta cons-

74

truccion se da con la generacién del pacto de caballero (convencion
del 38), donde se ve una vision del Beni en términos de acceso a re-
cursos econémicos, cobro de partes de la deuda histérica, pero solo de una parte de
la sociedad.

Luego, hay movimientos importantes, pero siempre en la calidad de reivindi-
cacion de atencién a necesidades, como el de comité de la juventud progresista o
las fundaciones para el desarrollo en algunas ciudades benianas. De igual forma,
se tiene al movimiento civico, respuestas a las dictaduras y nucleo de dirigentes
politicos para el sistema.

Después de aquello, hay una ruptura y ahi esta la Marcha por la Dignidad y el
Territorio que no es acompanada por los carayanas. Y perdemos otro momento
vital. Hoy ese reclamo ya es patrimonio de otras etnias que quieren hegemonizar,
ocupar territorio y aculturizar. El problema aparece como una manifestacién de
falta de pertenencia social, y sélo se valora lo territorial.

Laley de participacion popular da un nuevo impulso aunque tan s6lo se empezé
el proceso y poco a poco hay un empoderamiento, pero con una visién municipal
que no aprovecha el mecanismo de la mancomunidad. Los benianos, indigenas,
carayanas, etc., no hemos podido ser parte del poder y tampoco capaces de cons-
truir elementos de identidad. La creacion de banderas provinciales en lugar de unir
ha servido para apuntalar la herencia de la colonia y la explotacion de los elementos
que diferencian artificialmente, vale decir, identidades territoriales.

Por eso es que no hay visién, no hay simbolos ni éxitos politicos o econémicos. Y
en esto ultimo, la industria madre tiene la virtud de ser empleadora pero no articu-
ladora de intereses como lo es la agricultura en Santa Cruz, por ejemplo.

Quizas los simbolos y el ansia de poder no delegado esta creciendo en los movimien-
tos indigenas, con todas las disfunciones que se dan por el manejo de organizaciones

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



no gubernamentales que ven una fuente de ingresos antes que procesos de liberacion y
formacién de una conciencia y de sentido de pertenencia. Ademas, no debe olvidarse el
papel del etnocentrismo de la historia, donde los actores estan en occidente.

Existencia

No existimos en las instituciones socializantes. Todo es de fuera. No hay una his-
toria nuestra, no tenemos héroes, pero tenemos tantas banderas como provincias.
No tenemos recursos, pero nos disputamos quién es mas pobre para cargar culpas
o no aceptarlas. Y eso nos aleja unos de otros.

Beni no fue nacion, no tuvo una cultura originaria predominante y eso empieza
por el nombre del departamento. Las diferencias entre pampas y bosque, entre
blancos y originarios, son la base para la construccion de esa identidad que nos
lleva a conquistar respeto y no la concepcioén de los benianos entendidos como el
hermano pobre, ni por la disputa del poder o la capacidad de exigir derechos.

Sin una concepcién comun, poco o nada valemos para el resto, como se valorizé
la marcha indigena de los 90 que llevé un simbolo, la bandera verde y la nacional.
Valoricemos los hombres y mujeres que hicieron lo suyo por esta tierra, y haga-
moslo nuestro para marcar la vida politica y la presencia de otros benianos como
los que hicieron historia. Hasta ahora, las propuestas vienen pero no van, con ex-
cepcién del movimiento ya mencionado y otros en ciernes.

La segunda pregunta es jpodemos crearla?

La respuesta es que estamos obligados a ello para construir una identidad, iden-
tidad que debe ser una amalgama de todo lo que hay, lo que tenemos, lo que somos,
lo que nos diferencia.

La tercera es jpodemos posicionarla?

La respuesta es si, si hay un acuerdo que permita entender que aquello es vital
para defender el territorio comtn y poniendo al ser como sujeto y no objeto. En-
tonces podremos dar contenido a los simbolos y ganar respeto a la identidad.

Entre esos simbolos podemos citar al machetero, al siringuero, la bandera benia-
na, el patujt y otros a los que debemos darles contenido social, sociolégico. Tenemos
varios simbolos pero nadie los acepta en su totalidad; el machetero no “cacha” (no
encaja) bien en Riberalta, o tal vez en San Ramén, el machetero es méas mojefio. Al
siringuero tampoco le damos mucho valor. Algunas cosas tenemos que reconocer
que son traidas de la colonia, esa vestimenta no es originaria, y nunca vamos a tener
simbolo si a estos simbolos no le ponemos contenido social, politico. A la bande-
ra beniana debemos ponerle contenido, al patuji que tanto nos gusta, que también
estd en el Japon, debemos crearle contenido, debemos darle un contenido social y
sociolégico para crear una identidad beniana con todas las diferencias, respetando
los procesos de evolucion cultural y econémica, de zonas como Vaca Diez, y dejarnos
ya de echarnos la culpa de la pobreza cuando sabemos exactamente de donde viene.

51 no nos apropiamos y desarrollamos la identidad beniana y la economia, crea-
mos excedentes. Tenemos que romper el circulo de la ganaderia, que es un elemen-
to que ha generado ingresos pero que no ha logrado estructurar la sociedad como la
agricultura. El ganadero vive solo en su estancia, es ganancia que la vaca tenga un
ternero, si se mueren dos y queda uno, sigue siendo ganancia. El concepto es otro
en la agricultura, tenemos que tratar de modificar eso, integrar para poder crear
una identidad regional que nos permita demostrar que somos seres y que somos
capaces de generar desarrollo para todos. Sin eso, no va a poder haber cultura, por-
que los pintores pintaran pero serd para catarsis, decir lo hice, pero nunca va a tener
el aspecto instrumental, que seria generar recursos por su arte.

JEXISTE UNA IDENTIDAD BENIANA?

75



Rapidas precisiones

Zaid Zeitdn Lopez’

La colectividad del norteamazonico no es camba (camba) y no es oriental. Aver-
glienza que en el pais se nos designe asi a las colectividades del norte, porque esta
es una definicién extrafia a su cultura. Pues el cambd era una categoria de acep-
tacién a la persona ajena entre las colectividades guaranies, el grado de acoger al
ajeno como un “paisano”. Esta recepcion no existio entre las poblaciones de origen
pano, quienes asumian que consumir parte del cuerpo del vencido les proveia de
fuerzas y fortalezas que acrecentaban las potencias fisicas y mentales personales,
tal como lo conceptuaban las visiones cosmicas religiosas. Y de ninguna manera los
que viven en la geografia del norte pueden aceptar el epiteto de “orientales”, que
buenamente designa a los que moran al este geografico. Ambas torpes designacio-
nes para los habitantes del norteamazénico fueron originadas en actitudes neoco-
lonialistas del este nacional.

El norteamazonico conforma la hilea amazénica, por lo tanto en este territorio
se encuentra la selva como la mayor expresion forestal del planeta. Es el universo
de la selva ecuatorial influida por el Tropico de Capricornio. La colectividad nativa
en el norteamazonico es de origen ancestral pano y no arawak. Se puede afirmar
que el territorio de la provincia Vaca Diez nunca fue dominado ni por los incaicos
cusquefios y menos por los coloniales espafoles o los conversores religiosos.

El territorio de la provincia Vaca Diez fue el primer espacio poblado de la Re-
publica de Bolivia. El ambiente amazoénico es la floresta hilvana y la extraordi-
naria malla fluvial. Ambos hacen el ecosistema amazénico, con caracteristicas
especificas y determinantes en la influencia que ejerce el medio ambiente en el
desarrollo de la cultura y la identidad de las colectividades que han estado mo-
rando en ella desde milenios hasta el presente, lo que registra el surgimiento del
nuevo amazonico boliviano.

;Que es cultura?

Se conforma por los rasgos distintivos, espirituales y materiales, intelectuales y
afectivos, que definen a una colectividad o grupo social en un periodo histérico
determinado. La expresion “cultura” abarca los modos de vida, arte, invenciones,
tecnologia, sistemas de valores, los derechos fundamentales del ser humano, las
tradiciones y creencias. A través de la cultura se expresan las personas, toman con-
ciencia de si mismas, cuestionan sus realizaciones, buscan nuevas interpretaciones
y crean obras que les trascienden.

;Qué es identidad?

Es un concepto logico que establece el cardcter de lo que permanece tnico e idén-
tico a si mismo. La identidad, de alguna manera, es la antitesis de la variedad, de-
finiendo rasgos de permanencia e invariabilidad. En la historia de la filosofia se
ha estado conceptuando a la identidad como la fisonomia del verdadero ser, tal

1 Abogado, residente de Riberalta.



como lo exponia Parménides; mientras que otros filésofos han afirmado que es
precisamente la posibilidad de variaciéon y modificacion (es decir, la ausencia de
identidad) la que caracteriza el verdadero ser (tal es el caso de Heraclito y de las fi-
losofias que admiten el cambio y el devenir como rasgos esenciales de la realidad).
Lo concreto es que la identidad es un proceso en permanente construccion.

Laidentidad desde el punto de vista del conductivismo preserva el empleo de me-
dios estrictamente experimentales que estudien las actividades medibles (la conduc-
ta), considerando el entorno como un conjunto de estimulos-respuestas. El enfoque
conductista en psicologia tiene raices en el asociacionismo de los filésofos ingleses,
asi como en la escuela de psicologia estadounidense conocida como funcionalismo y
en la teoria darwiniana de la evolucién, que insistian en considerar al individuo como
un organismo con gran capacidad para adecuarse a su medio ambiente.

Formacion de la identidad del nuevo amazénico de la provincia Vaca Diez

La inmigraciéon concurrente al escenario de la colonizacién cauchera allané pre-
juicios y rompi6 el tabu cultural del getto nativo, impositor de matrimonios en el
estricto marco racial y religioso de la aldea. La interracialidad e interculturalidad
se manifest6 durante la gesta cauchera, a plenitud fundiendo el mestizaje del mo-
derno nuevo amazénico boliviano.

El crisol fundente de la ain imprecisa colectividad amazénica moderna y re-
publicana, en la atin increada provincia Vaca Diez, testimoni6 la unién —sin com-
plejos, ni superioridades— de las razas que convergian en el pacto del nacionalismo
boliviano, que se acufiaba en la fundente Gesta Cauchera. Se unieron cambas cru-
ceflos, trabajadores procedentes de las etnias de la sabana pampeana mojefia, collas
de los yungas, altiplano y valles y extranjeros de Europa. El mestizaje generalizado
era la divisa en la circunscripcion de la futura provincia Vaca Diez, en una propor-
ci6n antes desconocida en el pais. Los apellidos de la poblacion regional identifican
la pluriracialidad mayoritariamente constituyente, con predomino social emergen-
te de la colectividad ancestral pano-tacana.

La gesta gomera, convocando inmigrantes nacionales y extranjeros, impuso
como primera tarea asimilar el medio ambiente himedo tropical, forestal e hileano,
el aprendizaje de la cultura regional y el sistema de produccién cauchera. Llegaban
todos los migrantes en calidad de “soldados rasos”, para aprender y comenzar la
nueva vida selvética, trayendo sélo su origen como procedencia y arrojando por la
borda, en calidad de impertinente inutilidad, sus antecedentes y costumbres, pues
tales conocimientos de la cultura foranea tenian que ser modificados por la nueva
cultura local, que diariamente imponia la asimilaciéon del medioambiente. Modos,
hébitos, tradiciones y practicas surgian auténticos del propio ambiente amazénico.
Estaba surgiendo exultante y vigoroso el modelo de vida de la moderna colectivi-
dad amazonica boliviana.

En el curso de los cien afios precedentes al siglo XXI, es innegable la evolucién
racial provincial registrada en el crisol formativo, a partir de sus dos grandes ver-
tientes: el origen ancestral Pano y aquella otra venida de todas partes del pais y el
mundo. Esta sintesis ha estado evolucionando a una complementariedad que debe
ser identificada, reconociéndole su adecuada y justa designacion, que bien puede
ser nominada como colectividad pano-amazénica boliviana, colectividad de norte-
amazonico boliviano, o pueblos amazénicos de Bolivia.

Ha sido dilatada, sostenida y hasta compleja la investigacion para reconocer la
identidad de la colectividad provincial-regional. El esfuerzo investigador ha resul-
tado en el esperado e incitante encuentro de una colectividad con su ser natural y

RAPIDAS PRECISIONES

77



su psiquis, reencontrando su compatibilidad perdurable. Es el asumir su propia
condicién con altivez y orgullo, entendiendo la gallardia de una colectividad forja-
da por la historia; es el encuentro con la identidad de la madre naturaleza, fisica y
espiritual con lo que es y representa la “patria chica”.

En su sentido més profundo, es aceptar no ser diferente u otra cosa distinta que
su esencia natural. Es asumir definitivamente que nunca se podrd ser menos de lo
que el grupo social es.

Laidentidad de la provincia es semejante en su generalidad a la espiritualidad
del norteamazoénico, a quien ha aportado sus rasgos mds caracteristicos e inde-
lebles. En su especificidad se ha estado construyendo, con los factores sociales
que se han amasado en el seno mismo de la colectividad urbana y campesina, y
a los que el colectivo ha sabido reconocer atribuyéndoles como frutos auténticos
del quehacer social provincial, hechos continuados que han pasado por el moli-
no diario del grupo social y se han aferrado al imaginario popular,

La identidad nunca se manteniéndose en el tiempo.
manifiesta concluida, como no Mientras, y en oposicién a esa caracterizacion de lo nuestro, se
alcanza jamas la perfeccion. ha antepuesto o, mejor dicho, se ha estado manteniendo persisten-

78

temente actualizada y sélidamente atrincherada como una barrera
estrangulante, todo lo malo y dafiino que ha estado flagelando al
bienestar social, incidiendo como una causa fundamental para mantener el estado
de pobreza y deterioro de la calidad de vida de la colectividad provincial. Esta con-
tra cara es la identidad de los otros.

La colectividad provincial ha estado sefialando persistentemente en el tiempo,
cual es esa anti-identidad perversa que, en el proceso dialéctico, ha estado cum-
pliendo la funcién sustentadora del paradigma amazoénico provincial de Vaca Diez.
Asi, la identidad de un complejo ente social es construida dia a dia por la colecti-
vidad, como un hecho gestado por el socius en el transcurso del tiempo histérico
transitado. El mismo mecanismo fijador de la conducta y reaccion emocional se
manifiesta en los actos orientados por la necesidad de preservar la identidad. Como
hecho social que son, tanto la identidad como la preservacion de la identidad, al
nutrirse de factores sociales, estan sujetas al proceso dialéctico y, por lo tanto, se
conforman, perfeccionan y van modificindose, drastica o imperceptiblemente,
cotidianamente, en el transcurso del tiempo.

La identidad nunca se manifiesta concluida, como no alcanza jamés la perfec-
ci6n pues, al ser un hecho social, esta en continuo proceso de construccién; es bési-
camente perfectible en su esencia fundamental.

En el acelerado proceso de diferenciacion de sélo una centuria, entre lo que la
colectividad cauchera y posteriormente la provincial han asumido como lo nues-
tro, se han adoptado dos conceptos fundamentales.

a) La naturaleza forestal amazonica del ecosistema hileano, en el tiempo cauche-
ro, y el potencial agricola representado por el espacio de sabana pampeana de la
jurisdiccién provincial en la actualidad.

b) El departamentalismo como sistema politico-administrativo que dotard a la
provincia de la capacidad autonémica para proponer y ejecutar la planificacion

del bienestar y la bonanza social y econémica.

Estos dos pilares de necesidades bésicas han estado sosteniendo por cien afios el
fuego sagrado de la pasion inclaudicable por el desarrollo humano y el econémico

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



del hinterland provincial, que se condensa en la autonomia, sustentada en la visién
estereotipada —repetida incansablemente— del departamentalismo.

Esto se ha identificado como la diferenciacion de los otros, el prefecturalismo
departamental y el centralismo nacional, considerandolo como los factores politi-
co-administrativos que han estado impidiendo el desarrollo provincial e invalidan-
do las aspiraciones departamentales de Vaca Diez, constituyéndose en la barrera a
derribar, en interés de los mas altos fines de la Patria.

El proceso de interaccion entre el nosotros y los otros se ha estado configurando
y modificando en el curso de los cien afios de la colectividad regional-provincial.
Al ingresar al siglo XXI, se estan presentando condiciones sociopoliticas inéditas
como las demandas de descentralizaciéon politico-administrativa, el referéndum,
las autonomias, tierra y territorio para las etnias y pueblos originarios, mayor par-
ticipacién comunitaria en el ambito municipalista, el surgimiento de exigencias
para la creacién de nuevas entidades departamentales, etc. Estas necesariamente
tendrdn que establecer nuevos escenarios para la concrecién de las aspiraciones
regionales y del conjunto nacional, en el intento de redefinir el nuevo pais que la
colectividad nacional aspira.

RAPIDAS PRECISIONES

79



“Volvamos a la cultura”

Héctor Ortiz Havivi'

Este tema de cultura e identidad es un tema muy importante, ya que fue preocu-
pacion de las grandes y fértiles civilizaciones antiguas, filosofos y pensadores que
se preocuparon siempre de buscar una identidad primero individual y luego una
identidad grupal o social para llegar a determinar lo que se deberia entender como
cultura. Eso es lo que estamos haciendo en este momento, este es un acto de cul-
tura, el estar reunidos en este momento, porque para referirnos a identidad es facil
referirnos a un concepto de manera individual. De manera individual la identidad
es una serie de circunstancias que distinguen a una persona de las demas. ;Pero
qué hay después de la individualidad de la persona, del analisis de la persona den-

tro de un contexto de grupo, asentado en un determinado territorio?

Las culturas de los pueblos Entonces, comenzaron a producir pensamiento los grandes pensa-
son el producto de la relacién dores y llegaron a determinar que esa reunién de cultura, de conoci-
diaria del hombre con sus mientos, no es mas que el desarrollo del intelecto, del conocimiento
conciudadanos en un &mbito del ser humano, de lo artistico del ser humano; eso es cultura, pero
sociopolitico concreto. eso tiene que compartirse con los demds en convivencia. Entonces,

¢como podemos llamar a la cultura de los pueblos? Las culturas de
los pueblos, pienso yo, son el producto de la relacion diaria del hom-
bre con sus conciudadanos en un ambito sociopolitico concreto. Si lo quieren de
otra manera, es el conjunto de comprensiones compartidas por un grupo acerca
del mundo y la vida, y no hay nada mas cierto que eso. Se debe compartir, definir
y aceptar ciertas cosas del intelecto de cada uno de ellos y agarrarlos como propios,
porque hasta ahora, creo que no hemos tocado un tema importante, el tema de la
pertenencia. Porque los pueblos y las culturas de los pueblos no sélo se forman con
los que nacieron, vivieron o los que quieren aduefarse de ciertos actos o elementos
de la cultura. La pertenencia es el derecho de propiedad que tiene uno sobre una
cosa, el querer formar parte de una cosa u otra y es por eso que las grandes cultu-
ras estan conformadas por seres humanos individuales con identidades diferentes,
pero que se apropian como duefios de ese contexto en el que eligieron vivir para
culturizarse junto con los demas.

Este es un tema que esta poniendo contra la pared a la cultura de los pueblos,
algunos lo llaman la mundializacion, otros, globalizacién mercantilista, y ahi nos
encontramos tomando agua de un garrafén en vez de estar tomando agua de un
cantaro. Hay todo un grupo de sistemas de la globalizacién de una cultura, de un
pueblo X, que se estd imponiendo hacia las demas culturas, y por eso mi trabajo,
mi investigacion parafrasea a este gran filosofo preocupado por la sociedad, Juan
Jacobo Rousseau. El decia, “volvamos a la naturaleza”, pero algunos lo interpre-
taron mal, hoy les digo, volvamos a la cultura, a nuestro origen, y veamos por qué.
Creo que es pertinente hoy afirmar que volvemos a la cultura porque, jcémo co-
nocemos al hombre si no es por su relacién con el mundo que lo rodea? Solamente
conociendo su relacién con el entorno en el que se halla inserto, asi con las muchas

1 Abogado Constitucionalista de la ciudad de Trinidad.



relaciones que compete, tendremos una percepcioén de su persona, porque la per-
sona es una pauta de actividades y relaciones en las que se halla implicado cada
uno de nosotros. La teoria de los sistemas sostiene que la naturaleza del conjunto
es mayor que la suma de las partes, esto se debe a que lo que crea algo cualitati-
vamente diferente en el plano general. Es la relacion entre las partes, los princi-
pios organizadores que lo animan todo, permitiéndonos la licencia de sustituir el
término “acontecimiento” por el término de “cultura”. Podriamos decir, de ese
modo, que el mundo aparece como un complejo entramado de culturas en el cual
las conexiones de diferentes tipos se alternan, se superponen o se combinan, deter-
minando la textura del todo. Rousseau, en el segundo discurso sobre el origen y los
fundamentos de la desigualdad de los hombres, ante la perversion a la que habia
llegado la naturaleza humana, hasta el punto de que resultaba irreconocible, hace
una propuesta intimista quizds desde el rigor filoséfico: la comparacion de la des-
naturalizacién de la naturaleza humana, con la espada de Glauco, que por efecto
de la erosién del mar de los hombres, de las tormentas, se habia convertido en un
animal salvaje, lejos de su condicién de Dios. Tal vez no es la mas adecuada, pero
desde un punto de vista pedagégico resulta sumamente ilustrativa. El volver a la
naturaleza supone la vuelta a la interioridad, a lo intimo, para que alli nosotros nos
reencontremos con nosotros mismos, con nuestra propia esencia, y a partir de ahi
pueda nacer el nuevo ciudadano, el nuevo ciudadano como fruto de la pedagogia
integral, exenta de intereses ideologicos, para ser el sujeto de la sociedad politica
democritica del contrato social que nos hablaba Rosseau. En este sentido, “volva-
mos a la cultura” es la propuesta actualizada del “volvamos a la naturaleza” rous-
seauniano; se trata del reencuentro de cada cultura, la identidad perdida por efecto
de la erosion que sobre el individuo estd produciendo el mercado globalizador. El
nuevo ciudadano y la nueva ciudadana deberédn ser el fruto de un nuevo proceso
educativo que arranque de la concepcion tridimensional del sujeto hombre/mujer
como ente cultural, ente politico, ente universal; es decir, en palabras de Castoria-
dis, como sujeto auténomo. De ahi el papel enorme de la educacion y la necesidad
de una forma radical de la educacion para ser una verdadera realidad, como decian
los griegos, una realidad de la autonomia, una educacion para la autonomia, que
lleve a aquellos que son educados, y no sélo a los nifios, a interrogarse constante-
mente para saber si actian con conocimiento de causa y no movidos por una pasion
0 por un prejuicio.

La convivencia intercultural se constituye en propuesta politica mundial nue-
vay, por tanto, la gran apuesta del futuro es en esta cuestion sobre la que es nece-
sario meditar profundamente. Se trata de organizar la convivencia entre culturas
sobre la premisa del respeto mutuo, su reconocimiento y su igualdad que es en
lo que nos encontramos hoy los bolivianos, alld donde se estd estableciendo la
asamblea constituyente.

Es preciso creer en la esperanza, y para ello es necesario empezar a crear ciu-
dadanos contemporaneos, que frenen no sélo la aculturacion, sino la aniquilacion
axiolégica que el mercado produce. Nos estd matando la globalizacion. Este nuevo
ciudadano no es otro que el ciudadano inmerso, identificado con su propia cultura,
de la que extrae, siente, vive y recrea sus propios valores, teniendo presente su
condicién de ser humano y su deber de humanidad como miembro de la misma
en un contexto democratico. Por lo tanto, soy un convencido de que el Beni, los
benianos, tenemos cultura y tenemos identidad, pero que nos las estan poniendo
contra la pared.

“VOLVAMOS A LA CULTURA"

81



Caracterizacion del ser beniano

Eulogio Ibafiez Noza'

Para caracterizar al hombre Beniano es necesario partir de la realidad, entendién-
dose la realidad como la naturaleza, la sociedad y el pensamiento. De ahi, podemos
deducir que la realidad esta conformada por dos aspectos:

— Lo material: que esta conformado precisamente por lo tangible, la naturaleza.
— Lo espiritual: conformado por la subjetividad y el pensamiento de la sociedad.

Dentro de esta realidad, los habitantes de la regién (sociedad indigena mestiza)
han venido construyendo su cultura individualmente, en busca de sus propios
objetivos. Larelacion que se ha dado en dichas culturas ha sido dialéctica, es decir
contradictoria. La sociedad indigena ha tenido una visién holistica de la realidad,
pues hay una interrelacién hombre-naturaleza-espiritualidad. Esa es la cultura
que han construido en un largo proceso. La sociedad mestiza, también en un largo
proceso, construy6 una cultura de exclusién y dominacién, con una visién lineal
y extraccionista.

Como consecuencia de esta situacion, los pueblos indigenas se organizan para
interpelar y demandar al Estado boliviano por sus reivindicaciones sociales, eco-
némicas, politicas y culturales.

Después de un largo proceso de lucha se lograron algunas reivindicaciones in-
cluidas en las normas vigentes. Ahora quiero volver al término “realidad” y de-
cirles que la realidad actual es diferente, todos estamos en la misma situacién, los
indigenas y los de la sociedad mestiza. El fenomeno que a todos nos afecta es la
globalizacion. Entonces, es necesario construir una nueva cultura sobre una base
de elementos que identifique a los pueblos indigenas y no indigenas. No debemos
temerle a la globalizacion, més bien debemos prepararnos para que el impacto de
su efecto no sea grave.

Para ello, no obstante las diferencias entre las sociedades indigenas y la no in-
digena, es necesario estar unidos para construir una cultura que nos permita estar
vigentes y ser competitivos. Es necesario, entonces, fortalecer las instituciones con
las que contamos, en este caso las instituciones de formacién académica, como es el
caso dela universidad. ;Por qué la universidad? Porque es la que ha recibido el en-
cargo social de la region de conservar, desarrollar y promocionar la cultura. Como
podemos ver, la construccién de la cultura es un proceso en el que todos debemos
participar; de esa manera, mantendremos nuestra identidad regional con y en la
dinamica de las sociedades que la conforman.

1 Linguista, residente de la ciudad de Trinidad.



Panel 4.
Religiosidad indigena, popular
y de las élites

Panelistas: Marcial Fabricano, Gueisa Dorado,
Enrique Jordd, Julio Ribera,
Martha Velarde de Moreno.






Elementos de la espiritualidad indigena-mojena

Marcial Fabricano Noe'

El asunto de la cultura y la vida de los pueblos indigenas tiene mucho que ver con
el aspecto de lo que aqui es llamado la religiosidad o la religion. Pero para los pue-
blos indigenas es directamente la expresion o la manifestacion de su espiritualidad,
es cuestion de espiritu, es cuestion de vida, es cuestion de comunicaciéon. Como
ejemplo estan los relatos que recogen mucho de ello; son las expresiones reales de
la espiritualidad, de la fe misma del ser indigena, de la persona indigena.

Primero se cree en la vida, ahi empieza, ahi nace, ese es el origen mismo de la fe
y la esperanza del hombre indigena. Cree en la naturaleza, que ese es nuestro mun-
do, aqui en la tierra. Por eso es que esta cultura esta viva hasta ahora; tal vez se ha
insistido mucho en tratar de liquidarla, pero siempre va a existir. ;Por qué? Porque
hay una comunicacién directa con lo que nosotros pisamos, la tierra, nuestro medio
y todo lo que nos rodea en cuanto tenga vida. Acabamos de escuchar eso de los
hechiceros, de los curanderos. Hay una transmision espiritual y tiene mucho que
ver con el conocimiento innato, porque desgraciadamente esos hechiceros o esos
curanderos no han ido a la carrera de medicina, no han ido a la universidad. Pero
estan ahi, estdn presentes en las comunidades y estan dando vida a su pueblo, y
¢;como se desenvuelve esto? A través de esa comunicaciéon palpable. El que necesita
algo para su salud, vay acude a una planta a las cuatro de la mafana o a las cinco de
la mafiana, no importa el tiempo. Esto tiene que ver con el tiempo y el espacio, uno
se comunica con esta planta, se cree que hay un ser que le da vida y tiene sentido el
hablarle a la planta porque tiene vida; no es lo mismo que hablarle a la piedra, que
no tiene vida.

Todo recurso natural, llamémosle asi, que acompana a la vida del hombre y que
tiene vida, no es intervenida por su mano. Por lo tanto, eso tiene sentido de comu-
nicacién con el hombre, con la persona. Pero aquellas cosas que ya son interveni-
das, trabajadas, talladas con la mano del hombre, ya no tiene sentido hablarles y
eso ya no forma parte de la fe, de la comunicacién y de la vida del ser indigena. Se
ha adoptado por una cuestién de un mandato, de una imposicién, que uno tiene
que persignarse ante alguna imagen de santo, pero ya no es lo que estd sintiendo
el indigena. Sin embargo, el indigena se lo ha apropiado y es parte de la religiosi-
dad. Se cree que la luna tiene mucho que ver con la humanidad, el sol tiene que
ver mucho con la vida misma. Ahora, cientificamente se va poniendo nombre a
cada cosa, los dias o los tiempos; por ejemplo, un eclipse de sol, para el indigena
existe un temor, porque hay un mandato. Al indigena simplemente le dicen que
el sol estad enfermo, por tanto toda la naturaleza que guarda relacion con la vida
del hombre o del ser humano esta enferma, no hay modo de lavar ropa, de baiar-
se, ni de tomar agua, toda la humanidad, todos los seres vivos estdn en un receso.
Asi se entra en un ayuno obligado, eso en el caso del eclipse de sol. Y la luna es la
transmision, transmite sabiduria. Los mayores acuden y todas las personas que
quieren saber y aprender o quieren ir a la universidad buscan a las lomas; en esas

1 Dirigente Indigena Mojefio, residente de la ciudad de Trinidad.



lomas, en un horario especial, se escuchan todos los sonidos y todas las expresiones
que tiene que transmitir ese tiempo al hombre. Nosotros nos preguntamos como
es que los institutos de musica siguen teniendo violinistas, los que tocan flauta.
Siguen asistiendo porque siguen aplicindose, practicando esa sabiduria. Eso para
nosotros es la espiritualidad porque se respeta y se lo guarda para si y eso, segin
nuestros mayores, hasta hoy en dia se practica. El que quiere ser un buen cantante,
bueno, todas las practicas que el hombre quiera aprender, alla en esa universidad
de las lomas, transmitidas en eclipse de luna, ahi lo aprenden todo. Esas son las
expresiones reales.

Abhora, dentro de la religién qué es lo que ocurre: para nosotros, el conocimien-
tollegado en tiempo de la colonia, las misiones nos hemos apropiado de todo sobre
la base de La Biblia, sobre la base de lo que se ensefi6 en las misiones. Eso nos ha
hecho bien a todos, porque nos ha hecho abrir los ojos a la relacion con los demas.

Los llegados eran ajenos, por eso en nuestro idioma mojefio trini-

La espiritualidad del hombre tario, toroyono, es el hombre llegado pero con abuso, con picardia,

mojefio se expresa muy poco. eso es lo que dice el término. Pero no obstante, asi hemos podido

86

convivir hasta ahora, sin mucho problema. LLa manifestacién de la
espiritualidad del hombre mojefio, o del indigena, se expresan muy
poco. Sin embargo, para nosotros estd vivo en nuestro ser, esa es la religion que
hasta ahora hemos aprendido, por doctrina, por mandato de una norma, la consti-
tucion. Hay otro elemento que coincide con esta ensefianza biblica, cuando hemos
hablado sobre la basqueda de la Loma Santa. La teoria o la préactica tecnolégica
de la cultura indigena sobre los camellones, el manejo hidrdulico, todo ello tiene
que ver, imaginense ustedes, con la busqueda de la Loma Santa. Biblicamente nos
hablan de una tierra nueva, tierra prometida y sobre eso, nuestros mayores empe-
zaron a pensar de que a lo mejor caminando de aqui unas cuantas leguas, iban a
encontrarse con la Loma Santa o la tierra prometida de Dios. Y eso es biblico y, a
nosotros, nos sirvié mucho pensar que esas tierras estarian destinadas a nosotros.
Teniamos que declararlas y hacer que se reconozcan mediante leyes. Entonces, no
es cualquier cosa el asunto de luchar, reivindicar, reclamar territorios indigenas.
Es cierto que se caminé mucho para encontrar la Loma Santa; los hermanos moje-
flos que estan en Alto Beni, en Comendo, en Simai, son mojefios y estén alla, estan
en la altura, en las serranias, en la busqueda de la Loma Santa. Pero tuvieron que
andar mucho y resulté que definitivamente no se hall6 esa piedra que queriamos
y todos nos convencimos de que era la tierra donde estaban aglutinadas un con-
junto de comunidades; esas son las tierras, tierras exclusivas. Bueno, les decimos
exclusivas, pero se convive con otros derechos establecidos. Bueno, asi lo hemos
asimilado nosotros, pero concretamente el aspecto de la religiosidad tiene que ver
mucho con la expresion de la espiritualidad del ser indigena, de los pueblos indi-
genas, de la persona indigena. Esas son las expresiones que consolidan nuestra fe y
nuestra esperanza de vida y que va a seguir siempre, y es por eso que ahi se centra
el respeto ala vida y el respeto a los demas.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Expresiones culturales y religiosidad

Gueisa Dorado Vargas'

Religiosidad

Entendemos la religiosidad de un pueblo como el acervo de valores que responden
con sabiduria a los grandes interrogantes de la existencia humana. Esta sabiduria
tiene una capacidad de sintesis vital. Conlleva lo divino y lo humano, la persona y
la comunidad, la fe y la patria, la inteligencia y el afecto.

En el caso de lareligiosidad cristiana, se afirma radicalmente la dignidad de toda
persona como hijo de Dios, lo cual establece una fraternidad fundamental, ensefia
a comprender la naturaleza y proporciona razones para la alegria y el buen humor
atn en medio de la dureza de la vida. Esta religiosidad es también para el pueblo un
principio de discernimiento para la vida. Las expresiones de religiosidad en nues-
tro departamento, sea que correspondan a pueblos y épocas diferentes, presentan
ciertos elementos comunes, aunque cada pueblo conserve su propia especificidad.

Religiosidad indigena
Todo nuestro departamento se halla en la region amazénica con

grupos indigenas que hasta hoy mantienen vivas sus formas de La influencia catolica de las
comprender la vida y de relacionarse con la naturaleza. Todos los reducciones jesuiticas de
pueblos amazdnicos creen en la inmortalidad del alma, conciben nuestros pueblos benianos
que al morir una persona deambula en la selva durante mucho tiem- todavia esté presente en las
poy después se va a vivir a un lugar imaginario donde encuentra “la comunidades indigenas.

tierra sin mal”. La escatologia amazonica ha logrado sobrevivir a
pesar de la influencia catélica, como es el caso del movimiento me-
sianico en busca de la “LLoma Santa” de los mojefios, movimas y yuracarés. Desde
estas pautas sobre las creencias después de la muerte, las culturas amazénicas tie-
nen una ética personal y de pueblo excelente: respetan la vida, practican la justicia
y valoran la solidaridad.

El pueblo mojeiio

Parece que los mojefios no tuvieron conocimiento de la existencia de un dios tni-
co o el origen de las cosas. Creian en ciertos dioses que favorecian la cosecha, la
caza y la pesca. El arcoiris era muy respetado y llamaban al tigre “el emperador
supremo”’. La influencia catolica de las reducciones jesuiticas de nuestros pueblos
benianos todavia esta presente en las comunidades indigenas, fundamentalmente
en su organizacion en cabildos indigenales, en las celebraciones religiosas del ca-
lendario liturgico cristiano y en las artesanias que realizan.

La vida religiosa de los mojefios tiene mucho que ver con la vida diaria. Los
cabildos indigenales, ademés de organizar la comunidad, tienen también la fun-
cién de organizar las festividades con sus ritos y danzas correspondientes. Los
apostoles o doctrineros son personas mayores miembros del cabildo indigenal.
Son elegidos por las parcialidades, dos por cada parcialidad, haciendo un total de

1 Investigadora de la ciudad de Trinidad.



88

12 apostoles. Sus funciones son rezar en las celebraciones y explicar la palabra de
Dios. Un doctrinero es un reemplazante del sacerdote. En Semana Santa tienen
funciones especiales.

Junto a la vivencia de la fe cristiana desde una vida sencilla y rica en valores hu-
manos, subyacen también en los mojefios creencias relacionadas con la hechiceria,
la existencia de seres que infunden temor, etc. La religiosidad indigena tiene una
fuerte influencia en la religiosidad popular. El pueblo indigena y el pueblo mestizo
y carayanas comparten fiestas patronales y celebraciones religiosas, dandose es-
pontaneamente una cierta afinidad de creencias.

Religiosidad popular

La religiosidad popular esta conformada por elementos culturales y religiosos an-
cestrales, anteriores a la fe catdlica, que han dialogado con ésta, modificandose y
llegando a un sincretismo. En muchas expresiones de la religiosidad popular sub-
yacen elementos de religiones originarias de Europa y de otros continentes.

La religiosidad popular es vivida preferentemente por los sectores sociales
pobres, pero llega a todos los sectores sociales y es a veces uno de los pocos vin-
culos que reune a sectores politica y econémicamente divididos. La religiosidad
popular tiene capacidad de congregar multitudes. Sin embargo, no ha sido capaz
de lograr cambios en la organizacion de la sociedad y el estado hacia una mayor
justicia social, a pesar de que la Iglesia Catélica hizo una opcion preferencial por
los pobres y excluidos. En nuestra region las peregrinaciones a Loreto con moti-
vo del aniversario de las lagrimas de Maria podria ser un evento de convocatoria
a nivel departamento.

Religiosidad de las élites

Hace falta en este sector social determinar las caracteristicas de la élite: econémica,
intelectual, tradicional en cuanto a raza, politica, etc., para poder especificar cier-
tos rasgos de religiosidad. En general, las élites tienen una religiosidad mas racio-
nal, necesitan menos las imédgenes y tienden al proceso de secularizacion.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Religiosidad e identidad cultural

Enrique Jorda'

Lo beniano estd en proceso de crecimiento. El momento actual de reconstruccion
de un estado igualitario es preciso para hacerlo crecer. En la base estara siempre el
conocer, apreciar como patrimonio regional e interiorizar mas a fondo las mutuas
riquezas geograficas naturales, religiosas, interculturales e historicas.
Contactarnos con la mesoamérica maya, como nudo gordiano de vivencia comun
y de ulterior expansion hasta definirnos como culturas amazonicas y andinas de
Bolivia, puede hacernos sentir parte grandiosa de la gran familia continental. Lo
beniano procede de raices milenarias que hicieron posible una increible y organi-
zada civilizacién de lagunas, terraplenes, canales, lomas; raices que pertenecen a la
més grande familia lingtistica de América: el pueblo arawak, asi como a la sabidu-
ria multiétnica de otros pueblos originarios llegados normalmente del Asia. Todos
ellos nos han legado sus cosmovisiones ricas en experiencias y simbolos milenarios
y hacen que nos sigamos llamando mojefios, baures, movimas, itonamas, cayuva-
vas, canichanas, maropas, sansimonianos y varios otros nombres. Y, finalmente,
somos herederos de reconocidos pueblos misionales y de sangres crucefias, andinas
y otras occidentales que se mezclaron con las nuestras. 51 asumimos positivamente
y una a una nuestras multiples raices, seremos un pueblo que llega a saber quién es.

Panel especializado: religiosidad

Elmundo de los simbolos. El hombre se define cada vez mas como un ser simbélico.
Vive en un universo tan indescifrable, que cada pueblo intenta leerlo simbolica-
mente. El beniano es, por excelencia, un heredero de muchas sintesis simbolicas
sobre el sentido del mundo y del hombre, y de la ritualidad que nace de ello. Tiene
un lenguaje de figuras e imagenes, mundos con bosques de simbolos, un lenguaje
comun, primordial, que coincide en todas las dreas culturales de la humanidad: los
cuatro elementos, los cuatro rumbos del mundo, el 4rbol de la vida, la serpiente, la
cruz del naciente-poniente y norte-sur con su centro ritual de encuentro con Dios
y el universo, la puerta, la montafa, la barca, las aguas desconocidas y pobladas, el
ave majestuosa.

El ser beniano, dentro del marco de grandeza y nobleza amazonica, descubre
una gran vena de identidad comun en el redescubrimiento sucesivo de este antiguo
lenguaje universal. Se trata de un mundo de simbolos complementarios, que tal
vez alguin sector dej6 de lado no dandole su verdadero puesto. Este ‘pueblo de le-
yenda’ tiene ahi una base para sofiarse como un pueblo grande, noble y unido; pero
s6lo va a lograrlo desentrailando y amando muchas raices y valores pluriétnicos e
histéricos (inseparables de lo religioso), algunos de los cuales ya se han nombrado.

Pongo un ejemplo concreto: el plumaje (‘tayuse te sache’: el celaje del sol, sus
rayos Gltimos y primeros, en mojefio ignaciano) de los macheteros (chiriperuana,
chiripiono). Conocemos bien su majestuosidad y belleza primordial a través de su
vestimenta y ritmo, relacionado con el dia que muere y luego renace con el afio que

1 Jesuitay parroco de Mojos.



acaba y vuelve a nacer. Se relaciona también con la siembra y cosecha del pueblo,
expresada en los cascabeles cerca de tierra, que se agitan como sembrando viveres.
Le atribuimos, en la opinién beniana actual, la defensa del pueblo y del templo
como centro ritual de oracién y vida; un sentido de entrenamiento ritual antes de
salir a cazar al tigre, asi como un homenaje de acogida y de despedida al amigo
que llega a una fiesta local. Su entereza y firmeza, su machete para abrir camino,
chaquear y solucionar imprevistos es otra de las caracteristicas del ‘ser beniano’.
Los macheteros van precedidos por dos musicos, el uno con un insignificante ins-
trumento de barro y el otro con una tacuarita igualmente casi imperceptible, que se
acompasan y dan vida al conjunto. Finalmente, se relaciona con el tigre (simboli-
zado en la cinta de plumas que baja por la espalda del bailador), también personaje
emparentado simbolicamente con la grandeza solar.

Pero, si vamos de nuevo a una referencia de la mesoamérica plurimilenaria,
podemos recoger mas datos de la riqueza simbdlica que ayuda a darnos orgullo

comun de benianidad. Raphael Girard, en su obra Historia de las ci-

El baile del machetero es vilizaciones. Desde sus origenes habla de la etnia andina kogi de Sierra

quiz el simbolo religioso mas Nevada de Santa Marta (Colombia), y, remitiendo para estos parra-

expresivo de nuestro orgullo fos a Gerardo Reichel Dolmatoff, nos da datos muy reveladores que
beniano. iluminan el plumaje de nuestros macheteros del Beni.

90

Se ve el plumaje semicircular, la relacién con el sol y con el ti-
gre, los cascabeles en las piernas, la firmeza del baile mismo, més el
pequefio instrumento de barro que tocan dos musicos acompasados y colocados
al frente de los bailadores. Todo hace pensar en datos similares, posiblemente de
origen comun con las culturas de mesoamérica, de donde los arawak (abuelos de
los mojenios) habrian pasado al karibe y de alli un grupo fue peregrinando durante
siglos a través del Brasil en donde siguen hoy muchas aldeas arawak en direccion a
nosotros, hasta Mojos.

¢Qué significado da el pueblo kogi al plumaje como tal? Se ve una imagen, la
de un cuerpo semicircular de varas y cuerdas amarradas radialmente. En los ex-
tremos de las cuerdas se introducen plumas largas de paraba, mientras que todo
el semicirculo se cubre con plumas més pequenas. Esta media rueda esta dividi-
da en seis fragmentos, formados con siete varas mas gruesas (cifra sagrada). La
explicacion es la siguiente: la media rueda representa el recorrido del sol entre
dos solsticios y cada pluma simboliza un dia. La corona tiene 365 plumas, entre
grandes y pequefas. El arreglo de las plumas, su tamafio, color o el ave de la cual
provienen, obedecen asi a un orden fijo, y el danzante lleva en la cabeza un ver-
dadero calendario.

Este tocado espectacular puede compararse a la gigantesca rueda de plumas en-
tretejidas con varillas que lucen los danzantes de Puebla o de Oaxaca. Tocados
de plumas monumentales sobreviven todavia en varias regiones de América. Su
edad etnoldgica corresponde al horizonte de las culturas medias. Los encontramos
plasmados en figuras arqueolégicas en Colombia y Esmeraldas. Esta tradicion es
muy antigua entre los kogis, a juzgar por los numerosos grabados rupestres de Sie-
rra Nevada de Santa Marta, que representan suntuosos tocados solares de rayos o
plumas. En muchas danzas se usan silbatos pequefios de barro, generalmente en
forma de aves o felinos.

Y acabo con una referencia al tigre como animal sagrado de los kogis. Ellos mis-
mos se autodenominan “gente del tigre”. Un héroe mitico se disfrazaba de jaguar y
mataba gente. Constituye el precedente ejemplar del hombre-tigre, o tigre huma-
nizado, que figura en el arte de la regién y en sus mascaras. Gran importancia tiene

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



el felino en la escatologia kogi y de otros pueblos, lo que explica su representacion
en sarcofagos de piedra de diversas regiones.

No cabe duda de que el baile del machetero es quiza el simbolo religioso més ex-
presivo de nuestro orgullo beniano. Con estos datos de los kogi, nuestra rica iden-
tidad religiosa y humana se ahonda y nos hace crecer en comunion regional. Pienso
que la benianidad va a crecer mientras amemos y conozcamos las riquezas mutuas
de cada pueblo del departamento. En el breve espacio del que puedo disponer en
este coloquio, pensé oportuno ponerles un sencillo modo de aprender a ser ‘noso-
tros mismos’ desde una herencia asimilada y compartida.

RELIGIOSIDAD E IDENTIDAD CULTURAL



Religiosidad indigena, populary de las
elites en el Beni

Julio Ribera Paniagua’

Cosmovision amazonica

Creacion y destruccion (permanencia y cambio)

La mitologia indigena regional (multiétnica) hace referencia a una etapa primor-
dial de la creacién y destruccién del mundo que puede ser expresada con creadores
u ordenadores primordiales; con destrucciones y reconstrucciones; con diluvios
y con fuegos universales; con oscuridad y con luz; con héroes culturales recons-
tructores del orden; con tareas reconstructivas y didacticas (mandatos, tecnologia,
etiologias, escatologia, etc.).

El orden del universo

En la mitologia se encuentra una divisién del mundo. Por un lado, hay una realidad
celestial sin sufrimiento y sin esfuerzo, que esta relacionada con la altura: el sol que
da calor y que hace crecer, la luna que influye en la lluvia, las estrellas como ante-

pasados de los hombres, los cometas que presagian, el arcoiris que

La mitologia indigena regional embruja y que repuebla las lagunas.
(multiétnica) hace referencia Por otro lado, en la superficie terrestre esta el agua, la pampa y
a una etapa primordial de la el bosque; alli habitan los hombres, los espiritus o amos del monte,
creacion y destruccion del seres poderosos que cuidan y controlan el comportamiento huma-
mundo. no. Existen también los fenémenos de la naturaleza: los relampa-

gos y los truenos producen miedo y asustan, son como piedras lan-
zadas de lo alto; los vientos llevan las almas o espiritus de los nifios,
los remolinos llevan enfermedades.

Los espiritus del agua y del monte

Las aguas tienen su espiritu protector para cuidar a sus habitantes. Tienen su jichi
protector, que merece respeto. En el monte, cada especie de planta tiene su amo
protector. Hay plantas alucinégenas que hacen ver maés alla de lo corriente, que
ayudan a tener la vista clara. Cada especie animal también tiene su amo protector.
El humano tiene que cuidar porque el amo castiga.

Religiosidad indigena misionada

Adviento y Navidad

Los pueblos indigenas misionados asimilaron el calendario litargico de la iglesia
catélica. En el tiempo de adviento (venida de Jesus), los indigenas (rurales y urba-
nos) consideran como precepto celebrar la solemnidad de la navidad con velorios,
cantos, alabanzas, repiques, banquetes. Es un tiempo privilegiado para la adora-
ci6n y la manifestacién de diferentes danzas tradicionales, autosacramentales o
teatro sacro de cufio biblico (aruchos, angelitos, barbaros, graciosas, herodes, reyes

1 Teodlogo, residente de la ciudad de Trinidad.



magos, el barco, degollacion, limosna de los huérfanos). La costumbre indica que
la navidad termina con la celebracion del barco (a mediados de enero). Los pri-
meros dias de enero son los preferidos para la eleccion de nuevas autoridades. Al
tiempo de adviento le sigue el tiempo ordinario, que tendrd su culminacién con el
carnaval, celebrado con cantos, oraciones y, en algunas comunidades, ritos relacio-
nados con el barro.

Cuaresmay Semana Santa

El tiempo de cuaresma, que empieza con el miércoles de ceniza como marca pe-
nitencial hasta la Semana Santa, viene a ser uno de los bloques de celebraciones
mas importantes de los pueblos misionales en el Beni por la variedad de rezos,
lamentaciones, musica de recogimiento, teatro sacro como la desclavaciéon o des-
cendimiento, lavatorio de los pies, Domingo de Ramos, procesiones, imagineria y
estandartes. Las bendiciones, comilonas y limosna de los ancianos hacen recuerdo
de un tiempo primordial de abundancia. Luego, vivirdn el tiempo pascual.

El tiempo ordinario y las fiestas patronales

En el tiempo ordinario (entre junio hasta los primeros dias de diciembre), se su-
cederan las fiestas patronales que son siempre “de guardar” o de celebrar. Es el
tiempo seco, tiempo que es preferido para escoger el dia de la comunidad. Hay
una secuencia de celebraciones que se realizan aunque no sean de los santos o
santas de la comunidad. Se destacan celebraciones conmemorativas de tipo doc-
trinal como la Santisima Trinidad, Corpus Christi, Asuncion, El Rosario, Na-
tividad. Asi también, se destacan conmemorativas evangélicas como San Juan
Bautista, San Pedro y San Pablo, los santos patronos de las misiones grandes del
Beni: San Ignacio, San Francisco, San Lorenzo, Santa Ana, San Joaquin. Si de
advocaciones se trata, la que lleva la mayor predileccion es la Virgen del Carmen.
Se incluyen en este tiempo ordinario las celebraciones de dia de los difuntos y
Todos Santos.

Religiosidad popular

La incorporacion de un miembro a la Iglesia Catolica se realiza con el sacramento del
bautismo, realizado normalmente al primer afio de nacimiento, acontecimiento que
también tiene que ver con el compadrazgo y la preferencia de nombrar padrinos alos
amigos mas intimos o a familiares mas allegados. También, se mantiene la costumbre
de los novenarios de las fiestas grandes, realizada dentro de la liturgia diaria.

Las poblaciones urbanas mantienen la estructura del calendario liturgico cato-
lico, manteniendo tradiciones en el tiempo de navidad, expresado en los arreglos
de los pesebres o nacimientos y regalos para los nifios. Asi también, en la Semana
Santa se adhieren al protagonismo de los indigenas y el clero, especialmente en los
actos liturgicos del descenso de Jesus y su posterior procesion. En las diferentes
parroquias se realiza el Via Crucis de acuerdo a la programacion parroquial.

Existe la costumbre fuertemente arraigada, de la gente que migra, de volver a
los lugares de origen o nacimiento para celebrar su fiesta patronal. Curiosamente,
se presenta el fenémeno de que sean ellos los que se “entriban” y sean los més ex-
presivos protagonistas en las celebraciones locales.

En los ultimos afios, se han presentado diferentes movimientos religiosos catéli-
cos como la congregacion carismatica catolica, cursillos de cristiandad, movimien-
to catecumenal, cada uno de ellos con sus caracteristicas propias y aceptadas por
la jerarquia catdlica. Se han presentado, también, campafas devocionales como las

RELIGIOSIDAD INDIGENA, POPULAR Y DE LAS FLITES EN EL BENI

93



94

peregrinaciones a los santuarios de la Virgen de Loreto y Divino Nifio (Sachojere),
con un notable crecimiento.

Hay un sector de la poblacién que tiene un fuerte apego a consultar los servicios
de los “adivinos” cuando pierden algo. Por lo general, estos personajes o adivinos
no son de la regién y permanecen temporalmente en las localidades. Los indigenas
que viven en las ciudades contintian la practica de consultar a los curanderos o
hechiceros por cuestiones de salud.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Panel 5:
Culturas y folklore: elementos
comunes y diferencias culturales

Panelistas: Martha Velarde de Moreno, Wilder Molina,
Ana Cristina Crespo, Ricardo Cuéllar Mufioz.






La cultura, el folklore y la religiosidad popular
en el departamento del Beni

Martha Velarde de Moreno'

Desde hace algtn tiempo, los términos cultura, folklore e identidad cultural son
utilizados en los discursos de autoridades politicas y personas relacionadas con el
quehacer nacional y regional. Términos manejados quizés, sin conocer a fondo el
ambito y los alcances que comprenden en la vida del hombre.

Sin embargo, por otro lado significa un avance el contar con unidades depar-
tamentales, areas culturales y otras reparticiones en las instituciones del pais y de
la ciudad generadas todas ellas por el impulso que se pretende dar al fomento, al
rescate y la conservacién de la riqueza pluricultural y multilingtie, que distingue a
Bolivia de entre todos los paises de América Latina. Por ello, y ante la definicion de
una verdadera identidad cultural en el departamento, producto de la nueva Cons-
titucion Politica del Estado, se torna necesario definir las concepciones anterior-
mente nombradas y el campo de acciéon de cada una de ellas.

Para nadie es extraio el deseo que existe en las instituciones, grupos, universi-
dades, colegios y habitantes en general de adentrarse en la tarea que implica el res-
cate, difusion y resguardo de las diversas manifestaciones culturales (danzas, mu-
sica, artesanias, etc.) que posee la regién mojefia y amazonica. Y es que sentimos
la necesidad de demostrar al pais y al mundo que son nuestras y esto con el fin de
evitar que otras regiones se adjudiquen nuestro folklore, como estd

sucediendo con otras determinadas expresiones culturales propias. Asumimos una identidad cultural

Ante las diversas actividades que despliegan las instituciones de para ser nosotros mismos, lo
lalocalidad y del departamento en determinadas épocas del afio para mas auténticos posible, sin
realizar ferias, festivales, fiestas religiosas, fiestas patronales, expo- tomar elementos de otras
siciones y otras, en que la poblacion participa, es la ocasiéon en que culturas.

retoman y viven la cultura del pueblo y creemos que es el momento
indicado para reafirmar lo que es cultura y folklore.

A la cultura se la hace diariamente, desde el momento que comenzamos el dia,
con los hébitos de aseo, alimentacién, normas de conducta, trabajo, etc. La cultura
es, asi, un ambito bastante grande que engloba diversas facetas del comportamien-
to del hombre. Por ello, en forma sencilla, se define a la cultura como: “la forma
de vida de un pueblo”, “el legado cultural de nuestros antepasados”, “los cono-
cimientos y habilidades que poseen los habitantes de una determinada region”,
“la forma de pensar, obrar, y sentir de un pueblo”, “las creencias, costumbres, y
héabitos adquiridos por el hombre como miembro de una sociedad”.

El hombre, cualquiera que fuera éste, crea un mundo cargado de signos y sim-
bolos que es la cultura. Esto le permite adaptacion, supervivencia y realizaciéon en
su medio. También establece su propio lenguaje, organiza su trabajo, sus institu-
ciones, hace arte y otras manifestaciones, para satisfacer sus necesidades materiales
como también las relacionadas con su espiritu.

1 Antropologa, residente de la ciudad de Trinidad.



98

Vale decir, que el hombre es el que construye, transforma y vive su cultura. De
igual forma, la vida de un pueblo no es estatica, tiende a cambiar como produc-
to de los dinamismos culturales que se interrelacionan, lo que le permite adquirir
elementos nuevos (innovacién) que los habitantes la fortalecen y la cambian en
funcién de las nuevas necesidades.

Por su parte, el folklore también se encuentra en la cotidianidad pero es mucho
mas visible en los momentos especiales destinados para ese fin: las fiestas, las fe-
rias, los festivales y otros momentos en que se prepara la poblacién para festejar o
recordar algin acontecimiento especial.

En estos espacios festivos se interpretan las danzas originarias, se lucen las ves-
timentas tipicas, se baila al son de los acordes de una bombilla o de una banda
de musica, se degustan platos y bebidas de la region, se adornan los recintos con
elementos propios del medio ambiente (hojas, tallos, flores, animales, utensilios,
cueros y otros).

Mais de una vez se han realizado en nuestro medio eventos folkléricos, con
mucho éxito, en que se despliega la creatividad y el buen gusto de los organi-
zadores y participantes, con la utilizacién de los materiales de la region y en lo
que los elementos del campo, de la estancia, de la pascana, del curichi cobran
vigencia. Pero, sin embargo, el concepto de folklore o saber comtn o popular
del pueblo comprende mas posibilidades; comprende los cuentos, los juegos, los
juguetes, las canciones, las manifestaciones artesanales (trabajos de talabarteria,
los remedios caseros, la manera de celebrar los santos, etc.). Vale decir, es toda la
vivencia de un pueblo.

Por tanto, el folklore es parte de la cultura, esta inmerso en la cultura y en mas
de las veces son términos que se entremezclan y llegan a confundir al comun de la
poblacién. Tengamos presente que la cultura es un todo conformado por las distin-
tas facetas que es la vida del hombre.

En cuanto a la identidad cultural, cada pueblo posee caracteristicas peculiares
que le hacen diferente de otros pueblos. Ello es lo que conforma la identidad cul-
tural que es la que permite distinguir a los hombres y los pueblos en sus saberes y
comportamientos singulares.

La poblacién beniana en general esta consciente que todo lo que hacemos y nos
gusta hacer es lo que nos identifica con la region y nos hace diferentes de las otras
regiones. Es entonces que asumimos una identidad cultural para ser nosotros mis-
mo, lo mas auténticos posible, sin tomar elementos de otras culturas.

Ademds, este renacer de la identidad regional es un sentimiento que en las 1ul-
timas décadas se ha tomado con bastante seriedad por las generaciones mayores,
porque se ha visto que todas las manifestaciones de la cultura y del folklore estdn
amenazadas por factores diversos como los medios de comunicacién (television
por cable, Internet), la migracion desde el occidente y el contacto cultural con otros
pueblos. Todo ello produce el fenémeno de la aculturaciéon, principalmente entre
los jovenes con sus actitudes de cambio que atentan contra los saberes y practicas
ancestrales de los pueblos.

Como descendientes de la cultura milenaria de Mojos y posteriormente de la
influencia jesuitica de lo cual nos enorgullecemos, es de resaltar nuevamente que
han sido los aborigenes quienes a través del tiempo han sabido mantener vivas sus
tradiciones y costumbres. Son los pueblos originarios los que viven su cultura,
mantienen latente su sentido de pertenencia a lo religioso, a la tierra, a lo organiza-
tivo. Gracias a ellos es que las manifestaciones culturales, folkloricas, religiosas, se
mantienen a través del tiempo en forma inalterable. El carayana recién ha tomado

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



conciencia de su pertenencia a lo mojefio. Y es este el momento de rescatarla y for-
talecerla ante las culturas andinas que estdn luchando por superponerse a las de-
més culturas del pais.

Otro de los aspectos importantes y profundos de la cultura es la religion, rasgo
que realmente da vida y fortalece a los grupos sociales, como es el caso de los be-
nianos. Durante el transcurso del afio celebran diferentes episodios de la vida de
Jesus, cargados de ceremonias, rituales y simbologia que les permite reafirmarse
como grupo y dar vigencia a sus organizaciones existentes.

Otra faceta importante de la cultura es la religiosidad popular, practicada por la
gran mayoria de la poblacién. Esta expresion de fe es buena y siempre ha existido,
porque es a través de la religiosidad popular que se pide, se implora y se promete
para acceder a dones, bienes y gracias que se necesitan para coadyuvar la vida es-
piritual de la poblacién.

Es a través de la religiosidad popular que también se afirma la identidad cultu-
ral. Durante ella se expresa la solidaridad y el sentido comunitario. Los fieles dan-
zan con musica nativa, se realizan ofrendas de flores, se regalan trajes a los santos,
se efectan oraciones colectivas que fortalecen el espiritu, se realizan ademanes
(santiguarse, postrarse), se participa de las procesiones, se realizan romerias hasta
los lugares sagrados. El pueblo es quien esta presente y quiere agradar a Dios, a los
santos de su devocién, patronos y otros para acceder a su protecciéon. Todo esto es
bueno, no se debe perder esta costumbre tan necesaria en la vida del hombre para
determinar y ordenar el sentido de su relacion con Dios.

Se debe recordar que en afios anteriores en Trinidad y otras localidades benia-
nas, personas piadosas realizaban velorios tradicionales en sus propias viviendas a
los que acudian familiares, amigos y personas del pueblo. También realizaban ac-
tividades en conmemoracion de la Virgen de la Purisima y otras advocaciones que
hoy estamos olvidando como producto de ser una ciudad en que las personas no
poseen el tiempo necesario para dedicarse a esta forma de expresar la fe religiosa,
la cultura y el folklore.

En la actualidad, sin embargo, se estdn tratando de encontrar los elementos co-
munes que nos identifiquen como benianos y entre ellos tenemos:

En lo cultural:
— Ellenguaje franco y llano, con modismos particulares.

—  Ser alegres y comunicativos.
— Los hébitos y horarios de alimentacion.
—  Los valores morales, en que prima atn la autoridad de los padres.

— Interpretaciones musicales con alto contenido del paisaje natural, de amor y
afioranza al terrufio.

— El sentido de pertenencia a la historia del antiguo Mojos (religiosidad, elabo-
racion de vasijas y objetos de ceramica; practica agricola de productos de la

region).

— La influencia jesuitica misional ligada a las tradiciones y costumbres de los
pueblos benianos.

LA CULTURA, EL FOLKLORE Y LA RELIGIOSIDAD POPULAR

99



100

En las manifestaciones del folklore:
— Las fiestas patronales de los pueblos.

Ferias (pescado, comida tipica, derivados de la cafia).

— Las danzas (machetero, torito, mamas, abadesas, angelitos, etc.).
— La caracteristica del beniano (taquirari, chovena, carnavalito).

—  Grupos musicales tradicionales: bombilla y banda, conjuntos musicales con
nombres alusivos a la region.

— Las artesanias (cerdmica, adornos con semillas, tejidos de algodén y con
hojas de palmeras, instrumentos musicales, tallados en madera, elaboraciéon
de mascaras).

— Creencias en las supersticiones populares.
—  Losdichos y refranes populares.

—  Los cuentos (viudita, perro encadenado, carreton de la otra vida), leyendas (ji-
chi de las lagunas, Loma Santa).

En la religiosidad popular:
— Creencia en la proteccion de los santos, siendo las mas tradicionales:

* Nuestra Sefiora de Loreto
» Santa Rosa

« Santisima Trinidad

* El Carmen

Realizar velorios, promesas, oraciones, ofrendas, procesiones.

Bendicién de los domicilios.

—  Colocar cruces en los domicilios.

Participacién en ceremonias y rituales religiosos en los dias de fiesta de guardar.

La hospitalidad, la solidaridad, el sentido comunitario entre los fieles.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



|dentidades, culturas y actores:
conceptualizaciones y posiciones en la region

amazonica de Bolivia
Wilder Molina Argandofia’

A continuacién, nos proponemos un aporte al analisis critico sobre las formas de
abordaje tedrico y los usos politicos que circulan sobre las identidades colectivas
y la cultura presentes en la regién amazoénica de Bolivia. Asimismo, analizaremos
sus formas de interrelacién y estrategias de reproduccion, reflexionando como se
articulan frente a los procesos politicos vinculados a las demandas de autonomia,

inclusion y reconocimiento de la diversidad local, regional y étnica.
El reto del multiculturalismo

Entradas teoricas a la cultura supone que en una sociedad se
Sobre todo en la sociologia de la cultura y la antropologia cultural ~ tome conciencia de la presencia
postmodernos, tanto en el campo tedrico como en la investigacion de varias culturas.

empirica, el término cultura ocupa un lugar relevante de interés aca-
démico. Dependiendo del horizonte tedrico de anilisis, es posible
esperar una forma diferente de abordar su estudio y sus definiciones. En una pers-
pectiva que corresponde a la antropologia tradicional, se da referencias acerca de las
maneras de hacer, sentir y pensar propias de una colectividad humana. La cultura,
en este sentido, da sustento y contenido a las identidades colectivas (Bonnewitz,
2003) que expresan y representan a través de sus miembros a una colectividad so-
cial, como la cultura china o la cultura de los chimane. Desde la sociologia politica
se usa el concepto de cultura politica en un sentido que involucra la confianza de los
ciudadanos en las instituciones politicas y la acumulacién de valores politicos en una
sociedad, como pautas de comportamientos, sentimientos, creencias que modulan
las valoraciones e incluso practicas frente a objetos politicos. En el uso cotidiano,
la cultura es un concepto que hace referencia al conjunto de conocimientos que un
individuo tiene sobre cuestiones y asuntos que se aceptan o imponen como relevan-
tes dentro la sociedad; se toma el término como sinénimo de conocer o saber mas.

En torno al concepto de cultura y sus implicaciones teoricas y practicas se ha
generado otro ment de conceptos como intercultural, multicultural, diversidad y
pluralismo cultural. No seria relevante su uso mas alld del debate académico como
lo fue en sus origenes en Europa hace mds de cien afios, si es que no tuviese actual-
mente una incidencia en los ambitos de las instituciones politicas, en el comporta-
miento y la cultura politica de los miembros de una sociedad.

Involucramos a la cultura politica porque el reto del multiculturalismo supo-
ne que en una sociedad se tome conciencia de la presencia de varias culturas, se
practique el respeto frente a las identidades presentes (Kymlyka, 1997) y se pro-
muevan formas de intercomunicacién entre los grupos culturales. Visto asi, quie-
re decir que la idea del multiculturalismo y la interculturalidad requieren de una

1 Socidlogo, residente de la ciudad de Trinidad.



102

transformacion en las creencias, valores y sentidos de los miembros de la sociedad.
Lo multicultural es una condicién inherente a la sociedad moderna, fenémeno que
estaria presente incluso en la forma de ser del individuo moderno.

El tomar conciencia de esa condicién multicultural en el caso de un estado y
una sociedad abre retos y derechos que implican efectos en los disefios politico-
institucionales, ya que presuponen no sélo reconocimientos de la identidad o la
manutencién de la cultura, sino que abarcan formas de autogobierno e incluso re-
presentacion politica en los mecanismos politicos méas amplios. El reto actual es
cémo incorporar a las culturas en el seno del Estado y como incorporar al Estado
en el seno de las culturas. A decir de Kymlica, el reto de responder y el derecho a
obtener a alguna de las opciones depende de la trayectoria histérica de cada cultura
en su relacién con la formacion del estado. Asi, habria una diversidad cultural que
proviene de un momento anterior a la formacién de los estados y otro resultado de
la inmigracion de miembros de otras culturas cuando el estado ya tiene existencia.
En el primer caso, son conformados por lo que Kymlika denomina minorias nacio-
nales que tienden a reivindicar derechos de autogobierno respecto a un territorio
que reclaman como estrategia cultural. En el segundo, con los grupos étnicos re-
sultantes de migracion voluntaria, no tendrian los argumentos histéricos de origen
para reivindicarse o convertirse en naciones o estados, asi tengan expectativas. Los
grupos inmigrantes ni son “‘naciones’ ni ocupan tierras natales, su especificidad
se manifiesta fundamentalmente en su vida familiar y en las asociaciones volunta-
rias, algo que no resulta contradictorio con su integracion (Kymlika, 1997). En la
préctica, ciertos estados pueden ser multinacionales, poli étnicos o contener como
caracteristica ambas condiciones a la vez, lo que tendria que repercutir en la forma-
ci6n del modelo de estado y la organizacién estatal.

Toda sociedad que se aglutina en un estado es multicultural, si entendemos la cul-
tura en un sentido amplio como formas de vida o estilos de grupos que mantienen di-
ferencia y reivindican el derecho a la diferencia, en su forma de vida, en su practica, y
en sus valores, frente a los otros. Pero la cultura como expresion o vinculo de un gru-
po étnico o de una minoria nacional frente a un territorio es la que da lugar a expecta-
tivas o tres formas de derecho: de autogobierno, poli étnicos y derechos especiales de
representacion (Kymlika, 1997) en los sistemas politicos, més alla de los limites de la
misma cultura. El derecho de autogobierno se liga con la presencia de minorias pre-
estatales que una vez constituidos los estados perdieron sus capacidades de adminis-
trar su cultura y territorio (Safran) y fueron insertados bajo el manto de una institu-
ci6n politica sin previa negociacion. La autonomia cultural-territorial-jurisdiccional
es postulada como un derecho de estos grupos, mientras que las minorias voluntarias
(migrantes) tienen como opcién la autonomia funcional (por ejemplo, administrar
una escuela en un barrio), pero Safran observa su coherencia. Otros incluso, dice
Safran, ponen como limitante el tamafio poblacional de los grupos culturales, sus ca-
pitales internos como economia, grado de organizacion, artefactos que son relativos
porque dependen desde dénde se observe tal realidad. Incluso en base a observa-
ciones empiricas, se ha relativizado la eficacia de un territorio o de autogobierno en
la mantenimiento de las culturas étnicas, como tampoco la autonomia territorial es
necesaria para salvaguardar la identidad étnico-cultural (Safran).

El uso de otras culturas puede ser el utilizar y disponer de la libertad de elec-
ci6n individual o simplemente el aprovechar las oportunidades que se presentan
en un medio de permanente interaccién e intercambio cultural. El hecho de que
un beniano-japonés en Riberalta en ciertos momentos opte por comida china o
leer cuentos arabes puede mostrarnos la presencia multicultural en la vida de una

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



persona, pero no es trasladarse de una cultura societal a otra, sino bien disfrutar de
las oportunidades que ofrecen las diversas culturas societales que componen las
sociedades actuales (Kymlika, 1997). Es, como sefiala Garcia Canclini, una posibi-
lidad de entrar y salir de la modernidad, como sociedad moderna. Hay que atender
a teorias que prueban que los individuos tienen multiples identidades susceptibles
de movilizacion (Gisselquist, 2005).

Condicion multicultural e interculturalidad

El reconocimiento estatal de la condicién multicultural es parte de los procesos de
modernizacion politica en Bolivia pero queda pendiente el transito hacia una prac-
tica de la interculturalidad que involucre un didlogo e intercambio entre culturas,
bajo condiciones de respeto y tolerancia, porque requiere de un cambio en la cultu-
ra politica de los miembros de la sociedad (Toranzo y Mayorga, 2002). Este cambio
estd condicionado a otros cambios como la forma de la escuela y los contenidos
y métodos de la socializacion de las instituciones que tienen tuicién o proteccién
del estado como la educacion, la familia y el derecho. Desde otras perspectivas, se
entiende el derecho al autogobierno y a un territorio étnico como parte de la expre-
sion multicultural de la sociedad que estéd ligado a poder controlar los espacios y los
mecanismos de socializacion hacia el interior de las culturas. La socializacion, por
tanto, es aquel proceso que se inicia en la nifiez pero que se desarrolla a lo largo de
la vida, mediante el cual el individuo aprende —en la interaccion con los otros y con
el entorno— las normas culturales, los valores fundamentales, los codigos simboli-
cos del grupo al que pertenece y les da forma, los estructura para construir asi su
propio sistema de representaciones e imagenes de lo social que constituiran el com-
ponente bésico de su identidad social y uno de los determinantes fundamentales de
su pautas de comportamiento (Benedicto, 1996).

Diversidad, multiculturalidad, integracion y rupturas

En los analisis académicos y en las posiciones politicas sobre las identidades se
proyecta la continuidad de los valores culturales y sus préacticas como garantia de
continuidad cultural, pero se deja pendiente la forma en que fueron adaptando y
resignificando nuevas précticas hasta convertirlas en propias. Todavia es recurren-
te en los autores una conceptualizacion de cultura e identidad que no ha pasado por
la critica y la recepcion de los nuevos enfoques tedricos. Detras de estas visiones se
proyecta una idea de cultura e identidad como bloques herméticos que arraigan a
una cultura en si misma. Por eso es que las definiciones en el sentido tradicional
nos hablan de sefiales respecto a las expresiones de la identidad, adscripciones al
cuerpo, mientras actualmente los autores postmodernos insisten en los sentidos y
las tramas. Es por eso que se toma muy importante la vigencia del idioma nativo
que, sin embargo, no es parte del bagaje actual en muchos pueblos indigenas, ver-
si6n que puede dar, en su uso politico, argumentos no aceptados como tales.

En un estudio sobre los guaranies urbanos que comenta Albé?, se habla del idio-
ma como factor de mantenimiento de la identidad. Aunque es primordial, no es de-
terminante, porque no se puede afirmar que cuando se pierde el idioma se disemina
la identidad, mas atin considerando el papel que las nuevas teorias y que las leyes
recogen (Combes, 2003), que consideran la libertad de sentirse parte de un grupo
cultural como condicién de una nueva concepcion de identidad y de pertenencia

2 Enel prélogo al libro de Isabelle Combes (2003).

IDENTIDADES, CULTURAS Y ACTORES

103



cultural. “En tal situacién, la referencia a una red y sobre todo la pertenencia activa a
una organizacion, resultan més significativas para el mantenimiento sostenido de la
identidad. A través de ellas se pueden reproducir, con las obvias adaptaciones al nue-
vo medio urbano, una serie de précticas culturales y se puede consolidar un discurso
con referencias reiteradas a unos origenes compartidos”. Aqui nos parece que Albo
pone en vigencia, implicitamente, la importancia de las narratividades politicas, la
posibilidad de construir espacios politicos donde se configure un nosotros y se emite
un discurso hacia adentro y hacia fuera en ese sentido, de alli la importancia de los
espacios publicos del orden politico, (eventos, encuentros, marchas) y desde luego de
portavoces que responden a organizaciones y procesos de legitimacién de liderazgo.
Es comprensible, por tanto, el papel importante del proceso organizativo emergente

después de la Marcha por el Territorio y la Dignidad, cuando en el

Nadie deseaba ser identificado ~ Beni y Pando comienzan a surgir nuevas organizaciones en la condi-

como tacana, ya que ello cion de representantes hacia los ambitos externos y sus actores.

significaba colocarse en el Anota Combes que en paises como Colombia y Guatemala se

estamento més bajo de la opta por basarse en el sentimiento de ser parte o sentirse indigena,
estratificicion social regional. dos aspectos que no son lo mismo. Habria que tomar en cuenta, sin

104

embargo, en qué medida es entendido como lo mismo el sentirse in-
digena y sentirse de tal o cual grupo especifico en el denominativo
propio. El hecho mismo de denominar indigenas a los grupos étnicos como forma
de identificacion global tiene que ser repensado, incluso se pone en evidencia una
cierta violencia simbdlica externa, en un sentido de etiqueta que subestima la for-
ma en que se piensan y presentan los miembros de un grupo en su vida cotidiana.

Los pueblos, en tanto especificidad étnica como los more, los araona, los esse
ejja, se mantuvieron con estrategias de silencio o huida, pero la aparicion del
vocablo indigena es reciente desde un contenido nuevo. Es un término politizado
que expresa una identidad que aglutina y una posicion politica ligada a la defen-
sa de determinados intereses de pueblos o culturas especificas. Es un sentido
que emerge con las acciones colectivas desde hace dos décadas (Molina, 1997).
Cuando comienza a generarse este proceso de politizacién, que luego culminara
con la insercién de lo indigena a la vida politica local, a su vez implica un despla-
zamiento de lo campesino como identidad englobante hacia todos los que viven
en las comunidades.

Respecto al proceso de re-etnitizacion, se ha propuesto el retorno a las identi-
dades como en el caso del pueblo tacana, resultado de una relacién dindmica du-
rante la construccién de demandas territoriales y sus tramites de legalizaciéon. De
tal proceso nos da cuenta un estudio de Herrera, Cardenas y Flores (2003), sobre
el impacto en las identidades en la relacion de actores tacanas y gubernamentales
respecto a titulacion de tierras comunales. La conclusion central de Cardenas y su
equipo resalta que en el norte amazénico boliviano, la categoria étnica fue cons-
truida por los sectores que se definian y eran definidos como campesinos. Hasta
los afos ochenta, no era comun hablar de indigenas tacanas en el norte amazénico
del pais. Nadie deseaba ser identificado como tal, ya que ello significaba colocarse
en el estamento mas bajo de la estratificacion social regional (2003).

En este punto, rescatamos a Rivero (2001), que dice que no existen culturas
totalmente end6genas, puesto que desde sus mismos origenes se han generado di-
versos tipos de intercambio y relacion, dando lugar a formas reciprocas de afecta-
cién. Este hecho, que puede representar formas tempranas de aportes equilibrados
o desiguales en lo cultural, no posibilita en nada la vialidad de una identidad “mes-
tiza” o “chola” como diriamos en la region andina del pais.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



En otros anélisis, se especula respecto al aislamiento o hermetismo cultural
como factor de garantia, de apego, o la fidelidad a la cultura original, marcando
al idioma como el principal elemento de la identidad. Tal es el caso que se cita
para los esse ejja: la conservacion de su idioma, los sistemas de valores y de con-
vivencia social puede atribuirse en gran medida a que se hayan mantenido en
un sistema social cerrado, al margen del circuito econémico-productivo instau-
rado en la zona, asi como a su espiritu guerrero e indomable que tuvieron hasta
la década de los sesenta del pasado siglo, cuando los misioneros evangélicos los
sedentarizaron.

Del reajuste teorico al reajuste politico

Cabe repensar los abordajes desde visiones intelectuales respecto a la comprension
de los procesos de mantenimiento y transformacion de identidades, lo que lleva a
repensar los marcos conceptuales con los que se trabajan la descripcion y anélisis
de las identidades y sus manifestaciones. Todavia las identidades y la valoracion
que se hace en un momento dado se remite a un punto de partida original; a decir
de Combes, son definiciones que suponen la existencia de un grupo social portador
y transmisor de la cultura (Combes, 2003). Pero cada vez se expande la critica a los
enfoques que tocan a la identidad étnica y la cultura como sustancias (Combes,
2005; Lehm y Melgar, 1999), como residencia, como cierre. Como alternativa se
propone entender la cultura como viaje (Cliford, 1997), como itinerario, como co-
municacién y como gramética de relaciones (Adler-Lomnitz).

En el debate académico sobre la antropologia se discute la consistencia de los
fundamentos teoricos e histéricos que le dieron origen, lo que esta llevando in-
cluso a poner en duda su status como ciencia social, al menos en los términos que
proponian sus fundadores, principalmente de origen anglosajon. Es conocido que
la antropologia se desarrolla con el colonialismo europeo en los paises lejanos en
geografia y diferentes en pautas culturales y formas de vida a Europa. Es en ese
periodo cuando se ubica a la cultura europea como medida de evolucién social de
otras sociedades.

El reajuste tedrico se extiende hacia una revision radical de las nociones de cul-
tura e identidad que habian dominado los marcos tedricos para describir a las so-
ciedades nativas, nombre con el que designa la vieja antropologia a las sociedades
no occidentales. Para la mayoria de sus principales exponentes y seguidores, la cul-
tura de aquellas sociedades es caracterizada como una residencia y era mds pura si
estaba aislada en un lugar especifico. La identidad social ha tenido y atn tiene un
enfoque y una historia similar. Desde estas visiones es que se niega a las sociedades
la posibilidad de intercambio, adaptacion y abandono de ideas y artefactos cultura-
les, con el riesgo de desaparicién de la cultura propia o, en otros casos, de transitar
hacia el mestizaje. Para aquellos, toda adaptacion cultural y cambio se entendia y
todavia se entiende como camino a la extincién.

Con la nueva vision de cultura se descarta referirse a ciertos contenidos cul-
turales como datos objetivos de la pureza de un grupo, como hechos adheridos
al cuerpo biologico. Algunos antropdlogos ya descartan referirse a objetos tangi-
bles y proponen entender a la cultura como una trama e intercambio de signifi-
cados que no estan presentes en la mente de los individuos sino en las relaciones
que construyen éstos. Junto a la cultura se propone definir la identidad social
como un sistema de relaciones, como un movimiento, en el sentido de que sus
contenidos estan siempre sujetos a ser cambiados mientras exista la sociedad que
expresa esa identidad.

IDENTIDADES, CULTURAS Y ACTORES

105



106

Ahora, queda por trasladar la recomposicion teérica hasta los diferentes gru-
pos de la sociedad, a la cultura politica de sus miembros, pero principalmente de
las élites politicas. Esto no es un proceso sencillo —~aunque desde el Estado y las
leyes se promuevan normas favorables— ya que la pervivencia y actualizacion de
la cultura en su version estatica y esencialista es una posicién politica ligada a la
defensa de una diversidad de intereses. En localidades y ciudades de la region
amazonica, los casos mds conocidos son, por ejemplo, las posiciones de ciertos
grupos locales urbanos que quieren seguir viendo a los indigenas como los descri-
ben los cronistas y recién reconocer que son realmente tales. Esto muestra que se
mueven todavia con las viejas definiciones de cultura e identidad. Lo que interesa
resaltar es que el reajuste de estas nociones no es un paso facil, mas atin porque
extienden sus efectos y sus usos a otras esferas como la politica o la economia.
Abhora tal vez la ventaja principal sea que aspectos como el multiculturalismo y
los derechos de los pueblos indigenas tienen un status politico internacional que
ya es dificil de descartar desde posiciones locales, ya que ni los gobiernos nacio-
nales pueden hacerlo.

En las politicas institucionales, al igual que en las percepciones de la vida co-
tidiana, es comudn encontrar objetivos como el “de mantener la cultura” o frases
como ‘“la vida ya no es como antes” para dar cuenta de que ciertos artefactos cul-
turales ya no son practicados. Incluso entre los indigenas se mantiene la nostalgia
de recuperar la cultura de antes, lo que muestra cuan insertada esta esa visién
estatica que ahora critico. Pero estos objetivos tampoco son incoherentes en si
mismos, mas aun si representan posiciones estratégicas de actores sociales en si-
tuacién de desigualdad y exclusion social. Desde una nueva visién de cultura,
objetivos como los que nombro son propuestas referidas a *“ conservar la cultura
propia que ahora tenemos”, cultura propia que en cualquier lugar del mundo tie-
ne algo de lo ajeno.

Bibliografia

Albo, Xavier
2002 Iguales aunque diferentes. Hacia unas politicas interculturales y lin-
gtiisticas para Bolivia. La Paz: Ministerio de Educacion, Unicef y
Cipca. (4ta ed. Actualizada).
Barth, Frederic
1976 Los grupos étnicos vy sus fronteras, México: FCE.
Bogado E., Daniel
2006 Beni: autonomia con identidad y desarrollo politico econémico. Trini-
dad: PIEB.
Block, David
1997 La cultura reduccional de los llanos de Mojos. Historia de Bolivia.
Sucre: Talleres graficos Tupak Katari.
Carlo, Carol; Guadalupe Vacallanos; Emma Télez
2005 Desarrollo economico local, una vision en construccion. La Paz: PIEB.
Cliford, James
1999 Itinerarios culturales. Madrid: Gedisa.
Cornejo Polar, Antonio
1997 Mestizaje e hibridez: los riesgos de las metdforas. Apuntes, Revista ibe-
roamericana. Vol XIII, num. 180, julio - septiembre, 1997.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Crespo Avaroma, Juan Carlos

2005 Decalogo de la geohistoria guayaramivense. La Paz: Plural.
Garcia Canclini, Néstor
1990 Culturas hibridas, estrategias para entrar y salir de la modernidad.

Meéxico: Grijalbo.
Giménez, Gilberto
1998 Identidades étnicas: estado de la cuestion. México: Instituto de inves-
tigaciones Sociales de la UNAM.
Herrera, Enrique; Cleverth Cardenas; Terceros, Elva
2003 Identidades y territorios, indigenas, estrategias identitarias de los ta-
cana vy ayoreo frente a la ley INRA. La Paz: PIEB.
Lehm, Zulema et al.
1999 Matrimonios interétnicos y reproduccion de los grupos étnicos en los
llanos de Mojos. Trinidad: CIDDEBENI.
Lehm, Zulema
2004 Bolivia: estrategias, problemas y desafios en la gestion del territorio
indigena siriond, wgia. Santa Cruz: CIDDEBENTI.
Melgar, Tania
2002 Guarayos de Mojos: comunidad naranjito. Trinidad: CIDDEBENI.
Molina, Wilder
1997 La emergencia del movimiento indigena del Beni en el contexto de la
democracia en Bolivia. Desde las movilizaciones intercomunales hasta
la marcha por el territorio y la dignidad. Trinidad.
Molina, Wilder; Wigberto Soleto
2002 Sociedad local y municipio en el Beni. La Paz: PIEB.
Prefectura y Comandancia General del Departamento del Beni
2006 “El Beni hacia las autonomias y la constituyente”, II encuentro de-
partamental. Trinidad.
Rea, Hilda
2005 Elite carayana, dominacion estructural y modernizacion politica en
San Borja. La Paz: PIEB, CIDDEBENI, IDIS-UMSA.
Ribera, Julio

1984 Los yuracaré. Cochabamba: Universidad Catolica Boliviana.
Rivero Pinto, Wigberto
1999 Identidad cultural mestizaje en Bolivia. En http://www.amazonia.

bo/bibli/mestizaje.doc.
Ros, José; Combes, Isabelle
2003 Los indigenas olvidados. Los guarani-chiriguano urbanos y periurba-
nos en Santa Cruz de la Sierra. La Paz: PIEB.
Zajechowshy, Kely
1992 Cambios culturales y economicos en tres comunidades trinitarias ante
el incremento de la colonizacion en el parque nacional Isiboro Sécure.
Tesis de grado, 1992.
Zeitum Lopez, Said
1991 Amazonia Boliviana. La Paz: Visién.

IDENTIDADES, CULTURAS Y ACTORES

107



. Como tl sientes a la gente, como ti la
percibes respecto de lo que dicen, de
lo que creen?

Ana Cristina Solange Crespo Suérez’

Gente

La gente beniana tiene un hablar quizds més pausado que el resto del oriente bo-
liviano; ésta es una apreciacién con base de hecho subjetiva, pero recogiendo per-
cepciones de otras personas, de Santa Cruz especialmente. Tenemos:

El beniano es orgulloso, aunque a veces esta caracterizacion quizas pueda des-
embocar en el dicho de que el camba beniano es farsante. Cierto o no, es algo
proyectado.

Hay gente que distingue a los benianos, en el hablar mas natural, sin modismos
de afuera, y més bien, con dichos costumbristas.

Los benianos son destacados fuera de su tierra. En las universidades, inclusive,
mas del 90 % de los pastores cristianos evangélicos es beniano en Bolivia.

Hay gente que distingue a los — Los benianos en las universidades de Santa Cruz son gente que
benianos en el hablar mas destaca, creo que tienden a buscar oportunidades fuera de su
natural. tierra y que esa aspiracion también va acompanada de progreso;

usualmente, estdn mas fuera que dentro de su tierra.

La gente es luchadora, pero a la vez poco consciente de que el mundo fuera del
Beni estd en constante evolucion. No muchos estdn ocupados en conocer qué
hay fuera del Beni y de Bolivia, en cuanto tecnologia, y no me refiero a cosas
complicadas, sino a una exploracion consciente de las tecnologias de la infor-
macién. Por ejemplo, el envio de mensajes instantaneos o chat.

Percepciones en la Web

Como ejemplo tenemos la pagina Guayaramerin.com, que es una iniciativa
que merece respeto y que proyecta algo y dice mucho sobre la responsabilidad
y cuidado de la imagen o la marca de la regién de esta ciudad.

El Beni tiene un posicionamiento turistico en los buscadores. Es un destino
turistico para los buscadores. Ese es nuestro posicionamiento.

Existen algunos buenos sitios webs, del Beni, y de algunas localidades del Beni,
algunas responsablemente realizadas, otras no.

Residente de Guayaramerin.



Miisica
— No hay mucha préctica para citar a los autores del repertorio beniano. Se nece-
sita generar el habito, partiendo desde la educacion formal.

— EI Beni, sentido e intuido, mas alla del conocimiento académico, se proyecta
como un gigante dormido, como una regién verde que mds que esperanza, ya
demanda acciones en el presente.

Culturas
Culturalmente, el Beni representa més bien timidez, que no coincide con el brio de
su gente a la hora de consolidar su marca a nivel nacional.

Recuerdo que en ocasion del Taller Nacional de Visiones de Futuro, realizado
en la ciudad de La Paz, la representacion de nuestro departamento hizo un pronun-
ciamiento acerca del mayor reconocimiento (en todo aspecto: turistico, econémico,
politico) que necesita esta parte del pais, en alusién a que Bolivia no sélo es altipla-
no.Y considero que la respuesta de los panelistas e intelectuales fue de admitir una
verdad: el Beni, rico en manifestaciones culturales, y tan diverso en si mismo, en
su gente, no tiene por qué estar marginado, pero es responsabilidad de su propia
gente, de nosotros, benianos de nacimiento y corazén, consolidar una marca propia
dentro de Bolivia, en el sentido cultural sobre todo, porque ademas, la cultura y el
desarrollo econémico van de la mano, especialmente en el turismo.

Para hablar de cultura beniana, considero que ésta no estd restricta a lo tradicio-
nal u originario, porque también existen caracteristicas en la gente que vive en el
area urbana, de los distintos niveles econémicos.

iComo brilla el Nombre del Beni en Bolivia, en el mundo? ;Como se distingue a
su gente?

Asi como cada pais proyecta una marca, cada departamento o region de Bolivia
tiene caracteristicas propias.

Tan importante es saber quiénes somos y qué tenemos, porque esto no sélo
tiene implicaciones culturales sino también econémicas. En la medida en que
el nombre del Beni se consolida, comenzando por una proyeccién unificada, si
se quiere un discurso visual del Beni, es claro que eso desemboca en una mejor
proyeccién o ‘“‘marca departamento” de Bolivia, a nivel nacional y en el contexto
internacional.

;Queé proyecta el Beni en Internet? ; existimos?

A medida que los gobiernos de los paises van dando por sentada la idea de que un
posicionamiento de marca mejora su suerte con el turismo y los inversores, los gru-
pos internacionales de publicidad y de relaciones pablicas destinan materia gris y
asesores al tema, y crean divisiones especializadas. Los clientes son desde regiones
industriales hasta paraisos turisticos.

Estrategias

“Estado, Nacion y ciudadania multicultural en el Beni”. Conceptos de Identidad
Cultural

La identidad cultural estd dada por un conjunto de caracteristicas que permiten
distinguir a un grupo humano del resto de la sociedad y por la identificacion de
un conjunto de elementos que permiten a este grupo autodefinirse como tal. La

COMO TU SIENTES A LA GENTE



110

identidad de un pueblo se manifiesta cuando una persona se reconoce o reconoce a
otra persona como miembro de ese pueblo.

El Beni, ;puede tener una marca departamento?
Primero, debe tenerse en claro cudl es la diferenciacion de la identidad cultural,
respecto del resto del pais, respecto de la zona oriental de Bolivia.

— Para consolidar la identidad, no so6lo se debe privilegiar el rescate y conser-
vacion de las manifestaciones, sino de alguna manera fomentar a las nuevas
generaciones a la creacion.

— El Beni tiene muchos elementos que pueden ser organizados y lanzados como
un producto altamente diferenciado, como parte de la zona oriental de Bolivia.
Por ejemplo, el Beni es la Bolivia Amazénica, que el mundo no conoce. El Beni
es la Amazonia de Bolivia, nada més y nada menos.

—  Un icono beniano mas destacado que percibo a la hora de identificar visual-
mente al Beni es el machetero; pese a que no fusiona la diversidad de grupos
étnicos, pero dado su posicionamiento, considero que es una base para trabajar
la imagen visual, impresa del departamento.

La cultura necesita del turismo y el turismo necesita de la cultura

Para lograr un fortalecimiento en las dreas de turismo y cultura, debe crearse o
reforzar una relacién entre agentes y operadores de turismo, con las instituciones
culturales de todo el Beni. Una unidad cultural necesita de un técnico en turismo
y una agencia de viajes y turismo, necesita un agente o persona técnica, ligada al
turismo. Esta es una relacion productiva y redituable para las regiones. Creo més
bien en la sinergia entre estas dos areas.

Exportar cultura, fomentar el turismo
— Analizar las posibilidades del segmento turistico cultural en el Beni. Esto es un

estudio de mercado del turistico.

—  Delimitar qué es turismo cultural en el Beni.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Costumbres, masicas, danzas, comidas

Ricardo Cuéllar Mufioz'

iHacia donde vamos?

Hablar sobre nuestro Beni y las poblaciones que lo conforman en el campo de lo
cultural, el cual esta formado por sus costumbres, musicas, danzas, comidas y
otros elementos que constituyen la parte de la cultura del departamento, es tener
que hacer un pequefio recuento de los hechos histéricos desde su fundacion y ver
si hasta el presente el Beni, a través de su gente, ha tenido una identificacién fo-
lklérico-cultural propia. Lamentablemente, se ha venido tergiversando la palabra
identidad, pues, si bien decimos que nuestro folklore nos identifica culturalmente,
en parte es cierto, mas si miramos desde el fondo de las cosas, nuestra identidad
cultural, asi como el folklore, se ha mezclado con otra cultura, inclusive extranjera.

Empecemos por mirar la vestimenta tipica con la que se identifica culturalmen-
te al Beni. Esta ha sufrido y sigue sufriendo transformaciones, ya que ha perdido el
gusto de la tierra y su identidad autéctona. Asimismo, nuestras danzas adquirieron
un ritmo modernizado, perdiendo el sentido mismo de su esencia lugarefia y, por
ende, nuestra identificacion ya no es propia porque ha copiado lo ajeno a nuestra
vivencia cultural y a las tradiciones en las fiestas patronales y otros eventos donde
se muestran nuestras musicas y danzas. A ellas se las muestra como un niimero mas
del programa, pero con un sentido distinto a lo autéctono, a lo regional.

No existen en nuestro medio instituciones encargadas de proteger nuestro
folklore, nuestra musica, las danzas, aunque exista en el POA de las municipa-
lidades un item para cultura y folklore. Este no se utiliza en ello; los profesores
de musica de los colegios y escuelas solo ensefian las canciones y musica que se
bailan e interpretan en discotecas y karaokes. Por lo tanto, cada dia nuestra cultura
folklérica se estd perdiendo porque, ademds, no sabemos el significado de las dan-
zas y vestimentas, porque casi nada se ha escrito sobre ello. No existen archivos
histéricos sobre el origen de nuestras danzas y musica y, por tanto, nadie sabe su
significado artistico.

Mi propuesta seria que, mediante un voto resolutivo emitido en este encuen-
tro, pidamos y exijamos a las autoridades politicas, educativas, edilicias y otras
instituciones, ayuden a conservar nuestras culturas para poder salvarlas de su de-
saparicion. La consecuencia seria la desaparicién de una identificacion propia y la
extincién de la cultura folklorica del Beni.

1 Profesor, residente de Magdalena.






Panel 6:
Narracion mitica y literatura

Panelistas: Rosario Aquim, Pilar Gamara,
Homero Carvalho, Antonio Soto,
Juan Carlos Crespo.






Ser escritor en la Bolivia de hoy

Rosario Aquim Chévez'

Los escritores nos encontramos hoy ante el dominio de la ciencia oficial, de la
creencia y de la racionalidad cientifica que invade la vida cotidiana de los anéni-
mos, de los cualquieras; y ante la era de la democracia, vista como destino social
por la politica moderna. Es una democracia de las grandes masas, de las multitudes
negricianas, de los movimientos sociales indigenas, y también de las grandes regu-
laridades que se prestan a los calculos de la ciencia y al desorden y violencia de una
nueva arbitrariedad mundial.

En esta era de la ciencia y de la democracia, la autenticidad de una existencia,
como la existencia del escritor, depende tinicamente de la conciencia de su propia
historicidad... cuanto més despierta sea esta conciencia, mayor sera la posibilidad
de superacion de su propia historicidad.

Este enunciado se hace carne cuando ojeamos el decurso de nuestra partici-
pacion como escritores en la historia de nuestro pais, cuando descubrimos la so-
folencia en que se ha debatido nuestra conciencia, sumergida en la indiferencia,
levantando la bandera de la “necesidad” como practica del vacio, en busca de las
parasitarias sintesis de la pasividad.

Y es que los escritores hemos perdido nuestra capacidad de desear, (el deseo se
ha convertido en el temor abyecto de esta carencia). Hemos renunciado hace mucho
tiempo a nuestra condicién de revolucionarios, pues el deseo es, en esencia, revolu-
cion. El sistema asfixiante en el que nos hemos debatido ha logrado reprimir nues-
tro deseo, porque no puede soportar una posicién de deseo verdadero sin que sus
estructuras de explotacion, avasallamiento y jerarquia se vean afectadas. El deseo
representa una amenaza vital para la maquina social dominante, no importa cuél sea
su procedencia, por ello es imprescindible creer en el poder interior del deseo para
engendrar su objeto de lucha, aun sea bajo la forma de la irrealidad, bajo la forma de
la utopia del escribir. El deseo produce lo real, es productor de realidad, es realidad
psiquica que llena la carencia preparada, organizada en la produccién social.

En esta era de la ciencia y de la democracia, el escritor debe articular un doble con-
trato con esta historia del deseo: un contrato narrativo y un contrato politico. Un con-
trato narrativo le plantea el desafio de abandonar su guarida, lo obliga a desperezarse,
a dejar el retiro de su abstraccién y de su ensimismamiento subjetivo y contemplativo
de los acontecimientos y de sus personajes imaginarios con nombre propio, para re-
latar los hechos de la realidad en el tiempo de la memoria presente de la vida de las
masas. Y, un contrato politico, le exige intervenir, comprometerse, donarse desde su
asombro a la interaccion de las dinamicas sociales, ser parte a la manera de Braudel
de la metéfora del asesinato del rey. La muerte del rey es para el escritor la muerte del
poder y de sus injusticias, como centro y fuerza de la historia, que no es otra cosa que
enmudecer al poder. Matarlo, es convencerlo de no hablar, de no tener nada que decir.

El deber-ser del escritor de hoy es, pues, ayudar a los pobres a matar al rey, no
importa cudl sea su origen, para restablecer la soberania del presente en el relato

1 Escritora, residente de la ciudad de La Paz.



116

del nuevo sistema del discurso. Porque la poética del escribir, en la Bolivia que se
ha propuesto renacer hoy, es una poética del deseo y de la invencién, cuyo fin es
producir un nuevo régimen de verdad en la ficcion literaria.

Este nuevo escenario del rey muerto obliga a los escritores a intervenir en una
Bolivia de la palabra excesiva, de la palabra ilegitima, de la letra muda. No es ya la
palabra ni la escritura del rey, la singularidad de su palabra excedida en legitimidad
no es ya su nombre propio ni su firma, cuyas reglas de legitimidad garantizaban su
palabra y su escritura. Ahora se trata de la palabra y de la escritura que palpita en
las masas de los pobres. Porque “Los pobres son aquellos que hablan como ciegos
anivel del acontecimiento, porque el hecho mismo de hablar es para ellos un acon-
tecimiento. Son los pobres aquellos que se “encarnizan” en escribir, en hablar de
los demas y en relatarse” (Ranciere).

En Bolivia, los escritores estamos asistiendo al “renacimiento” de los pobres y
a la legitimacion de su palabra y de su escritura. Estamos asistiendo a la vanidad
seductora de la palabra y de la escritura de los an6nimos, al peligro que su legitimi-
dad implica. En este sentido, ser escritor hoy es ser capaces de extirpar del cuerpo
de la sociedad al fantasma hecho de palabras sin cuerpo, que la sombra del rey
muerto ha infiltrado entre sus stbditos.

El escritor es un mago de las palabras, y su magia consiste en perseguir la verdad
dela ficcion, una verdad que ya no esta escrita en el papel o en el viento, sino graba-
da en la textura misma de las cosas y de la vida. Todo habla, no hay palabra perdida
y lo que més verdaderamente hable es aquello que esta mudo. La magia del escritor
es devolverle al cuerpo mudo de los pobres la voz que fue usurpada.

Cuando la noche sacudio sus alas

y las estrellas cayeron en las cuencas

en tus 0jos se miraron

la selva antes de ser selva,

la pradera antes de ser pradera

y el rio

cuando no era mds que una gota suspendida en el aire.
(Moxitania - Pedro Shimose)

El lugar nos toca, su particularidad nos invade, Ruber Carvalho nos pregunta:

sSabes amor como es el rio Mamoré? ;Razon de ser de mi tierra, raiz
de agua de mi pueblo?

Rio, solo un rio, sin puntas, simplemente un ovillo del tiempo que
corre, avasalla, se fatiga, se revuelca, se embravece como cien toros
malheridos y hace un tajo en la pampa, se sumerge y arrasa en su
prisa y sus ansias de mar. (Rio Mamoré - Ruber Carvalho Urey)

El lugar nos sorprende, sus detalles nos embriagan, nos hacen ser uno con la tierra:

Ya vengo de Mojos misterioso, identidad definitiva de la pampa en
medio de la tierra y de la aurora, donde yace el yomomo y la tacuara
junto a la garza, el tucan y la bandurria, cerca del ciervo, el caiman,
la capihuara, del lado en que nace el sol y la sucuana, y supura el
caldo de la cafia los mds dulces manantiales de rocios. (Mi patria

Grande - Ruber Carvalho Urey)

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El lugar moldea y construye en la poesia un sujeto misterioso y inico, un hom-
bre y una mujer del Beni, donde se evidencia un derroche de palabras que hablan
de la identidad de una tierra que cantan en el silencio de una escritura cuyo cuerpo
es al mismo tiempo voz y palabra.

jOh, este hombre del Beni hecho de agua
De hamaca, de maleza vy de torrente!;
joh, este hombre del Beni hecho de lodo
Que es domador, delfin y siringuero!;
joh, este hombre del Beni hecho de luna
Que es cachafaz, caporal, poeta!

Cine en la frente sus diademas plumes,
st es en la fiesta corifeo y tontochi:
chontiles dardos en la diestra cirie,

Si es la tribu pacaguara o chama

iy atado a su corcel corta los vientos

con la fayanca de su lazo ocho

para enredar el testuz del toro!

(Elogio del Beni - Horacio Rivero Egtiez)

Sin embargo, en el presente, el lugar, productor del sentido de nuestras pala-
bras, ya no esta, se ha diluido en el tiempo, su voz ha sido acallada, el exceso de
palabras y la violencia con que circula la voz de otro lugar, el de las montafias, lo
han avasallado.

¢Qué serd ahora de nuestra voz separada de nuestro cuerpo, de

nuestro cuerpo separado del lugar que nos constituye? El Beni es un sujeto histdrico,
¢Qué historia de vida inventaran nuestros pasos, en este devinir cuya historicidad es un espacio

silenciados, exiliados, “herida abierta” en la frontera de lo incierto? simbalico.

¢Quién estd interesado en impedirnos una manera de habitar al
mismo tiempo, un lenguaje y una tierra, un sabor de las palabras,
una voz del lugar?

¢Quién intenta matar, invisibilizar el lugar desde donde somos, desde donde
existimos?

¢Quién es el hereje, que pretende condenarnos a la produccién de una palabra
sin lugar, de una escritura sin raices? Una condena a muerte, en un tiempo donde
no hay palabra que no sea la expresion de la vida de un lugar, de cielo que no sea la
representacion de una tierra.

;Dénde termina tu presente

y tu pasado empieza?

la sangre verde del presente es fria

y se asemeja a las frutas de la selva,
cdscara seca y centro dcido que resuena
como nubes cargadas de agua vy electricidad
entre las arboledas.

sy la madera destrozada

v nuestros caddveres hambrientos

en qué cementerio yacen?

(A Balbina Chaima - Nicomedes Suarez Arauz)

SER ESCRITOR EN LA BOLIVIA DE HOY

117



118

El Beni es un sujeto histérico, cuya historicidad es un espacio simbélico, una
superficie de inscripcién del tiempo como productor del sentido de quienes somos
hijos de esta tierra. El Beni tiene corazén de palabras, en ¢l habita un cuerpo de
saberes que son parte de su imaginario histérico-politico y un cuerpo de evidencias
sensibles que conforman su cultura hecha de musica y de versos.

Este anaranjado atardecer de garzas soriadoras,
de rios,

de ribera roja,

de raices,

de memoria,

del tiempo que no olvida,

del ansia que retorna

del alma que cabalga

en busca de si misma.

(Recuerdo - Rosario Aquim Chavez)

El Beni es la selva del reconocimiento, del viaje por las huellas materiales que las
huellas de la escritura muestran parecidas a si mismas, huellas que se dejan perci-
bir en su identidad por el viajero que recorre los tiempos diferentes que el mismo
espacio selvatico hace coexistir. Esa coleccion de “museos del hombre” inscritos
en la naturaleza, que nos hablan del quehacer de antes, pero que aun y siempre nos
permiten sentir desde la poesia el lugar del beniano de hoy.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El ultimo bosque

Marfa del Pilar Gamarra Téllez'

Mitos, cuentos y relatos sobre la Amazonia

Elltimo bosque explora un mundo magico, pleno de la belleza salvaje y natural de
las criaturas que habitan la selva amazdnica, las que viven en un reino de equilibrio
bajo sus propias reglas y normas, acechadas por el peligro de la presencia de los hu-
manos y del avance inexorable del mundo moderno. Ante este inevitable devenir
histérico, su Gnica defensa es recibir con gran precaucion a sus visitantes y vecinos
cercanos —los grupos étnicos amazonicos— y rechazar continuamente las oleadas
migratorias de los colonizadores de la selva.

Muchas de las caracteristicas de la vida silvestre de la Amazonia tienen un pa-
recido impresionante con las ideas miticas de un mundo perfecto supeditadas, a
veces, a dioses y otros poderosos omnipotentes, ante los cuales los vivientes de la
selva no tienen ningin escape. El paralelismo de los atributos, dones y otras cua-
lidades que manifiestan los personajes de los cuentos, relatos, leyendas y mitos
que son inherentes a los representantes de la flora y la fauna esta expuesto en la
narrativa del texto. El hecho de que muchos de los relatos ofrezcan una vision de
alteracion del habitat de los multiples habitantes de la selva nos ensefia con qué
cautela los humanos debemos utilizar sus recursos naturales.

La base de la narrativa de los relatos que exponemos son estudios socio-histéricos
y etnogréficos del noroeste amazonico de Bolivia. Durante mas de una década, se
examinaron y recopilaron antiguas fuentes de informacion oral y escrita. Reunién-
dose en muchos de los relatos la fantasia y la realidad, se dio vida a algunas especies
de flora y fauna. En la compilacién completa de la obra El wiltimo bosque, se exponen
procesos socio-historicos, formas culturales y actividades cotidianas de los habi-
tantes del mundo amazénico. Asi, se hace presente el pasado donde cobran vida las
barracas gomeras, centros siringueros, rios, ciudades del norte amazénico, la navega-
ci6n a vapor, actividades artesanales como la cesteria y la caza y recoleccion de frutos.

Se ha identificado una trilogia de dioses: el dios Babe, la diosa Pirichuchio y el
dios guerrero, Iba queiba. En el texto se exponen sus conjuros y maleficios favori-
tos, sus atributos, diversiones y formas de vida; todo esto extraido de la tradicion
oral de las barracas gomeras y vueltos a contar de forma tal que sea accesible a los
nifios y nifias. Al final de cada relato, se incorpora una pagina de actividades que el
nifio o la nifia que lee el texto puede trabajar solo o con la guia de un adulto.

Al ser un texto para el insumo de actividades en aula, se presentan los siguientes
recursos didacticos:

Conecta el relato con los procesos socio-histo-
ricos de la Amazonia boliviana.
Con el objetivo de que la lectura del mito
ALGO DE HISTORIA |:> cuento o leyenda sumerja al nifio en aconte-
cimientos, hechos y procesos socio-historicos,
el relato se desprende de la ficcion, se expone
el sujeto histdrico y las conexiones del mismo
con la temporalidad historica.

1 Historiadora, residente de Riberalta.



120

La temporalidad histérica es construida a partir del concepto de ciclo extrac-
tivo “hace muchos medios fabricos siringueros”, o ciclo recolector “cuando el
arbol del almendro no acababa de donar sus castafias blancas”, marcando la fase,
periodo o etapa del fdbrico siringuero concepto que define el tiempo histoérico
amazonico durante el siglo XIX y XX y permite la conexién con el mundo eu-
ropeo y norteamericano, al que se articula la economia de la goma elastica. De
igual manera, la colonizacién siringalista marca, definitivamente, el tiempo cero
con la historia nacional. La ruptura de la temporalidad histérica amazonica, la
colonizacion produce el cambio, es el acontecimiento mismo del devenir historico
de los habitantes de la selva.

Asi, sin que el receptor del texto lo pretenda, estd inmerso en la temporalidad
historica amazoénica. El relato puede envolver al nifio lector en un tiempo mitico y
relacionar, en otro contexto, el tiempo kronos (ciclo extractivo y fdbrico siringuero) e
inclusive entrecruzar el tiempo kairos (el tiempo de vivencia individual y colectivo
de los habitantes de la selva).

Recurso que da referencias sobre ciudades,
actividades socio-econémicas, recursos de

PARA INFORMARTE |:> flora, fauna e hidrografia y tiene como objetivo

didactico lograr la conexion entre el sujeto y
los conceptos utilizados en el relato.

Explica la accion de los actores sociales: in-

ventores, empresarios, comerciantes, zafreros,
PERSONAJE :>

siringueros y otras individualidades histéricas

0 miticas.

Finalmente, un recurso infaltable es el glosario de términos. El mismo facilita la
lectura e incorpora el aprendizaje de nuevos conceptos; sin los mismos la narrativa
no cumpliria el objetivo didactico que se pretende.

A partir de la lectura del texto, muchas de las actividades pueden reinventarse o
realizarse otras disimiles.

Se espera que padres y madres de familia, profesores y profesoras o cualquier
persona adulta pueda leer El wltimo bosque y compartir con los nifios y nifias la
informacién socio-histérica del mismo.

Se tiene como expectativa que profesoras y profesoras incorporen algunos de
los relatos, cuentos, mitos o leyendas del texto como lecturas introductorias a
tematicas de ecologia, medio ambiente, historia, geografia y ciencias de la vida.
También se pretende que realicen actividades en el aula o en los hogares, que in-
cluyan temas transversales de valores, equidad de género, tolerancia, igualdad,
etc., pero, sobre todo, para la recuperacion de las tradiciones, costumbres y for-
mas de vida de sus comunidades sociales. En definitiva, los relatos insertos en el
texto son una via para la consecucion de la formacion y recuperacion identitaria
del norte amazonico de Bolivia.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Primer relato

Pirichuchio. La Diosa Alada del Pantano?

(Mito asociado a la vibora sicuri o boa constrictora)

Desde los tiempos més remotos de la historia de la selva, el origen de la boa cons-
trictora, la vibora sicuri, la diosa alada del pantano, ha sido objeto de preguntas y
respuestas de parte de los humanos. Sin embargo, lo cierto es que ha existido y ha
existido siempre en las selvas del mundo amazénico. Muchos siringueros, jorna-
leros y montaraces madereros juran haberse encontrado con la fiera del pantano.

Uno de los pocos humanos que logré sobrevivir a un encuentro con la diosa del
curiche fue un siringuero de los centros gomaleros del rio Orthon. Asegura él que
la misma reina del pantano, la Pirichuchio, relaté su increible desgracia. Este sirin-
guero habia salido de caza cuando de pronto se le acerco el monstruo del pantano,
la diosa alada de la ciénaga. Después de esta experiencia cont6é a muchos, y estos a
muchos mas, el relato de la diosa Pirichuchio.

Hace muchos, muchos medios fabricos siringueros habia en los montes més altos
una joven mujer muy hermosa, la més hermosa del alto monte, tanta era su belleza
que los mismos dioses de la selva la visitaban con frecuencia sin poder resistir su
dulzura y especial candidez.

Sucedi6 un dia, cuando el almendrillo florecid, que el dios Babe, el mas grande y
poderoso de los montes, porque Babe es el que tiene mas poderes de toda la jerarquia
divina del mundo selvitico, se present6 ante la doncella y le pidi6 algo de comer y de
beber. La joven mujer le dio chicha de gualuza endulzada con miel del dulce marayat.
Mas el poro y la tutuma ofrecidas por ella, filtraban la hiel amarga de la esquiva urina.

Enrojecido y furioso, como si millares de hormigas cepes o de palo santos hayan
invadido su divina corporeidad, con la frente sudorosa y crispados los labios, el
dios Babe, el manto verde intenso levanté. La cabeza coronada de mil hojas de
uruct sacudi6 con gran estruendo. Las largas piernas como troncos del drbol de
siringa estir6 y estiré. El torso como el almendro centenario, mas y mas grueso se
volvié y de un solo empelldn, el dios Babe tir6 al suelo la tutuma y, a cien metros
mas alli, lanz6 el poro que le habia ofrecido la joven.

Un estruendo en media selva, como miles de tormentas y centelleantes los ojos,
el dios Babe exclamo.

— jComo te atreves mujer! ;No he guardado tus suefios, he cuidado tus recintos,
no te he hecho hermosa? No hay ninguna como ta ;qué me ofreces aqui?

La mujer le respondié.

— Como tu bien sabes, la bella urina es esquiva y no siempre puedo cuidar que
penetre en el corral. Debi6 descuidarme ayer, al mediodia, cuando al arroyo
bajé; sigilosamente entra por el sendero del rio, voltea las cadenas del pahuichi,
de mi centro siringuero, pues tan solo estdn trenzada de panchos del tronco del
cedrillo, y logra verter su orina en el jasayé de mi cocina.

Muy humilde continué.

2 Relato de Belisario Medina.

EL ULTIMO BOSQUE

121



—  Sin querer te he atendido mal,
Sin saber te he ofendido, dios Babe.
No te enfades padre mio.
Poderoso sefior de todos los montes, de las pampas de los rios y de todas las
criaturas que habitan en la selva.
Gran sefior de los bejucos, de las palmas y maderas.
Divino hacedor del bosque.

Llorosa prosigui6 la joven pidiendo perdon a Babe.
—  jPerdéname Babe! no volvera a ocurrir.
Te puedo ofrecer miel de la abeja siringuera y leche de majo, o si prefieres de
asai. También tengo licor de castafia, blanco y dulce.
O mejor y si prefieres, fruto del arbol del pan; esta tierno y es sabroso. Si te
apetece, un pan de motact o un plato de frutos de sinini.
Sollozando, imploré e imploré.

— No te enfades padre mio, no volverd a suceder.

Pero el dios Babe era soberbio e implacable. No respondia a los ofrecimientos de
la joven. Era arrogante y altivo. Se sabia el mejor. El més poderoso de

Nadie se atrevié a contradecir todos los dioses de la selva, el que podia vencer al ventarrén del rio, al
a Babe, pues todos le temiany ~ huracdn de la pampa. Nadie habia osado jamas entrometerse con él,

obedecfan ciegamente. menos enojarlo y peor engafarlo. Ni el Iba-queiba, el dios guerrero de

122

la selva, que siempre rondaba tratando de usurparle el trono.

La joven arrodillada no dejaba de llorar y gemir. Sus gemidos
lastimeros llegaron a los oidos de otros dioses misteriosos, pero nadie se atrevi6 a
contradecir a Babe, pues todos le temian y obedecian ciegamente.

Como Babe no mostraba el menor signo de paciencia y menos de comprension
o piedad, la joven se tendi6 a sus pies. Babe la miraba desde lo alto, como si fuera
el alto firmamento.

Sus pies sobresalian como salen las raices de un milenario bibosi. En sus pier-
nas, tan largas, las hormigas recorrian una a una sus extremidades, limpiando pro-
lijas y laboriosas sus llamativas vestiduras. Todas afanosas recortaban sus ropajes.
Cientos de criaturas, siempre estaban alifiando el manto sagrado de Babe. Los lo-
ros, tucanes y parabas escogian sus mejores plumajes y los lanzaban a Babe, que
cada dia cambiaba sus vestiduras. Ese dia vestia de un intenso azul. Bordaban su
camijeta las cuchivas amorosas, con cordones de vainilla y cuentas de sirari. Los
botones de su traje se alineaban de diez en diez, arreglados con conchas de caima-
nes, entremezcladas las filas con caparazones de petas. Lo que mas sobresalia eran
su escudo y su coraza, ambos armados con centenares de duros cocos de almendra.

Imponente en su tamafio, implacable respondié:

— Permanecerés extendida. ..
Te arrastraras por los pantanos y... viviras en la ciénega.

Y continud6:

— Los curiches te alimentaran. .. alli te confino en los confines de la selva.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



No deseo volver a verte. Nunca... nunca jamas.

Babe se empefi6 en convertir a la doncella en una horrenda criatura, de tal ma-
nera que cuando la joven se atrevié a mirar a Babe, sus ojos se convirtieron en dos
huecos profundos. Al fondo quedaron sus grandes ojos, como mil brasas del buyon
del siringal. La cara dulce y redonda, cobro singular definicion. Anchas las meji-
llas, més extensas que una docena de rayas. Las orejas se sumieron, quedando en
su lugar sélo dos grandes orificios, los mismos que parecian las oscuras cuevas del
taitetd o el tejon. Crepitaron sus dientes y reaparecieron tan largos y filudos que no
habia animal conocido en todo el monte que portara tal espanto.

Cuando la joven intent6 incorporarse, sus piernas se unieron en una sola y larga,
larga cola; mas larga que las de cien caimanes y mas fuerte que las de mil lagartos,
rematada con mil ptias, como si se reuniesen cientos y cientos de grisos. Sus brazos se
retorcieron y dispersaron en diez. Todos cubiertos de conchas obscuras y, renegridas
como la espalda del horrible pez carancho del pantano, emergieron como cientos de
cientos de alas del més negro sucha. Las fragiles manos se perdieron, culminando las
extremidades en espantosas garras como las de una docena de tigres y atin mas filosas
que las de todos los pejiches que puedas imaginar. Al mirarse los nudillos, le habian
brotado unas protuberancias tan grandes que parecieron las espaldas de dos decenas
de iguanas reunidas. Los hermosos pies perdieron su delicadeza y de pronto se en-
sancharon como pezufias de anta, pero mas toscas y torpes que las de veinte taitetts.

Cuando convertida en tan singular monstruosidad se quiso incorporar, s6lo
pudo reptar. Aun asi, y transformada en monstruo sin igual, lastimera menciono:

—  iNunca podré alimentarme dios Babe! { Todos de mi se espantaran! ;dénde be-
beré? ;dénde acabaré mi dia? Cuando cansada y fatigosa, con este cuerpo tan
odioso, quiera pernoctar tras la salida de la luna.

El dios Babe respondio6.

— Te he confinado al pantano... vagarés por la ciénaga. Tus presas atrapards en
las oscuras noches del sur. No comerés con nadie... mas devorarés con vehe-
mencia cuanto se te aparezca. Te he expulsado del bosque. Te he enviado al
pantano, pero ten cuidado, todos te reconocerdn, pues en tu largo recorrido
vagaras eternamente.

Y continué.

— Todos los animales del monte y atin el hombre, con tu singular chillido se
espantaran.

Finalizado el largo conjuro, la otrora hermosa y delicada doncella torvamente
sus alas extendi6 y con escalofriante ruido sali6 veloz a la ciénaga. Desde entonces

es la reina del pantano, la soberana de la ciénaga. El monstruo alado de la selva.

Su nombre proviene del aterrador chillido “pirichuchioooooo”.
Reina, reina pavorosa, peligrosa pirichuchio.

Esta es la leyenda de la diosa alada de la selva. Desde entonces, todos los sirin-
gueros cuidan mucho de salir a cazar en los dias de los frios vientos del sur y menos

EL ULTIMO BOSQUE

123



124

se atreven a caminar solos por el pantano, los curiches o ciénagas. Y, atin peor, si las
aguas del rio Mamor¢, las del caudaloso Madre de Dios o las incesantes olas del rio
Beni se tornan oscuras, pues la pirichuchio acecha, vigila en los lugares donde hay
agua y, sobre todo, turbias y cenagosas.

Segundo relato

El Jichi de Riberalta®

(Leyendas de los marineros del rio)

Riberalta es la ciudad de los tres nombres (Barranca Colorada, La Cruz y Rivera Alta)
que se yergue pujante e industriosa en el corazon de la hylea amazonica y es la testigo
permanente del jichi del rio Beni. Riberalta amanece dia a dia con los celajes del rio.
Por un lado el Ena Veni de las mil tribus y por el otro el Amarumayu, el rio de las
serpientes, aquel que rebautizaran como Madre de Dios de la cuenca amazoénica los
conquistadores ibéricos y recorrieran, aun en pleno siglo XX los colonizadores cau-
cheros. Caudalosas corrientes que osara penetrar el Inca Tupac Yupanqui, y atn se
dice el propio Lope de Aguirre, explorador indomable de las huestes espafiolas, bajo
el delirio frenético de comprobar la existencia del Paititi o el reino de El Dorado.

Aquella ciudad perdida en el centro de la selva, la que en la década de los afios
ochenta del inquieto siglo XIX, hace ya mas de una centuria de medios fébricos,
un aventurero, Federico Bodo Claussen, stibdito del imperio austro-hingaro, de-
jara su natal ciudad de Viena y la eligiera como sitio para el emplazamiento de sus
negocios caucheros.

La misma ciudad que engrosara, con inmigrantes de todas partes, su poblacién
cautiva en calles de tierra colorada y cuadricula en damero y erigiera una gran plaza
cuadrada muy cercana hacia el rio. Poblada y cosmopolita, pues entre sus estantes y
habitantes figuran desde chinos, alemanes, suizos y colombianos, sin olvidar que pu-
lulan por sus aceras tropicales muchos peruanos y brasilefios, junto a movimas, chi-
quitanos y otras gentes venidas de todas partes. Por cientos y miles, bajaron desde los
andes y valles, de las llanuras mojefias, enganchados al trabajo de la pica siringuera.

Riberalta es lugar y asiento perfecto de muchas casas comerciales caucheras, de
la delegacion del noroeste y residencia candente de varios consulados europeos.
Dos semanas después de levantarse su partida de nacimiento en acta de fundacion
—deun 3 de febrero de 1894, asistida por junta de Almoneda—en memoria del Gran
Mariscal de Ayacucho, Antonio José de Sucre, procer de la independencia y padre
protector de la patria, que no conoci6 el oriente y que ni siquiera imaginaba que
existiera savia, tan codiciada a futuro, como el latex siringuero, aparecié en este
lugar conocido, la fiera del rio.

Eljichi de Riberalta, deidad masculina del agua, aparece cada afio. Habita en las
ensenadas y bocas de arroyos y arroyuelos que se forman en las uniones de los rios
del noroeste. Los mismos que besan los pies de la ciudad de Riberalta, y es mucho
mas peligroso que los de los otros rios. Después de muchos giros ataca a marineros
y remeros. Los hunde en las aguas turbias, los hace pedazos en bocanadas y los
devora sin saciarse.

El jichi de Riberalta no deja alimento alguno para los peces carrofieros del rio.
Nada mas desprecia como alimento el corazon de su victima. Y este 6rgano, se dice,

3 Relato de Teresa Racua y Lorenzo Cartagena.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



no lo digiere por nada, pues de comerse este, el corazon palpitard y palpitara en sus
entrafias hasta hincharle la panza.

De ocurrir esta infortunada digestion el jichi explotara.

Como todos ya conocen, pues varios ensayistas y cuentistas y atn historiadores
de renombre lo mencionan, bajo la direccién de un inglés que conocia de me-
cénica se armo en las playas de Riberalta un barco de hierro, nave a vapor cuya
propietaria y casa comercial muy importante, venida de la Francia republicana, le
llamé con arrogancia: Braillard. Esta lancha tenia como la helvetia —lancha de casa
comercial suiza— una rueda gigantesca y un caldero endemoniado que devoraban
lefios metro por metro.

Y es bueno recordar que, si bien la navegacion tiene sus riesgos, por los caudalo-
sos rios amazdnicos estos peligros pueden ser muchos mas. Por ejemplo, los barcos
pueden quedar atrapados en bancos de arena, o arremeter contra los palos de los
arboles, que forman las palizadas, expulsados de los bosques riberefos de los rios.
Sin contar con que los troncos sobresalientes, en el estiaje del rio, pueden perforar
en un instante lo profundo de las naves en cualquier ruta. Sin embargo, el peligro
que mds acecha y que muchos marineros y remeros confunden con los menciona-
dos obstéculos es el jichi, la fiera del rio.

Es asi, que alli por 1900, el comandante y los marineros de la Braillard mas de
una vez estuvieron a punto de irse a pique y perder en los remolinos del rio cargas y
mercancias, pues la lancha se atasco muchas veces. Y muchas otras mas veces hubo
que rescatarla de encallones ocurridos en varios bancos de arena.

Esto es lo que reportaban su comandante y sus mas de veinte tripulantes, pues
no era muy profesional, ni menos creible que un capitdn de agua dulce mencionara
que estos contratiempos se debieron a las envestidas seguidas que les hacia el jichi
del Riberalta, la fiera de los rios.

Pero he aqui que siempre hay alguno a quien se le escapa el relato.

Era una noche de plenilunio y la luna iluminaba la corriente serpenteante del
canal del rio. Arribaba la Braillard, poderosa y omnipotente como la casa comer-
cial a la cual debia su nombre, cuando de pronto apareci6é un lomo largo, largo que
no estaba cubierto por coraza, ni caparazon alguno, que ponia al desnudo venas
y tendones; espantoso y retorcido chocé contra la Braillard. El maquinista muy
nervioso no pudo frenar los 8 caballos de fuerza que impulsaban a la lancha. Un
estruendo en medio rio sobresalté a toda la tripulacién, un minuto y poco antes que
quedaran atrapados en medio rio. Los marineros corrieron a la rueda de la popa,
armados con rifles y escopetas para poder enfrentar a esa fiera peligrosa.

¢Qué caiman lagarto tan fiero esperaron encontrar?

iQué fuerte y fugaz el encuentro! pensaron, el momento que amartillaron las
armas. Después de cargar cartuchos y fulminantes, aparecio6 la cabeza como la de
diez caimanes y en largo como la mitad de la eslora del propio barco. Todos los
marineros y hasta el mismo capitan retrocedieron casi corriendo. Desandaron el
espacio que habian ganado, de la punta hacia la popa, en el momento preciso en
que los dientes de una mandibula batiente mostraban unos musculos rojos y abria
las fauces de esta fiera del rio. De pronto cayé un marinero y en veloz giro fue
tomado de una pierna e inmediatamente desapareci6 el cuerpo entre las babas del
pestilente jichi de Riberalta.

Esta afirmacion no fue asentada, como ya se menciond, en ninguna bitdcora ni
informe de viaje alguno. Pese a esta omision, muchos relataron lo ocurrido, y lo
cierto fue que el vapor Braillard tuvo que ser llevado a tierra y repararse las ruedas
y parte del caldero. A los tripulantes de la lancha este encuentro, si bien extrafo,

EL ULTIMO BOSQUE

125



126

no les pareci6 inverosimil, pues ya conocian noticias de lo sucedido en el rio Ma-
moré con el vapor del mismo nombre. Lo mismo le ocurri6 a la lancha Sernamby
de propiedad del industrial don Antonio Vaca Diez y también les habia sucedido
a otros navegantes.

Tercer relato

El Rey Duedé y sus subditos perdidos
(Serie de relatos sobre los duendes del arbol del bibosi)*

Los duendes son seres pequefios, traviesos y malignos, gustan de aparecerse por
senderos y potreros pero también por las afiejas casonas de las barracas de los bos-
ques de siringales. Son osados y juguetones y se entretienen asustando a hombres,
nifios, nifias y mujeres de los establecimientos o las barracas gomeras de la Ama-
zonia. Cuando los humanos no se han percatado de su presencia se sienten muy
molestos y son capaces de divertirse con los animales de las barracas, a falta de
mejor pasatiempo. De entre estos, sus preferidos son los caballos.

Cuentan los peones de una hacienda conocida que, hace no mucho tiempo, estos
pequefios seres, aburridos en una noche de luna llena, decidieron armar la mas
inimaginable carrera de caballos. Aparecieron en la barraca Concepciéon montan-
do briosos corceles. Muy bien enjaezados se encontraban los potrillos, les habian
puesto bridas de conchas plateadas, los herraron con oro y plata y los encerraron en
los corrales del bosque de Mazaranduba.

Demis estd mencionar que los duendecillos no se dejaban ver cuando de fecho-
rias se ocupaban. Sin embargo, en esta ocasién fueron reconocidos por su singular
modo de atrapar a los corceles. Toda la noche la pasaron en galope, a la grupa de
Oloferne, el padrillo de la tropa de equinos de la barraca. Amarraron con sus lazos
invisibles a cuanto jacal pudieron, yegua, potro o potrillo, poniendo en apuros a
todos los habitantes del establecimiento gomero.

La luna se escondia entre las nubes tropicales y los duendes agitaban toda la
tropa del corral. Corrieron y corrieron hasta el despuntar del amanecer. Muy can-
sados y sudorosos los veinte zainos de la tropilla de Oloferne, el caballo mas her-
moso de la barraca, fueron encontrados al dia siguiente, trenzadas todas las colas y
las crines de los caballos. No hubo poder humano que lograse deshacerlas. Todos
los habitantes de la barraca comentaban lo ocurrido y cada cual explicaba ;como es
que los duendecillos se divierten en los bosques? Don Belisario Mediana, experto
en asuntos misteriosos de la selva, en mitos y leyendas, cuentos y relatos de apare-
cidos, de viudas, de espiritus del bosque, de duendes y de chamanes, procedi6 con
gran confianza a dar la primera explicacion.

Empez6 con voz tranquila y en intervalos pausados:

— Hace ya muchos medios fébricos, cuando los espafioles colonizadores de Amé-
rica no lograron a la selva penetrar.
Ni los caucheros audaces, sobrevivientes de los bosques de quinales a las mala-
rias y tifus, reposaban en la selva.
Ni los peones enganchados en Santa Cruz de la Sierra, en Mojos o Chiquitos se
ocupaban de las faenas del siringal.

4 Relato de Edubije Cartagena.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Ni Placido de Castro habia triunfado en el Acre, y derrotado después enfrenta-
do a la columna porvenir.

Ni los enchalecados pacefios que descendieron de las alturas del Ande hollaban
los siringales, se encontraba un hermoso reino, gobernado por el Rey duedé.

Hablante de canichana y buen entendedor del esse €jja, pero mejor traductor del
cavinefio, este era un rey chiquito, que gustaba de las fiestas, pero més aun de las
representaciones teatrales.

Se vestia todas las noches, cada una diferente, con sombrero de puntas, rema-
tadas en dos alas.

Anudado el pico, arriba, formaba como un gran nudo. Lucia todos los colores,
en los matices de grises y azules intensos; completaban la gama oscura de su ves-
tuario sus diminutas capas.

Todos los stibditos de su lejano y boscoso reino admiraban la pericia con la que
hacia conjuros en las muchas lenguas del dominio de su reino. Mas no duré mucho
tiempo tan singular diversion, pues de repente un dia aparecieron los hombres con
perros y otros auxilios en tropel, en busca de siringales.

No pueden imaginar qué anarquia surgi6. Todos los reinos del bosque fueron
cambiados de sitio.

Los pacahuaras huyeron hacia el imperio perdido, a los més caudalosos rios: el
Beni, Orthon, Madre de Dios, Manuripi y Mamoré, para sélo nombrar algunos,
vertientes del legendario Amazonas. Ni hablar que los esse ejja tuvieron que ali-
mentar a cuanto cauchero apareci6 por sus playas.

Los maropas se agruparon con los guaris y cavinas y caminaron seguros hacia el
Amarumayu, el rio de los dominios de la diosa Pirichuchio y tuvieron que rendir
tributo cada afio a la fiera, devoradora de nifios.

Pero... ;qué fue lo que sucedi6 con nuestro conocido rey Duedé y sus entrete-
nidos stbditos?

Muy pronto no quedd bosque sin que los hombres caucheros olvidasen cami-
nar. Hicieron sendas, caminos y desvios por cuanto siringal encontraron, de tal
manera, y en reticulas concéntricas que los stibditos del rey Duedé no pudieron ya
nunca més encontrar el castillo de su rey. En cuanto al pobre rey Duedé, triste y
solitario, sin subdito alguno ya no pudo nunca més armar sus telones y divertir a
nadie con sus increibles conjuros.

Asi, unos pocos sobrevivientes del reino construyeron sus moradas en los tron-
cos de los bibosis. Se dice que hoy, para poder sobrevivir se convierten en duendes;
alejan a los curiosos, siempre en apariciones fugaces, con increibles disfraces y lan-
zando sus conjuros a cuanto intruso circule muy cerca de los bibosis.

Glosario

Barraca Gomera o Establecimiento gomero. Especie de hacienda, unidad productiva
de la industria de la goma eléstica. Lugar desde donde se controla las operaciones
de extraccion del latex, puede contar con establos, sembradios y pequenas fabricas
de alcohol y aztcar.

Bibosi. Arbol que mide aproximadamente unos 25 m. de altura, cuyo fruto es uno
de los alimentos principales de las parabas y los loros. Extiende sus raices a varios
metros y se forma un tronco lefioso de grandes dimensiones, el mismo que sirve de
guarida a viboras o de nido a muchas aves.

Camarote. Dormitorio en los barcos.

EL ULTIMO BOSQUE

127



128

Cartucho. Carga de un arma de fuego (pélvora y perdigones) encerrada en un cilin-
dro de cartén o de metal.

Cauchero. Industrial o peén dedicado a la fabricacién de gomas elasticas.
Enganche. Ley de 1896 dictaminada por el Estado boliviano, por la que se autoriza la
contratacion y traslado de trabajadores a los siringales del noroeste y de todo el pais.
Eslora. Longitud del barco desde el codaste hasta la roda por la parte interior. Ma-
deros que sirven de estructura a los barcos para darle mayor solidez.

Fulminante. Capsula o piston de armas de fuego, que estalla al amartillar el arma.
Goma eldstica. Producto obtenido de una variedad de plantas secretoras de latex.
Hevea Brasiliensis. Conocido como siringa o siringuera. Arbol euforbiaceo de has-
ta 20 m. de alto de origen amazoénico que produce el latex, utilizado para la fabrica-
ci6n de llantas de automéviles. Fue reproducido en las plantaciones de las colonias
inglesas en el Asia (Java, Sumatra y Borneo), lo que trajo como consecuencia la
caida de su precio durante el siglo XX en el mercado mundial.

Jichi. Nombre popular con el que se conoce a animales o fieras salvajes del rio.
Pueden tener formas de pez, lagarto o caiman. Por lo general, animal fantastico.
Lancha. Embarcacién a vapor utilizada en los siglos XIX y XX en los rios delno-
roeste de Bolivia para transportar cargas y pasajeros. Similares a las utilizadas en el
rio Mississipi en América del Norte.

Popa. Parte posterior de una nave.

Siringal. Espacio conformado por varios arboles de siringa.

Siringo. Nombre del arbol de la Hevea Brasilensis o el caucho.

Siringueros. Son trabajadores de las barracas gomeras, contratados por concesio-
narios de las estradas gomeras. Los barraqueros, mediante un sistema de recluta-
miento llamado “enganche” vivian en los centros siringueros con sus familias, ubi-
cados muy cerca a los arboles de hevea o siringa. Un siringuero tenia a su cargo 3
unidades productivas de ldtex, llamadas “estradas gomeras” conformadas por 100
a 150 arboles de siringa o goma eldstica. Son trabajadores que no recibian salario
e intercambiaban las bolachas de goma y el sernamby por mercancias y alimentos
que el concesionario de la barraca les compraba. Para su trabajo de la pica (sangra-
do de los arboles) utilizaban varios utensilios: el machadifio, las tichelas, porongas
(especie de linterna), deshumadores, buyones, etc.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



La patria de las aguas'

Seleccion y prélogo de Homero Carvalho OlivaZ

Y el rio remonta su curso, repliega sus velas, recoge sus imdgenes
Y se interna en st mismo. Octavio Paz, El rio.

Hace algunos meses presenté, en un encuentro de poetas realizado en Santa
Cruz de la Sierra, un breve ensayo sobre el rio como metafora de la vida. El pro-
posito era mostrar las visiones y la poética que encaran los hacedores de poesia
cuando piensan en la corriente de agua. Ahora la intencién es intentar descubrir un
elemento comun en la literatura beniana, es decir en la poesia escrita en el Beni, y
creo que uno de esos elementos bien podria ser el rio.

Naci en un pequefio pueblo de la llanura amazonica a orillas de un caudaloso
rio que cruza la vida de mis paisanos. El pueblo lleva nombre de mujer pura: Ana,
Santa Ana, y el rio, del dios de la llanura: Yacuma, Santa Ana del Yacuma. Los je-
suitas espafioles trajeron a la mujer y el pueblo movima bautiz6 al rio. Palabra por
palabra. Palabras de lejos, palabras de cerca. Palabras de all4, palabras de acd. En
el nombre de mi pueblo, como en muchos nombres de Latinoamérica, se mezclan'y
se funden los colonizadores y los colonizados. No hablaré pues de contradicciones,
sino de encuentros, porque la palabra sirve para fundar naciones lo mismo que
para crear ilusiones. Imaginemos que somos uno solo en el lenguaje poético.

Una imagen me persigue desde que era nifio, la imagen del Yacuma, habitado
por fabulosos peces y mitologicos animales, trayendo barcos cargados de maravi-
llas lejanas al humilde puerto de mi pueblo. Me recuerdo a mi mismo al interior
de una pequea canoa tallada en un solo tronco navegando sobre el Yacuma. En la
embarcacion vamos mi tio Pilo con sus aparejos de pesca en la proa y yo sentado
en la popa de la fragil nao. Vamos en silencio, a bubuya, siguiendo la corriente,
impulsados por ella. Amanece en la Amazonia y vamos a bubuya, deslizandonos
por el agua mansa. ..

En el breve ensayo yo pedia al auditorio que se deje llevar conmigo por un reco-
rrido poético hablando de corrientes, remolinos y turbiones. Dejen que les recuer-
de que la vida pasa todos los dias y nosotros somos apenas una onda, una diminuta
ola que acabo en la orilla de esos imposibles rios nominados por los poetas. Esos
rios como el Sena, que era para Ungaretti el rio de la conciencia del mundo o el
Serchio (un rio de La Toscana), el de lamemoriay el Nilo, el de la formacién y dela
primera intuicién de la vida. O el Leteo, el rio del olvido, inventado por el hombre
para que podamos vivir sin tener que llevar nuestro pasado a cuestas. Ahora les
pido lo mismo pero pensando en lo nuestro.

Hasta su definicion es poética: rio, corriente de agua que corre al encuentro de la
mar oceanica. Los rios son la metafora perfecta del cambio, prefiguran la esperanza
y el devenir eternos. Fueron el suefio de los primeros navegantes y la pesadilla de

1 Este texto nace de un breve ensayo titulado “Los rios entraiables” que presenté en el encuen-
tro “Arte poética e integracion” y ha sido reescrito para el I Coloquio sobre identidad cultural
del Beni.

2 Escritor, residente de Santa Cruz.



los aventureros. Ruta primera, ahora olvidada por las presuntuosas carreteras, las
gastadas vias férreas y los invisibles senderos del aire, los rios aguardan, paciente-
mente, que nos acordemos de ellos. A veces, se les ocurre sacudirse de su peregri-
naje sin fin y nos recuerdan, violentamente, que fueron dioses reverenciados por
los pueblos en cuyas orillas nacieron y desaparecieron civilizaciones.

Generosos como siempre, los rios siguen cruzando nuestra tierra, pensando en
ellos y en los habitantes de la patria de las aguas, la patria de los Mojos, mi patria de
nacimiento. Para quienes el rio era la razén de su existencia me embarqué en esta
nave que recorre las venas del mundo entero, incluido el universo y sus aledafos.

Les advierto que como toda corriente de agua, los buenos poemas son huidizos,
efimeros, y para nada definitivos. Esta antologia provisional busca que el lector
recuerde que nosotros mismos somos un “rio de pie”’, como diria el poeta crucefio
Raul Otero Reiche y se sumerja en los poemas como si fueran los rios que corren
por sus venas.

El rio, al decir del poeta argentino César Bisso, es un testimonio

Hombre y rio se funden en la de eternidad, un andar que no cesa, como el poema mismo. Debe-
partenogénesis del poema y mos “volver a la vieja idea del rio como centro de uno mismo” —dice
el poeta le cuenta a su amada Bisso. El rio anda dentro de si, con la libertad de quien nada de-

€omo es su rfo. manda. El poema también navega por dentro de su propio silencio,

130

pero ningtn poeta duda que el silencio es el gran poema que desea
escribir”. Y vamos en silencio, a bubuya...

Cada poema y cada poeta son unicos quiza porque la palabra trasciende los pre-
juicios. Sin embargo, si algo percibimos de los poetas de Europa cuando hablan
de sus rios es que su poética es filosofica, los rios son la metafora del tiempo y
de la vida como ya lo hemos sefialado. Los rios para ellos son pensamiento, son
abstraccion.

En cambio para los nuestros, los latinoamericanos, el rio es la vida misma, real
y cotidiana, salvaje como en el caso de los poetas nacidos en la Amazonia y criados
en las himedas llanuras y selvas tropicales. Por estos lados los rios son hechos,
son palabras, son la madre que nos trajo al mundo, como lo afirma Pedro Shimose
contando cémo lleg6 a su pueblo navegando dos rios desvelados. En Bolivia esta
constatacion se hace carne en los poetas nacidos en el Beni, la patria de las aguas,
la patria de Ambrosio Garcia Rivera, Mary Monje Landivar, Rubén Dario Pa-
rada, Arnaldo Mejia Justiniano, René Chéavez Mufioz, Rafael Arteaga Terrazas,
Hormando Ortiz Chavez, Horacio Rivero Egliez, Juan B. Coimbra, Félix Sattori
Roman, Fabian Vaca Chavez, Nicémedes Suarez, Alan Diaz.

Larelacion ser humano-rio se vuelve metéafora en un poema de Ruber Carvalho
que, al igual que todos los poetas amazénicos, ha hecho del rio “la raiz de agua” de
sus creaciones. Hombre y rio se funden en la partenogénesis del poema y el poeta
le cuenta a su amada como es su rio. Lo eréticamente salvaje lo sentimos cuando
leemos a Nicomedes Suirez nombrando a una mujer que a la orilla del rio “lava su
ropa/ lava su cuerpo oscuro”.

Existe entonces en América Latina un caracter distinto de mirar, de sentir, de
nominar, de sofar y de poetizar el mundo. Y en cada poeta nuestro ese caracter se
vuelve particular.

En el Beni ese caracter poético que nos distingue, que nos identifica, estd mar-
cado por las aguas, por la lluvia, por las zanjas, por los atajados, por las lagunas,
por los arroyos, por los curiches, en fin, por los rios mismos y en especial por el
Mamoré, el rio Madre, el rio columna vertebral de nuestro ser amazénico, el rio
que somos todos los benianos.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



La mayoria de estos hombres y mujeres de palabras tienen marcada a fuego o a
agua —para ser mas precisos— una relacion especial con los rios, lagunas y cafiadas
y sus versos estan escritos con el color de sus aguas. Tal vez la poesia sea la verda-
dera patria de las aguas que nos hermana en las palabras, porque los poetas tienen
la vocacion del agua, siempre fluyendo a los mares de palabras para no estancarse
en el camino.

Para decirlo con los conceptos metodolégicos que nos hicieron llegar para el
encuentro, dirfamos que el agua se convierte en un elemento de autoidentificacion
y cohesion de la identidad regional. El espacio geogréfico, el paisaje, la vegetacion,
la fauna amazonica, los atardeceres y el agua en todas sus manifestaciones son pues
elementos claves de la autoidentificacion beniana y los poetas subliman esta carac-
teristica hasta el paroxismo de la palabra.

La poesia que se escribe en el Beni se convierte en una “premisa de interpreta-
cién de la realidad” y nos vuelve transformada en versos, en iméagenes. Nadie que
conozca nuestra region y lea un poema sobre el rio podra dudar que se trate de un
poeta nacido o criado en estas tierras. El poeta comparte su relacién, su cosmovi-
sién y la proyecta en los versos ludicos, salvajes, sensuales, eréticos que escribe.

En una relacion erdtica, el agua nos posee y nosotros poseemos el agua, el agua
es nuestra amante. LLa deseamos ansiosamente para aliviar la sed, la necesitamos
para refrescar nuestra humanidad, para lavar nuestros cuerpos de la transpiracion:
agua externa contra agua interna. Agua limpia contra agua sucia. Cuando ama-
mos, la sublimacién es liquida, el beso, los cuerpos sudorosos, el arrebato sexual,
somos rios fluyendo hacia el mar que no es otra cosa que el otro.

Ast, la “idea del Beni” como la idea de cualquier region o “lugar de La Mancha”
esta asociada a su entorno y se vuelve la razon de ser su escritura. Pocos poetas
benianos hemos podido escapar a la poderosa influencia de nuestro paisaje, puede
ser que escribamos sobre otras realidades, sobre otras regiones, pero cuando lo ha-
cemos nos domina el verde, la selva y, por supuesto, el agua. Es como si todo lo que
escribiésemos lo hiciéramos con la tinta de los rios que llevamos adentro.

Nosotros los benianos nos identificamos con ese gentilicio porque, humildes
como el resto de los bolivianos que tampoco discute el origen y la justificacion del
suyo, lo hemos aceptado como tal. Muchos investigadores étnicos, antrop6logos,
sociblogos y lingtiistas proponen, justificadamente y en justicia, que debiamos lla-
marnos Mojos. No lo voy a discutir ahora, es simplemente que creo que ya nos
gano la costumbre y asi como Bolivia serd muy dificil que cambie de nombre por-
que el tiempo ha hecho de este nombre un elemento de unién nacional, el del Beni
también lo es departamental.

Yo creo que si algo debemos asumir los benianos 0 mojefios como nuestro dis-
tintivo es que somos “la patria de las aguas”. Tal vez eso sea lo que nos hace
distintos, transparentes, amables, pero cuando nos llega el turbién nadie ni nada
nos detiene...

Veamos en verso lo que dije en prosa:

Fabian Vaca Chavez
Desde los Andes (fragmentos)

Del pueblo en las risuefias proximidades,
besando los amenos alrededores,

arrastra un arroyuelo sus claridades

por un lecho de arena y de verdores.

LA PATRIA DE LAS AGUAS

131



132

Sobre la superficie de sus cristales
resplandece la estela de sus canoas,

y se aduermen las tardes primaverales,
al ritmo de los remos y de las proas.

iQué agiles y arrogantes rompen las quillas!
la tranquila corriente de aquellas ondas,
mientras vibra el concierto de las orillas,

al ritmo de salvaje de aves y frondas.

iComo vuelven al alma todos los brios

y dichas que alentaron mi dulce infancia
cuando siento la brisa de aquellos rios,

a través de los afios y la distancia!

Fabian Vaca Chavez
Bajo el sol de los trépicos (prosa poética)
En el rio (fragmentos)

Otra vez, una mafiana azul y oro, a la hora en que los gorriones cantaban mejor
en los naranjos de la hacienda, tomamos el camino del rio. Atravesamos la huer-
ta, poblada de naranjos, de chirimoyos y de limoneros; seguimos después por la
vera del caiaveral; enseguida entramos en el bosque, por entre cuyos arboles el
rio arrastraba el cristal de sus aguas, silenciosamente, como para no interrumpir
la musica del viento, que jugaba con las hojas, ni la poesia que velaba el amor de
los nidos.

El cielo estaba azul, la atmésfera era de oro, los pajaros cantaban en los arboles y
las frondas descendian hasta el rio, a mirarse de cerca en el espejo de la linfa.

Las aves y las frondas y la estela de plata, que formaba a su paso la canoa, fueron
testigos de aquel idilio, iluminado por la luz de las pupilas de ella, que reflejaban, a
un mismo tiempo, el sol, el cielo y el cristal de las ondas.

Y la canoa bogaba, bogaba, bogaba, impelida por los remos y por la corriente. Y
todo era una caricia, el canto de los péjaros, la brisa del rio, el aroma de las flores,
los rayos del sol y la voz y la risa de ella, que daban las notas més dulces, mas sono-
ras y mas armoniosas, en aquel concierto de amor, de luz y de alegria.

Asi compusose el poema de nuestro amor, de mi dltimo amor. Nos prestaron
sus claridades los crepusculos aquellos y las noches de luna; el cielo su azul; el rio
su frescura; las aves sus rimas; los arboles su sombra, el sol sus oros.

La pampa, el bosque, el rio, cada flor, cada sendero, cada recodo, son un canto
a una estrofa de ese idilio, escrito por mi alma, en colaboracion con la naturaleza.

Félix Sattori Roman
El rio y el poeta (fragmentos)

Rio de todas las horas
sigilo del minuto,
idéntico, siempre Gnico,
inenarrable y sin embargo
alterable y rutilo.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Empez6 con la inocencia

de la nieve inmécula en la altura.
Pero ascendio y le sali6 al paso el lodo
que enturbia la existencia.

Zigzagued6 por la montafia,

a veces blanca a veces amarilla,
era una boa gris, inmensa,

en pos de la llanura

para irrigar la pradera

con un cinturén de plata

sobre la selva verde.

Juan B. Coimbra
El padre Mamoré (fragmentos)

Nico siempre perseguia el didlogo. Y los ribererefios de verbo fabulador, por mas
que iban apurados, tenian siempre un tiempecito para lucir su ciencia y posesion
de todos los misterios del rio. Del padre rio. Calle mayor del Beni, del soberbio
Mamoré, que en el torrido paisaje, empapando selva y pampa, establece por igual
sus derechos sobre el haz de la tierra.

Esta arteria nace de la Cordillera Real, a los cuatro mil metros, como el Madre
de Dios, viene dando tumbos, haciendo curvas, para llegar cansado y remansado
ala oquedad de la selva; baja de los estribos surefios y desde su origen pasa recta y
solemnemente hacia su destino.

Fue persiguiendo su cauce que llegaron los primeros conquistadores de El Do-
rado; a su vera —dicen— hallaron todavia erguido el ruinoso palacio del Gran Moxo.
Toma cuerpo el Mamoré en el centro de la planicie beniana, auxiliado por muchos
tributarios; y cuando la sequia le niega caudal, para seguir adelante, arrastra greda
y —colorado, encolerizado— socava la pampa trepidante. Brama con las lluvias y se
distiende, deflagrado, anegandolo todo. Asi trasciende implacable su genio poten-
te y maligno.

Como el Tiber y el Eurotas para romanos y espartanos, el Mamoré para los be-
nianos es la imagen de su sino turbulento y tragico. Siempre los rios han encauzado
la historia fisonomizando a los pueblos. Manso y somnolente como el Sena, sin el
drama de las llenuras o de las sequias; tranquilo, como el Madre de Dios y el [ténez,
ha formado el alma de una raza de artistas.

Horacio Rivero Egiiez
En elogio del Beni (fragmentos)

iOh, este hombre del Beni hecho de agua
de hamaca, de melaza y de torrente!

jOh, este hombre del Beni hecho de lodo
que es domador, delfin y siringuero!
jOh, este hombre del Beni hecho de luna
que es cachafaz, caporal, poeta!

LA PATRIA DE LAS AGUAS

133



Hormando Ortiz Chavez
Arroyito de Trinidad (fragmentos)

Como una hebrita de plata
que da vida a Trinidad

va escurriéndose al Ibare
tu cristalino caudal

Acarician tus orillas

flores de carmin y gualda

y un gran campo de esmeraldas
te circunda por doquier.

Juegan en tus limpias aguas
como nayades, los nifios
y entre saltitos y guifios
el “chuchi” te da rumor.

Arroyito de mis suefios
de mi horas juveniles

en mis dolencias febriles
ta disipas mi penar.

En una débil canoa
bafié mis afios mejores
y Mis primeros amores
por tus linfas paseé

Zambullendo cual los peces
de oro, escarlata y seda
como el gran cisne de leda
tus garzas son un primor

Bien sabés lo que te digo
nadie se importa de vos

y lo que sos se los debés
s6lo a tus cambas y a Dios

Solo te adoran los hijos
nacidos en tus riberas;

que aun en playas extranjeras
sienten tu leve rumor.

Rafael Arteaga Terrazas
Paisaje Beniano (fragmentos)

Alla en la espesura del bosque frondoso
se oyen las candencias que murmura el rio
y en la fresca yerba brilla esplendoroso,
nitido, el diamante que finge el rocio.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



René Chavez Muiioz
Moxania (fragmentos)

iSobre el cristal de tus aguas
canta tu remo viajero!

rio abajo, rio arriba,

hasta arrancar al lucero

el imperial pa’ tu enagua

y un pafiuelo de auroras
para la nueva partida.

Arnaldo Mejia Justiniano
Alborada vy lejania (fragmentos)

El rio Beni estaba quieto
luego se puso nervioso
hubo caricia de remos
y mil besos de remansos

Las gaviotas del barranco
en sus alas se llevaron

la ternura del paisaje

al claroscuro del cielo.

Rubén Dario Parada

La inundacion

Dia de verano. Descolorido. Sofioliento.

La luna acentua la tonalidad gris del paisaje.

Borroso se divisa el perfil ondulado del bosque.

El rio, de aguas turbulentas, pasa raudo en su caudal.

(...)

Con la fuerza incontenible los caudalosos rios
Se desbordan, destruyen, arrasan.

Las aguas turbulentas se vuelven salvajes.
Ha llegado la inundacién.

Mary Monje Landivar
Poema 25 (fragmentos)

Levantate jvamos!

dejaré en el rio

la huella de tus besos

para que algo nuestro

platique eternamente.

La noche se bafia en la ribera

y junto con el agua me alejaré cantando.

LA PATRIA DE LAS AGUAS



136

En el rio
lavaré el cansancio de tus brazos
y el triste color de mis ojeras.

Ruber Carvalho Urey
Cancion del hombre a caballo (fragmentos)

Era el hombre al comienzo como el agua,
gota de lluvia terminada en rios

y era el viento que empujando rios
llenaba el mar de peces y de aguas.

El rio Mamoré (fragmentos)

¢Sabes amor, como es el rio Mamoré? ;Razén de ser de mi tierra, raiz de agua de
mi pueblo?

Rio, sélo un rio, sin puntas, simplemente un ovillo del tiempo que corre, avasa-
lla, se fatiga, se revuelca, se embravece como cien toros malheridos y hace un tajo
en la pampa, se sumerge y arrasa en su prisa y en sus ansias de mar.

(...)

Pensaba en los que sucumbieron en sus aguas, las canoas y batelotes que zozo-
braron en su cauce, sus orillas misteriosas que se tragaban la vida como si fuera un
inmenso pez inconmensurable, ballena insaciable. Mamoré mégico, misterioso,
sepulcral. Inmensa sicuri de agua desesperada por llegar a los océanos; columna
vertebral de mi pais de llanuras.

Sin él, Mojos no tuviera sentido y la pampa moriria de pesadumbre. Mamoré. ..
madre y padre, perdénanos en las inundaciones y en los tiempos de sequia.

De dia, caballo de agua relinchando en medio de la pampa con su sicuri enros-
cada en las patas de sus tornos, de noche, espejo largo que retrata la nocturna orgia
de estrellas y cometas en medio de surazos.

Ese, amor, es el rio de mi tierra. Dicen que en nuestras venas, en la sangre de
cada hombre del Beni hay un poco de sus aguas.

iSerd por eso que mi sed de amor no sacia y el color canela de tu piel, color de
Mamoré, se quedo6 pegado para siempre en mis pupilas?

Nicémedes Suarez-Aratz
Cancion loeniana

Por el camino vienen
mujeres de sombra blanca
cantando la cancién del rio,

y ala orilla del rio
una mujer lava su ropa
lava su cuerpo oscuro.

Balbuciente y fragosa

llega la corriente y le roba
su sombra desnuda,

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Y la mujer se va cantando
con las mujeres
de sombra blanca.

Pedro Shimose
Barranca colorada (fragmento)

Llegaron los barcos con extrafias gentes

que hablaban otras lenguas.

Yo llegué en esos barcos

y, prendado de usted, me detuve

a ver pasar las aguas insomnes de dos rios.
Asi he vivido todos estos afios,

involucrado en sus suefios més desesperados
y sin saber qué hacer.

VII (caducidad del fuego)

El rumor y el destello — amanece un pajaro
las piedras y los afios — olvido olvidos
el aire, la neblina — fluye el rio

Ambrosio Garcia Rivera
En el rio

La canoa navega por el rio

con el ritmo pausado del remero

y en las tardes de lluvia del estio

es mas bronco el rumor del derrotero.

En el turbio caudal, el desafio

para el tenso trabajo del barquero

es dominar el impetu bravio

del viento que acompafia al aguacero

Pero el hombre del Beni, en la corriente
del cauce transparente y sosegado
o en el agua encrespada y prepotente

Se maneja con tino suficiente
y al empuje de un brio reiterado
domestica el capricho del torrente

Alan Diaz de Oropeza
El rio de mis amores

No naciste de la tierra

tu alma la sembré el rocio
este subi6 por tus venas
hasta regar en tus ojos.

LA PATRIA DE LAS AGUAS



El torrente

la fuerza bella

se acumulé en tus manos
y el remolino

era tu corazon sincero.

iCudntas aguas tuvistes!

un dia fueron turbias

como la noche moxefia

a veces te tornabas canela
cuando escuchabas mis poemas
y fuiste cristalina un dia
didfana y bella

cuando ya te habias ido

por el caudal de la estela.

Homero Carvalho Oliva
Rio nostalgico

Inolvidable rio

que repentino nace en las pupilas

gota florecida en los recuerdos
manantial de iméagenes peregrinas
que fluye desde la inocencia redimida.

Asieselrio

que moja mis pies

humedeciendo mi piel

como si las mansas aguas

de la crepuscular inundacién
nuevamente se sumergieran en mi.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



San Pedro, ex capital de Mojos y los Canichanas

Antonio Soto Guatara'

Antes de la llegada de los sacerdotes jesuitas espafioles, segtin algunos explorado-
res y conquistadores, se sabia que habia una tribu numerosa, salvaje, carnivora,
sanguinaria y feroz. Eran antropofagos; estos aventureros expedicionarios tuvie-
ron la fatalidad de caer en manos de estos indios y fueron asados en chapapas. Es-
tos aborigenes conocian el fuego pero desconocian la sal; eran diestros cazadores
y punteros y es por esta razén que los blancos, los “caray”, les dieron el denomi-
nativo de canibales o canisianas. A ellos no les afectaba en lo mds minimo; esto
no era ofensa para ellos porque no sabian el castellano, y los caray no conocian la
lengua materna de los indios. Estos estaban completamente desnudos, tenian sus
creencias, tenian un dios que era el tigre por ser el animal mas feroz. Sus armas
eran las mortiferas flechas listas para cualquier emergencia con el veneno mortal
en el aguijon. Tenian otra para la caza y la pesca; eran punteros, jamas se le esca-
paba la presa. Se dice que los canichanas procedian de otro continente, son dos las
teorias, que se presentan a continuacion:

La primera teoria

En sus viajes de cacerias, que duraban hasta tres meses, llegaron al mar por el es-
trecho de Bering y como era invierno, el agua estaba congelada, tranquilamente
pasaron con sus mujeres y sus hijos. Luego pasaron por el Caribe, andaban dia tras
dia y en ese tiempo paso el invierno. Para ese entonces el mar estaba en su estado
normal, el agua ya estaba liquida, de tal manera que regresaron a los bosques tupi-
dos y luego decidieron quedarse en las orillas de los rios, lagunas, para tener agua y
pescar y cazar animales silvestres, como ser chanchos de tropa, taitett, anta, jochi,
guaso, urina y miles de animales més.

La segunda teoria

En esta teoria se cree igualmente que cruzaron, pero que su direccion fue mucho
mas al norte y que llegaron al rio Orinoco, arribaron al rio Madera y posteriormen-
te al Mamoré. Luego, se encontraron con hermosas pampas que les brindaban toda
la hermosura que Dios llevo hasta ahi. Se organizaron y asentaron hasta el dia de
hoy, levantando sus viviendas de barro, paja y madera, fundando de esta manera
sus pueblos en las riberas del rio Madre, Gran Mamoré. Ademads realizaban ritos
con cantos, a las cuatro de la mafiana estaban cantando y alabando a un ser supre-
mo pero desconocido para ellos.

Canichanas de antes

Los antiguos canichanas eran diferentes a las otras tribus. Su lengua no tiene nin-
guna palabra que tenga una relacién con las otras lenguas de la provincia. Es dul-
ce y musical, con acentuaciones fuertes, otras veces dura de entender a causa de
sus sonidos guturales y sonidos compuestos de muchas excepciones. La lengua

1 Dirigente indigena canichana de San Pedro de Canichana.



canichana es a la vez la que tuvo mas anomalias. Corria el afio 1695 cuando el padre
Agustin Zapata visit6 sus dominios y encontr6 70 pueblos fundados en las sabanas
del rio Mamoré, aproximadamente eran de 2.000 a 3.000 personas entre hombres,
mujeres y nifios. Este sacerdote jamds fue atacado por los canichanas, mas bien se
mostraron déciles ante este personaje de bigote y barba llegado de otro mundo.
Este sefior tuvo gran asombro al encontrarse con una hermosa y extensa pampa
con alturas, arboledas, lomas; era una linda nacién para hacer una gran ciudad y
después de dos afios tuvieron que juntarse y formar un solo pueblo que después lle-
garia a ser la gran capital de Mojos. Estos feroces canichanas seguian con sus actos
criminales y canivalescos. El que era encontrado en sus dominios era agarrado y
descuartizado, sus intestinos eran colgados en los gajos de los arboles para comida

de suchas y aves de rapifia. Otros eran comidos en grandes orgias

Los canichanas de hoy nos y gran griterio y hasta tomaban chicha de yuca en craneos de otros
sentimos orgullosos de ser desgraciados comidos anteriormente. Esto era un severo escarmien-
descendientes de una raza to para aquellos que deseaban entrar en sus dominios. Abarcaban

noble y sangre pura. grandes territorios, los cuales se extendian por el lado derecho hasta

140

las pampas del rio Machupo, y por el lado izquierdo comprendia
el rio Mano, Niquisi hasta el rio Apere, donde cazaban pescaban
y meleaban. Eran diestros en la caceria de caimén, ya que las colas de estas fieras
eran suculentos alimentos. Por eso, se dice que no habia un canichana tuberculoso
o0 anémico, sus dentaduras eran sanas; el canichana jamas conoci6 el miedo, al cai-
man lo cazaban en el agua, le amarraban un palo esponjoso en el brazo, llevaban el
lazo arrollado en el cuello y una estaca amarrada.

Canichanas de hoy

Los canichanas de hoy nos sentimos orgullosos de haber nacido en esta tierra ben-
dita, orgullosos de ser descendientes de una raza noble y sangre pura. Yo, Antonio
Sotto Guatara, indigena de corazén, me lleno de orgullo cuando mucha gente que
me conoce me encuentra y me dice “hola canichana, jcanichana come cural ;cuan-
tos curas te has comido?” Y yo les contesto “me he comido varios”, también le
digo “no sélo comemos cura también comemos monja”. A otros les digo “perdi la
cuenta” y otros preguntan “;siguen comiendo curas?” Yo no me enojo ni en lo mds
minimo, no es ofensa de ninguna manera.

Canichanas del presente

Ya quedan pocas familias canichanas en el presente. Familias enteras han emi-
grado a otros centros poblados, a la ciudades de Trinidad, Santa Cruz y Guaya-
ramerin. Otros se van al campo, trabajan como obreros; otros trabajan la tierra
que los vio nacer. Los que se van a las ciudades ya no retornan a su terrufio, ya
que se van en busca de mejores dias, buscando trabajo. Los que salen bachilleres
también se van a estudiar, algunos consiguen becas por medio de sus dirigentes,
subcentral y CPIB. Unos entran a la normal Clara Parada de Pinto, otros a la
universidad, y también a algunos institutos. Dentro de ese marco de jovenes,
existen algunos que cuando salen a la ciudad se visten bien, se ponen zapatos, se
olvidan de su identidad. Es légico que los indigenas tengamos todo el derecho
como el carayana de estudiar, de capacitarnos, de manejar computadora, maqui-
nas pesadas, llegar a ser médicos, abogados, curas, militares, pilotos de aviones,
helicépteros y hasta llegar a ser un astronauta. Esto lo digo porque no falté al-
guien que me dijo en forma de insulto “vos ya no sos canichana porque si fueras
tendrias tus plumas en la cabeza y en la nariz y estarias de camijeta y descalzo”.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



En San Pedro s6lo somos 300 canichanas netos, sé6lo una familia no ha cruzado,
que son los Gilagachi Chayana. Los canichanas netos somos honestos, valientes,
honrados, bailadores, dicharacheros, toma trago, come yuca, maiz y platano; nos
gustan nuestras danzas tipicas, somos catolicos, solidarios y serviciales. Cuando
un extrafo llega, tienen el plato para servirse, al menos en la fiesta patronal se
les brinda alimento, asado de chancho y mamona y chicha. El canichana es come
carne y mujeriego, tenemos derecho de avanzar, de crecer, de ser prefecto y ser
presidente de la nacion.

Apellidos

Los apellidos de los canichanas poco a poco se van terminando. S6lo quedan los
siguientes: Maraza, Ycopre, Tereba, Churuca, Chayana, Chaurara, Gilagachi,
Notu, Ylalo, Parari, Yauje, Misapa. Los que se han marchado para siempre son los
Maraza, Cujuiti, Chomale, Ystutu, Maheque, Guajima, Yarena, Rany, Mapaqui-
ne, Meses, Chocherana, Yauje, Masaga, Saya, Chicava.

Una vez mas insisto en que ser canichana es lindo, ya que este apodo nos los
pusieron los caray hace mas de dos siglos. No nos ofende, me pone altivo, fuerte
y decidido a trabajar para que la situaciéon econémica mejore. Tenemos derecho a
usar teléfono, celulares, tener movilidades, escribir, hacer libros, poesias, cuentos,
porque somos inteligentes, tenemos derecho de viajar, tener televisores, relojes.
Ese es el tema del canichana, estudiar, marchar a reclamar derechos pisoteados,
reclamar sus territorios usurpados por grandes terratenientes y estas luchas nos las
dejaron nuestros grandes lideres y héroes indigenas: Juan Maraza, Pedro Ignacio
Muiba Teco, Santos Noco, Gabriel Ojeari, José Bopi, Nicolasa de Cubene, Loren-
za Congo, Manuela Tereba, Alejandro Chinchilla, Maria Eugenia y otros grandes
lideres que estan en el anonimato.

Marchas

La primera marcha que asombr6 al mundo entero fue la del 15 de agosto de 1990 y
esto ya debe ser un dia civico y el SEDUCA debe colocarlo en el calendario civico
nacional; fue la Marcha por el Territorio y la Dignidad. También esté la marcha
de 1996, salimos de Santa Cruz el 27 de agosto, con rumbo a La Paz y estando
en Samaipata se promulga la ley INRA, el 18 de octubre de 1996. En la marcha
del afio 2002 estuvimos 20 canichanas, entre hombres y mujeres, y tres nifios de
3 a 4 afos. Al indigena canichana no le importa nada, si se enferm6 o si muere
en el camino, mejor para él, si tiene calzado o no, o ropa para cambiarse; su ideal
es llegar a la meta trazada, hacer escribir su propia historia. No olvidemos que la
historia no la escribieron los indigenas, fueron los curas, gobernadores, carayanas
y que muchas cosas verdaderas no las escribieron. Ahora tenemos la oportunidad
de escribirla nosotros. Ellos la escribieron a su modo y agrado, se olvidaron de los
verdaderos protagonistas y forjadores de los pueblos del Gran Mojos.

Conclusién

Hoy San Pedro, la gran ex capital de Mojos, esta pobre y olvidada de propios y
extrafios. Algunas autoridades ni conocen San Pedro. Los alcaldes o prefectos sélo
para las elecciones nos visitan, nos palmean, nos abrazan, nos besan, luego pasa
todo, se olvidan de los pueblos indigenas, como el caso de la constituyente. Fuimos
los forjadores y ahora la C.P.E. nos hizo una mala jugada. Las tierras de San Pedro
hoy en dia estdn vendidas, su ganaderia del mismo modo; no tiene agua potable,
luz eléctrica, médico estable, no hay medicina. Estamos encerrados, no hay lefa

SAN PEDRO, EX CAPITAL DE MOJOS Y LOS CANICHANAS

141



142

para cocinar. 300 hombres fueron a la Guerra del Chaco y cuatro valientes mujeres
que estan en el anonimato, que hay que rescatarlas. San Pedro estd en sombras,
aunque exporta arriba de 150 quintales de tamarindo que se podria industrializar y
las sefioras trabajan artesania en gran variedad, son tejedoras.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Identidad benianay la influencia mojefa

Juan Carlos Crespo Avaroma'

Copereopo / cadomoje / buenastare hermanos herederos de las distintas nacio-
nalidades del imperio del gran Mojos, presentes en este coloquio sobre cultura y
folklore, organizado por esta prestigiosa institucion.

Antecedentes

Entrando en materia, les recuerdo que en el siglo pasado esta misma institucién ha
organizado dos grandes eventos referidos a la identidad de los pueblos del Beni: el
primero se realizé en esta capital, precisamente con el primer Coloquio del libro
Beniano en el afio del tricentenario de Trinidad; en mayo de 1987 fue el primer
encuentro departamental de cultura beniana, en homenaje al centenario de la gua-
yocheria; luego el segundo encuentro en Guayaramerin, en el afio de la muerte del
escritor beniano Antonio Carvalho Urey, en 1989.

En este mismo afio, se realizé el simposio sobre “Etnomusicologia y folklore”,
con sede en la primera ciudad precambrica del Beni, “Guayaramerin plurilinglie
y multiétnica”, del 21 al 24 de noviembre, evento que ayudo6 a dilucidar la fecha
de fundacion de nuestra ciudad portuaria. Estos esfuerzos realizados por los di-
rectorios correspondientes de la época a mi parecer no han surtido el efecto que
seguramente desearon alcanzar sus organizadores. Por eso hoy, en este sexto afio
del siglo XXI, volvemos a tocar el tema creyendo que no tenemos identidad y pue-
de ser cierta esta preocupacion, o tal vez quiere ser una respuesta a la globalizacion
implantada en el mundo, o bien obedecer al nuevo orden mundial.

No quisiera pecar de olvido, pero es menester mencionar que no podemos juz-
gar a la historia desde nuestra perspectiva actual; el tema de la identidad beniana
pasa si o si por la cultura e identidad indigena-campesino mojefia porque ella ha
estado siempre presente en el cotidiano vivir pero la hemos negado sistematica-
mente, o por lo menos la hemos ocultado hasta que llegue el dia de sacarla a la luz.
Digo que la hemos negado porque asi lo hemos demostrado el afio 1990, cuando
los indigenas de nuestro Mojos milenario realizaron la Marcha por el Territorio y la
Dignidad y muchos tratamos de impedir esa marcha, no la reconocimos ni la apo-
yamos, no creimos que como indigenas pudieran lograr algo del Estado boliviano,
representado por los gobiernos centralistas.

No nos olvidemos que la filosofia indigenista en estos ultimos afios ha sido for-
talecida por los propios indigenas apoyados por organismos internacionales, y por
los desatinos de gobiernos caudillistas, conservadores y liberales que gobernaron
y los ignoraron por 68 afios (1825 — 1938); son sesenta y ocho afios que la C.P.E
ni los mencioné siquiera. Pero, como siempre, alguien tiene que aparecer que los
quiera y los defienda, que los tome en cuenta. Ese alguien fue ese ilustre hijo de
esta tierra, Germdan Busch, amigo de los indigenas, que los incluy6 y les restituy6
la nacionalidad de bolivianos en los articulos 165, 166, 167 de la carta magna pro-
mulgada el afio 1938.

1 Comunicador Social de Guayaramerin.



144

Pero Busch sali6 de la silla presidencial y nunca se promulgé la ley, peor atn el
decreto reglamentando los derechos para los indigenas y campesinos; muy por el
contrario, el dictador René Barrientos Ortufio eliminé a los indigenas en la Asam-
blea Constituyente de 1967. Esta triste realidad politica sin indigenas en nuestra
constitucién se mantuvo hasta la reforma constitucional del afio 1994. Fueron 27
afios (1967-1994) de sufrimientos y de marginacién politica a los indigenas. Por
éstos y tantos otros motivos es que surge la marcha pacifica de nuestros indige-
nas (digo “nuestros”, no con sentido paternal sino porque estamos compartiendo
sus territorios); desde el ultimo rincén del imperio del Gran Mojos marchan hasta
las cumbres nevadas del [llimani para hacer escuchar su protesta y sus demandas,
exigiendo al gobierno inclusién social, respeto a sus territorios, el reconocimiento
a su dignidad y cualidad indigena, la legalizacion de sus lenguas, las mismas que
enriquecen la identidad nacional. Sin embargo, la participacion activa de ellas en el
espectro politico es todavia més lirica que real.

Es desde esta perspectiva que veo a la sociedad beniana actual enriquecida con
tantos valores cultivados en el corazon silencioso de los pueblos herederos del im-
perio del Gran Mojos. Esta mirada histérica me permite distinguir tres momentos
importantes de nuestra historia mojefia beniana.

El primer momento se da con la fundacion de 24 misiones en el territorio mojefio
(1682-1767) en las que se imprimi6 una administracion teocratica para los indigenas
de Loreto, Santisima Trinidad, San Ignacio, San José, San Miguel de Parabas, San
Luis de Gonzaga, Exaltacién de la Santa Cruz, Concepcién de Baure, Santos Reyes,
San Joaquin, Nuestra Sefiora de Magdalena, Santa Rosa, San Simén, San Francisco
Xavier, San Francisco de Borja, San Pedro Apdstol, San Pablo, San Estanislao, Santa
Teresa, Nuestra Sefiora de Santa Ana, San Martin, San Nicolas, San Miguel, y Bue-
na Vista, todas ellas durante el siglo de oro de los jesuitas, conservando sus propios
idiomas, sus danzas, arte, ganado vacuno, su musica que no tenia parangén con la del
occidente, no se diferenciaba de la musica del viejo continente.

Las misiones fueron muy bien planificadas para consolidar la presencia de la Igle-
sia Catolica en Mojos y que los nativos la defiendan con sus vidas a través del tiem-
po. Con la religién se consolid6 un nuevo tipo de ser catélico en el imperio del gran
Mojos, en el que las divinidades mojefias (el sol, la luna, las estrellas, el tigre, el biho)
conviven armoniosamente con los dngeles, los santos y santas de la devocion catélica
en una celebracién cosmica. Las misiones reflejan los tres fundamentos catélicos: la
Santisima Trinidad en la capital, la Exaltacion de la Cruz en cayubaba, y el dogma
mariano en Baure forman un tridngulo perfecto en el centro de nuestro departamento.

Ahora examinemos el fundamento religioso de cada misién: la nacién indigena
trinitaria. Como la sociedad actual de nuestra ciudad capital Trinidad, la linda,
tiene como base espiritual el dogma catolico “Dios uno y trino”, o Santisima Tri-
nidad, su fundamento biblico se manifiesta en el bautismo de Nuestro Sefior Je-
sucristo en el rio Jordan escrito por San Marcos. Otra base teoldgica es el envio de
los apostoles al mundo: “vayan y bauticen a toda criatura en el nombre del padre,
del hijo y del espiritu santo”, escrito por San Mateo, tres personas en un solo Dios.
Esta es la fortaleza espiritual de los indigenas como de la sociedad trinitaria.

La nacion cayubaba tiene como sostén de su expresion religiosa “la exaltacion de
la Santa Cruz”, como cuando el profeta anunciara en el libro del Exodo “todo aquel
que mire la vibora de bronce elevada en lo alto, no morird por la picada de vibora”
(“Exodo”). En ese mismo sentido, Jests Nuestro Sefior fue elevado en un madero
y muerto en la cruz, para la redencion de la humanidad. Esta es la celebracién mas
sonada en toda Bolivia porque todo catélico lleva una cruz colgada en el cuello.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



La més privilegiada de todas las misiones es Concepcion de Baure, entregada a
la proteccion maternal de Maria Virgen y Madre, como lo atestigua el Evangelio
de Lucas. Otras catorce misiones fueron encomendadas a la proteccién de santos
varones, y cinco de ellas han sido consagradas a la proteccion de santas mujeres
reconocidas por el devocionario mariano. Toda esta riqueza espiritual transmitida
por los jesuitas se mantiene hasta hoy y nadie podra arrancérnosla asi sea a través
de una nueva constitucion politica del estado, ni volviéndolas a fundar, porque
ellas son parte indisoluble de nuestra identidad religiosa mojefia.

En esta etapa, los jesuitas logran que los indigenas aprendan todas las lenguas
de Mojos; el latin y el castellano que no eran obligatorios, los ensefiaron a los caci-
ques e hijos de caciques. En las misiones no era permitida la entrada a los espafo-
les, sino Gnicamente a los jesuitas. Tal vez por esto fue el triunfo evangélico de las
misiones en Mojos.

La segunda etapa considero que va desde 1767 hasta 1842, de administracion tam-
bién catélica, pero esta vez de curas pertenecientes al obispado de Santa Cruz de la Sie-
rra. En este periodo, las misiones se convierten en pueblos civiles del todavia Mojos.
En ese tiempo se abrieron las puertas de Mojos a la migracion de crucefios, espafioles
y detodo el que llegaba. Fueron 75 afios de destruccion, en los que des-

aparecen muchas misiones, de atropello a los derechos indigenas, de En ese tiempo se abrieron las
violacion a sus mujeres forzando un mestizaje, de esclavitud asus habi-  puertas de Mojos a la migracién
tantes, de robo y contrabando de ganado (abigeato) como de territorios de crucefios, espafioles y de
indigenas, y tantos vejamenes cometidos por los carayanas a los hijos todo el que llegaba.

de Mojos. Pero atn asi, los valores tradicionales de sus lenguas, su for-
ma de pensar y actuar en comunidad, sus danzas, sus rezos en idiomas
como el latin, sus devociones, procesiones, su musica, su vestimenta y sus adornos
no pudieron ser exterminados por la moda impuesta por los inquisidores de Mojos.

Como una peste que sigue desangrando a nuestros pueblos, ahi esta la incultura
del abigeato, que hasta hoy se practica con mayor profesionalidad, por los mesti-
z0s, por los primeros estancieros, que obligan a los nativos a hablar en el idioma de
los nuevos duefios.

El tercer momento histérico es la creacion del departamento del Beni, desde
el afio 1842 hasta nuestros dias. Esta decision administrativa era para frenar los
abusos de los curas y de los gobernadores enviados desde el interior del pais. Lo
cuestionable de esta determinacién fue el cambio inconsulto del nombre de Mojos
por el del Beni, abriendo un tajo profundo en nuestra identidad regional.

En este periodo, en el norte amazénico boliviano se fundan nuevos pueblos
como Riberalta, Cachuela Esperanza, Villa Bella, y Guayaramerin, todos ellos
amazonicos, constituidos sin la proteccion de ningun santo o santa; no existian
misioneros en esos lugares paradisiacos de la Amazonia beniana. Pero los hom-
bres y mujeres de Mojos llevados a esos lugares alejados de sus pueblos conserva-
ban su idioma, sus danzas, veneraban a sus santos en la intimidad de sus hogares.
Los llevaron con sus ropas y les compraban otras nuevas y nunca los mostraban a
los patrones. Hasta que llegaron los misioneros Maryknoll (norteamericanos) en
1942, con sus santos muy hermosos, de porcelana pero sin vestidos cambiables,
los tenian pintados. Este choque cultural-religioso entre los anglosajones y los
mojefios dur6 muchos afios hasta que los padres Maryknoll aceptaron que las
imégenes de los santos lleven ropa y ademas se les cambie traje nuevo en cada
festividad patronal.

Es en este lapso (finales de la década del 40 del siglo XX) que nace la ganade-
ria comercial del Beni. Surge como industria productora de ganado que ha dado

IDENTIDAD BENIANA Y LA INFLUENCIA MOJENA

145



146

mucha carne al pais en tiempos de paz como en tiempo de guerras, gener6 fuentes
de trabajo para muchos nativos que supieron convivir con sus nuevos patrones,
pero esta vez ya no en las misiones sino en ‘“‘reducciones” llamadas estancias gana-
deras, donde ellos no pueden organizarse en sindicatos, ni tienen seguro social. Es
la gente mas explotada de toda la sociedad beniana.

Este nuevo status “ganadero” para la sociedad beniana lo generan mas de siete
mil estancieros organizados en asociaciones y federaciones; es el Gnico grupo hu-
mano que ha querido aportar un tipo de sociedad en la que todo beniano se identi-
fique con ella. Ha puesto de moda varios estilos de sombreros, las botas texanas, el
jeans azul (norteamericano), las gafas rayban, todo ello para andar en una camio-
neta 4x4 deluxe, ha importado un tipo de musica primero mexicana y tltimamente
villera. Esta es una pequefa parte de la realidad social de nuestro departamento,
hay muchas otras, que espero que los panelistas continten ensefidando y dandonos
a conocer las otras facetas de nuestra sociedad beniana.

A la pregunta general planteada por el directorio organizador de este evento,
sexiste una identidad beniana comun?, debo responder con claridad y firmeza que
como departamento del Beni, no tenemos hasta el momento una identidad comun
bien definida. Sin embargo, como herederos del imperio del Gran Mojos si la te-
nemos, y muchos valores que exportar al mundo con el sello internacional “made
in Mojos Milenario”.

El objetivo esperado del evento es “identificar elementos fundamentales que
hacen a la identidad beniana”. A este objetivo debo responder de la siguiente ma-
nera: los benianos nunca hemos querido asumir la realidad cultural heredada del
imperio del Gran Mojos; porque todo lo indigena nos sonaba como otra clase de
seres humanos, y nos escudabamos en una realidad social equivocada, por ejemplo
“los cambas benianos”, o la que se nos quiso imponer en todo el pais como “los
benianos son eminentemente ganaderos”’. Estas palabras nos han hecho mucho
dafio, yo no sé si fue el interés de nuestros compatriotas que viven en occidente en
llamarnos “ganaderos” para diferenciarnos de nuestros hermanos crucefios, o la de
los crucefos en llamarnos “los cambas benianos” para someternos a sus costum-
bres, y que nosotros nos la creimos y algunos la asumimos como propia, no sé, para
serles sincero, no sé. Pero algo méds debemos decir: que nunca han querido asumir
de forma agresiva la industria agropecuaria en serio, ;por qué?

Los benianos (1842) ;podrian tener una identidad comdn como Beni?, (digo
los benianos, porque me considero mojefio-amazonico porque naci en el territo-
rio mojefio y vivo en la Amazonia), no creo, porque los ecosistemas diversos en
el departamento nos condicionan, porque se hablan varias lenguas en su habitat
correspondiente; ademas, en el territorio se dan dos fenomenos fuertemente di-
ferenciados que nos condicionan: la época lluviosa (inundaciones) y la época de
sequia (quemazones de pampas y chacos). Ambos casos son catastroficos, pero ain
asi, echemos una mirada a nuestras diferencias benianas:

Los amazénicos (del norte beniano), nuevos pueblos mencionados anteriormen-
te en la tercera fase de la historia que presento, fueron conformados por hombres y
mujeres del imperio del Gran Mojos, llevados a la fuerza por la ley del enganche de
16 de noviembre de 1896, promulgada en el gobierno de Mariano Baptista, primero
por los cascarilleros (quina), después por caucheros y castafieros, madereros, garim-
peiros y ultimamente los ganaderos. Los amazonicos somos extractivitas o rescata-
dores de los recursos naturales por excelencia, por ejemplo, en un tiempo se explot6
la goma eléstica (fuimos siringueros), hoy se explotan la madera (somos madereros),
la castafia (castafieros), somos eminentemente pescadores (navegantes).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Vivimos en un territorio no apto para la ganaderia y hay gente que quiere con-
vertirnos en ganaderos; siendo que esta industria ganadera en la Amazonia es de-
predadora y asesina, pues convierte al bosque alto en pastizales de engorde para sus
animales. Es un crimen de lesa naturaleza lo que se esta perpetrando en la Ama-
zonia nortefia; teniendo tanta pampa natural y apta para la ganaderia en la zona
central del departamento, los ganaderos nortefios quieren convertirla en desierto.
¢Quién dice algo? Nadie. ;por qué? Porque no consolidamos de verdad una identi-
dad para defender los valores territoriales de nuestro departamento.

Los mojefios (territorio central del departamento Beni) son mujeres y hombres de
la pampa y el agua (pampefios y acuaticos) que siempre vivieron en este lugar, con sus
amplios sombreros para protegerse del sol en tiempo de inundacién como en tiempo
de sequia. Esta poblacion indigena mojefia desde 1682 es ganadera por excelencia; lue-
go los curas y comerciantes llegados de Santa Cruz de la Sierra quitaron a los indigenas
buena parte de lo que poseian, hasta que desde hace mds de medio siglo los estancieros
actuales terminaron de aduefiarse de lo que les quedaba de sus tierras y ganados.

Propuesta

Primero: debemos apropiarnos de la historia integral de Mojos-Beni, fundada
desde el afio 1682 hasta 2006, y proyectarla mil afios mas, para no cometer errores
involuntarios por no conocer nuestra historia.

Segundo: para conservar la identidad mojefia, tenemos que recuperar, encar-
nar y valorar en primer lugar el nombre originario del imperio del Gran Mojos, que
fuera desconectado de nuestras conciencias muchos afios atras.

Propongo el cambio de nombre a nuestro departamento, no porque sea idea
mia, sino que esta propuesta ya fue presentada al congreso nacional de 1884 y repe-
tida en otras ocasiones, por un beniano intelectual e industrial, padre de la patria,
como lo fue el insigne doctor Antonio Vaca Diez.

¢Como hacerlo? Haciendo lo que hizo la sociedad trinitaria desde los afios 80,
cambiando los nombres de sus calles por nombres de hombres y mujeres dignos
nacidos en este hermoso territorio llamado Gran Mojos.

Tercero: asumir los valores de la cultura milenaria de los arawak, de la cultura
hidraulica pre-cristiana, de los elementos misionales como la musica barroca de
San Ignacio de Mojos, de los bajones, la tamborita, la flauta, el pifano y el bombo
(la bombilla band), que cuando los oimos tocar con maestria, nos hierve la sangre
de alegria y de identidad milenaria.

Valoremos el heroismo de hombres y mujeres que lucharon por la independen-
cla como ser:

—  Gabriel Ojeart, cacique baure, defensor de la cuenca del Iténez de las invasio-
nes portuguesas.

— José Bopi, cacique mojefio-loretano, precursor del primer gobierno indigena
de América Latina.

—  Pedro Ignacio Muiba, primer presidente indigena del gobierno auténomo de
Mojos.

—  Nicolasa Nosa de Cubene, martir de la lealtad de la sangre mojefia.

— Petrona Tilila, artifice y armadora de la rebelion loretana.

IDENTIDAD BENIANA Y LA INFLUENCIA MOJENA



148

—  El coraje de los desbravadores del norte boliviano en la época de la siringa.

— Y por ultimo, de la nueva imagen del indigena conquistada en las marchas por
los caminos de la patria, iniciadas en la década de los noventa del siglo XX.

¢Como hacerlo? Comenzando a investigar, escribir y leer nuestra propia histo-
ria; “porque los libros y el acto de leer constituyen los pilares fundamentales de la
difusion del conocimiento, la democratizacion de la cultura y la superacion indivi-
dual y colectiva de los seres humanos” (Unesco, 2000).

Cuarto: es menester un desafio a la conciencia, el no dejar solos a los estudiantes
de primariay secundaria en la entrada folklorica y la procesion del santo patrono en
la “chope piesta”, sino que todos participemos con nuestras familias, con camijeta
o sin ella, creando nuevas vestimentas, porque esa es la identidad trinitaria. Esta
entrada folklorica de la “chope piesta” debe convertirse en el futuro en la “Entrada
triunfal del Gran Mojos”, para que el mundo sepa que existimos, que generamos
y proyectamos cultura.

¢Como hacerlo? Que la prefectura, la alcaldia, los ganaderos, los arroceros, las
asociaciones de comerciantes, los colegios de abogados, arquitectos, agronomos,
médicos, ingenieros y otros sectores financien la transmisién en vivo, por cual-
quier red de television con alcance nacional, la entrada de la “chope piesta” y la
procesion, convertidas ya en las fiestas grandes de todo el departamento. Esta mis-
ma transmision en vivo habria que extenderla a la “chope piesta” ignaciana, por el
inmenso acervo folklérico que posee y muestra en su realizacion.

Es también necesario que nuestras procesiones no sean un show de tipoyes y
camijetas, sino que estas prendas de vestir sean verdaderos valores litargicos y fes-
tivos, antes que otros se aduefien de ellas, como ya vienen haciendo con nuestra
musica (torito negro, piama). A ver cudndo diran que el Judas de Magdalena no
es mojefo, que el Isiboro-Sécure no es mojefio, que Guarayos y Piso Firme no son
mojefios. ;Qué estd pasando? ;No existen benianos en nuestra tierra bendita para
defender estos valores?

Conclusion

Un alto porcentaje de benianos tiene en la sangre genes de una misma cultura, la
del imperio del Gran Mojos, y lo que nos une verdaderamente ademads de los rios,
y el idioma espafiol (que al final se impuso en buena parte de nuestra sociedad),
son las danzas de todos los pueblos de Mojos, la religiosidad mojefio-catélica, la
musica y danza del machetero religioso, del machetero loco, las canciones del yo-
rebabasté, grasasario, “chope piesta”, etc. y las que se estan creando dltimamente,
porque el mojefio es eminentemente festivo, religioso, culto, solidario, pacificador,
sabio, poeta, y metafisico.

Porque los pueblos nacidos en el primer periodo republicano del Beni, como
Riberalta, Guayaramerin, Cachuela Esperanza, Villa Bella y tantos otros, atin no
tienen danzas ni tradiciones propias a no ser las tradiciones del Gran Mojos.

El desafio de todo beniano en este tercer milenio es asumir la cultura mojefia
para no quedarnos en el limbo.

Estudiar, aprender y hablar las lenguas mojefas alegra nuestro espiritu; los
otros idiomas extranjeros aprendidos son para comunicarnos mejor con el resto del
planeta y asi nos convertiremos en potencia y todos los bolivianos nos respetaran y
el mundo nos reconocerd como verdaderos mojefios y no como cambas benianos.

Asurupaya = muchas gracias (en idioma trinitario).

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Panel 7:
Musica y danzas

Panelistas: Rubén Yuco, Elida Camama, Raquel Maldonado.






La musica indigena

Rubén Yuco Nocopuyero'

En la historia de nuestros ancianos, la musica de los pueblos indigenas es una prue-
ba de que el canto trinitario existe y se diferencia de otras musicas.

Una gran parte de los musicos es ejecutante de musica y ensefia a los jovenes.
Ellos fabrican también sus instrumentos con materiales del lugar.

La musica indigena también nos identifica con sus propios tonos y ritmos, por
ejemplo:

Los macheteros

Los toritos

El baile de las mamas
Los graciosos

El barco

El canto con violin

El baile del sol

Para el pueblo mojefio la musica es sagrada porque somos todos religiosos, pero
también tenemos musica para divertirnos en las fiestas y cumpleafios.

La mausica indigena sigue siendo y sera siempre la raiz de la sociedad beniana
y por eso tenemos que transmitirla y difundirla, haciendo conocer sus origenes.

1 Representante de los indigenas en el Tipnis.



Danzas folkloricas de los pueblos
mojenos

Elida Camama'

Descripcion
Las danzas folkléricas de los pueblos mojefios toman en cuenta sus vivencias y
creencias religiosas. Los pueblos mojefios eran tranquilos y pacificos, sencillos y
acogedores, compartian entre distintas etnias.

Las danzas creadas por nuestros antepasados eran muy significativas y estaban
marcadas por los tiempos liturgicos que habian aprendido del contacto con los je-
suitas. Cada danza tiene su propio significado, que conserva desde entonces.

Nuestros antepasados adoraban al dios sol de Mojos, sache de

Las danzas creadas por Mojos, pero con la civilizacion jesuitica aprendieron a presentar sus
nuestros antepasados eran danzas al dios cristiano
muy significativas A nivel popular hay una gran aceptacion de las danzas, las aco-

gen, las bailan y en ellas se reconocen e identifican. Distinto es a
nivel de élites, que no las toman en cuenta como vivencia propia,
sino como elemento folklérico y no le dan el valor que tienen. Cuando llegan au-
toridades politicas ponen las danzas de los pueblos indigenas como una pantalla y
hacen creer que conviven con ellos.

Estas danzas segtn los tiempos litdrgicos son:

Epoca navidefia: mes de diciembre hasta la tercera semana de enero.
— Los macheteros: adoran el nacimiento del nifio Jests.

— Los angelitos: representan la alegria del cielo reflejada en la tierra por el naci-
miento del nifio Jesus.

— Los toritos y las mamas: el torito bendecido por cubrir con su resuello y calen-
tar el cuerpo del nifio Jesus. Las mamas son quienes alegran con los tipoys de
colores.

—  Los herodes, graciosos, reyes magos, abadesas y termina la tGltima fiesta navi-
defia con el santo barco.

Carnavales:
Las abadesas, pasados los tres dias de prueba del diluvio, después del banquete a

sus antepasados, se retinen el miércoles de ceniza, dirigidas por la mama corregi-
dora en las oraciones y rogativas por el mundo entero.

1 Folklorista, residente de la ciudad de Trinidad.



Semana Santa:

En el Domingo de Ramos el pueblo mojefio regala hojas de palmera para la proce-
si6n, danzan los toritos y macheteros.

El Viernes Santo acompaifian al santo sepulcro las armas de los judios y faroles
llevando el ritmo de una mdsica triste.

El Domingo de Pascua las mismas armas se adornan de cintas de colores, asi
como los faroles, y se mueven con ritmo alegre acompafando a las imagenes. Bai-
lan macheteros, toritos y mamas.

Fiestas patronales:

El tiempo pascual y el tiempo ordinario el pueblo mojefio anima con sus danzas
las fiestas patronales de cada localidad. Las danzas mds conocidas son:

El machetero y toritos y mamas, japutiqui, cabito cusiri. Se bailan para la Santi-
sima Trinidad, Corpus Christi.

Sanjuanero para el 24 de junio, en la fiesta de San Juan Bautista, en el pueblo
trinitario y pueblo canichana.

Otras fiestas patronales en las que bailan son: Virgen Del Carmen, Santa Maria
Magdalena, Santa Ana, San Ignacio de Loyola, San Lorenzo, Asunta, San Joaquin,
Santa Rosa, San Ramon, San Miguel, San Francisco Javier, etc.

DANZAS FOLKLORICAS DE LOS PUEBLOS MOJENOS

153



La Escuela de Musica de San Ignacio
de Mojos: De la imposicion a la
expresion de una identidad indigena

Raquel Maldonado Villafuerte y Antonio Puerta’

Desde el momento en que la imposicién y la violencia irrumpieron en el continente
americano, avasallando con los derechos de existir y de expresarse de los nativos, se
cre6 un nexo entre Europa y América Latina basado en la supremacia del mas fuerte.

Los colonizadores, con un acusado sentimiento de superioridad, intentaron
anular cualquier manifestacion cultural de los nativos, para tratarlos como seres
incapaces de sentir o pensar por si mismos. Dentro de ese contexto, los jesuitas
resultaron “extrafiamente piadosos”’, aunque sin desterrar sus prejuicios, respe-
tando la vida de los potenciales fieles en pos de un objetivo politico-religioso, con
la certeza de que la cultura dominante —la suya— era la inica valida y reconociendo
en los indigenas, mas alla de las aptitudes naturales para la musica u otras manifes-
taciones artisticas, su obediencia.

Cuando nos planteamos descubrir los rasgos que definen la identidad beniana
debemos hacerlo con un sentido critico y realista.

La practica del barroco misional, acompafiada del reciente resurgimiento de
escuelas musicales, orquestas y coros en las antiguas misiones jesuiticas, se ha con-
vertido en tema de polémica en torno a lo que algunos puristas consideran un ejer-
cicio de neo-colonialismo, sin tomar en cuenta que el dia de hoy estamos hablando
de una expresion cultural aprehendida por los indigenas hace tres siglos y que,
desde entonces, han mantenido de forma voluntaria.

¢Se puede soslayar el hecho de que en San Ignacio de Mojos, por ejemplo, los
taitas siguen cantando y tocando sus violines, su flauta, su clarinete y sus bajones
en cada misa matutina dominical o en montones de fechas sefialadas del calendario
litargico? ;Se puede obviar que lo que interpretan, aunque distorsionado por el
paso de tiempo y la paulatina pérdida de sus primitivos conocimientos musicales,
es ese barroco misional que surgi6 de la fusién de la musica que en la época se
ejecutaba en Europa y de la musica nativa, de raices precolombinas? ;Se pueden
ignorar las miles de partituras manuscritas que todavia en los albores del siglo XXI
guardaban celosamente algunos taitas en sus comunidades, transcritas con esmero
por ellos mismos o sus antepasados a medida que se deterioraban por los rigores
del clima tropical y la precariedad de su forma de vida? ;Se puede sostener que de-
tras de estas manifestaciones tan palpables de protecciéon de la memoria colectiva
del pueblo mojefio no se encierra una defensa de su identidad?

La Escuela de Misica de San Ignacio de Mojos, que recupera y difunde el tesoro
barroco de la época en la que los jesuitas inundaron nuestras selvas de afinados so-
nidos que acercaban a sus nuevos discipulos al Dios de los cristianos, surge a partir
de dos necesidades. La primera, cultural, por lo que entrafia rescatar una préctica

1 Musicdlogos, residentes de San Ignacio de Mojos.



musical que se esta extinguiendo. La segunda, social, porque a través de los pen-
tagramas establece un espacio educativo y creativo que permite a nifios y jévenes
una educacién integral, sin distincion de sexos.

Durante el siglo XVII y principios del XVIII, la musica en Europa atravesaba
cambios trascendentales. Los estilos antiguo y moderno de composicion, que han
pasado a la historia con los nombres de renacentista y barroco, respectivamente,
pugnaban por la supremacia. Con la consolidacion del sistema tonal, la teoria mu-
sical encontré por fin la forma de unificar c6digos y maneras de hacer musica en
el viejo mundo. El auge de la polifonia dio lugar a la composicion de obras de gran
envergadura, sacras y cortesanas. Los principales consumidores de musica culta
estaban en los palacios y en las iglesias, donde sucedian las misas, las sinfonias,
las 6peras, los recitales de teclado y los conciertos de musica de camara. De todas
esas fuentes bebieron los jesuitas que luego emprenderian su singladura a través
del océano.

Resumir en barrocas las influencias que trajeron los hijos de Loyola a Latino-
américa seria incorrecto e ingenuamente reduccionista. Cada misionero tenia di-
ferentes experiencias musicales, diferente edad y, por consiguiente, aplicaba dife-
rentes métodos en su ensefianza y con diferentes contenidos. Antes de cruzar el
Atléantico, los jesuitas se preparaban para los distintos oficios que iban a desempe-
fiar en las reducciones y desembarcaban con un bagaje heterogéneo, especialmente
acusado en la musica, por la larga disputa entre los representantes europeos de la
escuela antigua y de la moderna.

La variedad instrumental caracterizaba al estilo antiguo, cuyas composiciones
para familias de instrumentos eran tipicas. Sin embargo, germinaba un proceso
de desarrollo de los instrumentos de viento y cuerda, que suprimieron el uso de
algunos otros de poca intensidad o escaso registro. Una vez que se imponia el de
mayores posibilidades, el antiguo se desechaba.

Junto a la musica renacentista y barroca, que por entonces no se habian bau-
tizado como tales, también llegaba la profana o popular, perteneciente al folklore
del pueblo o region de procedencia de cada misionero europeo; musica de trazo
melédico simple y forma repetitiva, que fue adaptada sin dificultad a los instru-
mentos nativos del lugar. Esta musica, acompanada de la danza, se introdujo en
las manifestaciones folkléricas de los indigenas, que forman parte hoy en dia de las
costumbres més arraigadas del pueblo mojefio.

La poderosa influencia cultural que se ejercia en las escuelas de las misiones no
garantizaba que la musica culta europea sonara como en el continente de origen.
Los indigenas la “interpretaban” y es importante hacer hincapié en el concepto de
“Interpretar” la musica, porque en este proceso de ensefianza y aprendizaje, ellos,
creativos por naturaleza, con personalidad propia y con su particular imaginario
sonoro, reproducian la partitura a su manera. De este intercambio cultural surge el
concepto de “barroco misional”.

La musica nativa se ejecutaba principalmente en el marco de las festividades
religiosas. Las diferencias entre ella y la musica culta europea resultaban evidentes,
pero no eran tan acentuadas respecto a la popular del viejo mundo, de caracteris-
ticas similares.

Por aclarar conceptos, al referirnos a la musica nativa, hablamos de la que se
hacia antes de la llegada de los jesuitas, que ha conservado sus caracteristicas for-
males, instrumentales y estéticas.

Podemos distinguir la musica nativa de la escolédstica o culta mediante dos
caracteristicas que definen aquélla. Por un lado, la economia de recursos, porque

LA ESCUELA DE MUSICA DE SAN IGNACIO DE M0JOS

155



la musica nativa utiliza pocos elementos, entendiendo como tales los tonos, las
melodias y las posibilidades instrumentales. Un buen ejemplo es el chuyui. Por
otro, su forma ciclica, porque la musica nativa se define por el uso de la repeti-
cién, a veces exacta y a veces con ligeras variaciones. La marcha del machetero nos
serviria de modelo.

Estas reglas son comunes a casi toda la musica nativa del mundo y conviene re-
conocerlas en el momento de definir qué es nativo, qué es folklérico y por tltimo,
qué es europeo.

Evidentemente, los testimonios de los jesuitas nos han ayudado a determinar las
musicas que ya existian cuando ellos llegaron y que se han mantenido hasta nues-
tros dias. Es erroneo, por ejemplo, calificar de musica nativa a la que acompaiia al
torito, al sarao o a la mayoria de las danzas que integran el folklore beniano.

El folklore representa las costumbres de cada pueblo y no distingue si han sido
adquiridas por la influencia europea o le precedian. Por eso conviene separar lo

folklorico, que abarca toda expresion artistica de un pueblo, delo es-

La religion se convirtio en el pecificamente nativo, que nos ofrece pistas sobre la estética musical
regulador de la actividad cultural ~ previa a los jesuitas en esta region que ahora llamamos Beni.

de las misiones. Otra manera de diferenciar la musica nativa de la folkloérica es

156

mediante la danza. LLas mascaras, tan tipicas en la zona, proceden en
realidad de Europa, de bailes tradicionales o musicas populares de
distintas regiones que acompafaron a los misioneros en su travesia y que fueron
adaptadas a los instrumentos nativos e interpretadas por los indigenas.

Al hablar de musica, hablamos de un lenguaje asemantico, pero que necesita de
un sistema de codificacion. La cultura europea lo elaboré y con €l naci6 la partitu-
ra. Pero esta es poco més que una sugerencia.

Una vez que los indigenas aprenden a leer y escribir musica, son capaces de
interpretar las partituras, interpretarlas como ellos creen, como ellos sienten, como
ellos imaginan. Sélo algunos aspectos son codificables; los técnicos, por ejemplo,
pero no los expresivos. Cada individuo percibe y siente de manera muy particular.
Algunos rasgos pueden ser comunes a una cultura comunitaria, pero la impronta
personal es inevitable.

El hecho de que algunas musicas tengan mds caracteristicas nativas que euro-
peas, o viceversa, obedece a la interaccién de ambas culturas, que no siempre se
resuelve de la misma forma.

La Compatiia de Jesus tenia el objetivo claro de catequizar y, para lograrlo, sus
misioneros eran conscientes de que debian ser tolerantes o permisivos con algu-
nas creencias y costumbres de los nativos, pero de ninguna manera fomentarlas.
Al tratarse de una intromisién pacifica y basada en intereses mutuos —los jesuitas
ofrecian proteccion y los fieles sus almas—, el mestizaje cultural fue inevitable.

De esta manera, se formaron escuelas de musica, cuyos miembros cumplian la
funcién de realzar las celebraciones religiosas, en las que tampoco se discriminaba
a los conjuntos de musica nativa que eran del gusto de los sacerdotes.

La religion se convirtio en el regulador de la actividad cultural de las misiones
y, gracias a ella, a la profunda fe de los indigenas, han llegado hasta nuestros dias
las maravillosas muestras folkléricas de las fiestas de los pueblos o los velorios de
santos. En San Ignacio de Mojos, por ejemplo, se mezclan vestigios de practicas
de musica europea —encarnadas en el coro de taitas—, nativa —como la marcha de
macheteros—y folklérica, representada en danzas como el sarao, el ciervo o el to-
rito, entre otras. Con la particularidad de que todo ello converge en una fiesta de
caricter religioso.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Si los indigenas no hubieran considerado sagrada la musica, seguramente no la
habrian conservado. El extrafiamiento de los jesuitas y el nefasto comportamiento
de los sacerdotes que en un principio les sucedieron, supeditando los intereses de la
colectividad a los suyos propios, provocaron una huida masiva de indigenas hacia
la selva, su antiguo hogar y el Gnico sitio donde se creian a salvo, ellos y sus creen-
clas; su cultura, en definitiva.

Desde fines del siglo XIX hasta hace pocos afios, indigenas principalmente
trinitarios protagonizaron movimientos mesianicos de corte anticolonialista que
conocemos como la busqueda de la Loma Santa. Huyendo de la tirania a la que les
sometian los carayanas, emprendieron el éxodo y, de forma intermitente, vagaron
durante afios por gran parte del territorio beniano, llegando incluso hasta el norte
del vecino departamento de La Paz, desde donde muchos regresaron a la zona del
actual TIPNIS (Territorio Indigena Parque Nacional Isiboro Sécure) para conti-
nuar su peregrinaje. La mayoria de los actuales musicos trinitarios diseminados
por esta region, de una franja de edad entre los 35 y los 50 afios aproximadamente,
ha nacido en el Alto Beni, usando la expresion que ellos manejan cuando se les
pregunta al respecto.

Liderados por distintos profetas, que provocaron el abandono de unas comuni-
dades y la fundacién de otras, persiguieron durante décadas el sefiuelo de la tierra
prometida que Dios tiene reservada para el pueblo mojefio en algtn rincon de la
selva, el mito de la tierra sin mal, donde habré vida en abundancia para ellos, sin
hambre y sin enfermedades, lejos de la amenaza del blanco, causante de sus des-
gracias. En definitiva, la fe y la esperanza de un destino de prosperidad, un destino
magico, fueron sus estimulos.

Con ellos desafiaron las inclemencias meteorolégicas, los accidentes geografi-
cos y las fieras salvajes de un medio hostil como el tropical, sobre todo en las zonas
selvéticas, para adentrarse en los rincones mads inhdspitos, a menudo a través de
una jungla inaccesible, cargaron sélo con lo mas elemental para la supervivencia
—un poco de ropa, la cama, el machete, el arma, charque y frutos secos—, pero tam-
bién sus rosarios, sus cuadernos repletos de sermones, oraciones, salves, cantos de
visperas de santos, cantos de penitencia y de alabanza, sus violines, sus partituras,
algunas imagenes religiosas y acaso una vieja campana cuyos tafiidos, si supiéra-
mos descifrarlos, nos descubririan la apasionante biografia de lideres investidos del
aura de los profetas, que consagraron su vida a un suefio.

A mediados del pasado junio, la Escuela de Musica de San Ignacio de Mojos
lanzé una ofensiva para rescatar miles de partituras manuscritas que todavia esta-
ban diseminadas por el amplio territorio beniano como vestigios de la época jesui-
tica, en especial en las zonas habitadas por los buscadores de la Loma Santa o sus
descendientes. Culminaba asi un amplio proceso de investigacién emprendido un
afio antes, recabando informacion entre los indigenas y personas vinculadas a la
Iglesia Catolica, para averiguar dénde habia mas posibilidades de encontrar este
valioso material. Pero junto a las partituras, aparecieron decenas de cuadernos,
que genéricamente llamamos “doctrinarios”, que contienen fundamentalmente
sermones, oraciones y cantos religiosos, en castellano, latin o lengua nativa, en es-
pecial la mojefio-trinitaria, a veces acompafiados de partituras.

El Archivo Misional de Mojos, conservado en la parroquia de San Ignacio, con-
taba aproximadamente con unas 2.700 paginas de musica, sin contar fotocopias,
antes de emprender estas expediciones. Desde entonces hasta ahora casi ha cua-
druplicado esa cifra, con documentos de un valor incalculable, que rescatan no
s6lo melodias, sino la historia de un pueblo, que es la que en realidad se escucha

LA ESCUELA DE MUSICA DE SAN IGNACIO DE M0JOS

157



158

detrés de esas notas. La mayor parte de la coleccion representa un repertorio para
el afio litdrgico, aunque también existen algunas piezas puramente instrumentales
y unas pocas de cardcter profano. Los cuadernos que hemos mencionado, todavia
sin analizar, afiaden varios miles de paginas mas, al margen de las musicales, a esta
impresionante coleccion que empezé a recopilar hace afios el jesuita Enrique Jorda.

Estamos hablando de uno de los archivos histéricos més grandes no s6lo de
Bolivia, sino de Latinoamérica entera, pero también de un testimonio de religio-
sidad invaluable.

Todas estas partituras han sido copiadas en repetidas ocasiones desde la expul-
sion de la Compaiiia de Jests de Latinoamérica y guardadas como tesoros. Algu-
nas de ellas atin son interpretadas por los indigenas en sus celebraciones religiosas.
Solo algunas, porque ninguno de los musicos actuales de la zona sabe descifrar
un pentagrama. Han aprehendido este legado escuchandolo e imitandolo y hace
tiempo que copian las partituras como quien copia un dibujo. Eso explica su de-
generacion actual.

La mayoria de estas comunidades tradicionales esta situada en el TIPNIS, a lo
largo de los rios Sécure, Ichoa e Imose. En algunos casos, su vida cotidiana esta im-
pregnada de un misticismo y fervor cristianos que evocan el tiempo de las misiones
jesuiticas, pero con la diferencia de que ahora son duefios de su voluntad y credo y
responsables de salvaguardar esta herencia religiosa y cultural que es expresién de
su propia identidad.

Al ver como vive esta gente, como celebra sus fiestas, cualquier discurso indi-
genista o folklorista resulta un poco absurdo. He escuchado y leido teorias que ven
en el taquirari la tinica muestra musical auténticamente beniana, cuando tiene mas
rasgos de cancion popular espafiola que cualquier otra, y opiniones sesgadas que
consideran las orquestas barrocas una exaltacion de lo fordneo. No hagamos juicios
precipitados y apelemos a la objetividad para tratar de poner cada cosa en su lugar.

¢Cudndo podemos establecer que una manifestacién cultural es una muestra de
identidad? Cuando su uso es comtn a una colectividad y esta colectividad se siente
representada por ella o la considera de su propiedad.

En el caso de los pueblos del Gran Paititi antiguamente reducidos, encontra-
mos una variedad de representaciones culturales que reflejan un mestizaje a dis-
tintos niveles. Esa escala nos permite distinguir la musica de la marcha del mache-
tero y la del chuyui de otras que se tocan en la regién, por tratarse de expresiones
con rasgos mas indigenas que las demés. En las restantes danzas, igualmente ri-
cas, la influencia europea es acusada. Pero a todas ellas podemos atribuir rasgos
de identidad beniana.

También participa de esa identidad el barroco misional, que sobrevive funda-
mentalmente en el templo de San Ignacio a lo largo de todo el afio litargico y en
las capillas de algunas comunidades trinitarias desperdigadas por las riberas de los
rios Ichoa, Sécure y sus afluentes, directas herederas de los buscadores de la Loma
Santa. Aunque de forma eventual y a menor escala, perduran asimismo manifesta-
ciones artistico-religiosas analogas en algunas otras comunidades cuando festejan
a su patrén, como San Lorenzo de Mojos, o en el cabildo de Trinidad en fechas
puntuales. En cualquiera de los lugares mencionados u otros menos relevantes que
omitimos, descubrimos un estilo degenerado por el tiempo, porque lo que motiva-
ba a esta gente a conservar la musica, no era la musica en si misma, sino su religio-
sidad. Lo importante era el qué, no el cémo.

Es decir, estos indigenas han conservado la musica porque cumple una funcién
dentro del templo. La han conservado de acuerdo a sus posibilidades y ha llegado

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



hasta nuestros dias a través de dos conductos. Uno es el manuscrito, copiado una y
otra vez a medida que se deterioraba el anterior. Otro es la transmisién sonora, el
equivalente a la tradicion oral que ha salvaguardado la mitologia y las leyendas de
estos mismos pueblos. Es decir, los indigenas escuchaban esa musica y la reprodu-
cfan. Lamentablemente, esta tltima forma de traspasar la informacion no ha sido
demasiado fiel para la musica, aunque ha evitado que su uso se extinga, lo cual ya
merece un reconocimiento. Composiciones de la época jesuitica, aunque distorsio-
nadas por el paso del tiempo y la pérdida de los conocimientos musicales que los
antiguos poseian, siguen sonando en la Amazonia boliviana.

Cuando vemos una partitura y luego la escuchamos interpretada por los musi-
cos de la zona, percibimos diferencias considerables. De hecho, resulta casi irre-
conocible, de no ser por la letra y el esbozo melodico. Pero gracias al manuscrito,
que ha mantenido una fidelidad notable a la partitura original, podemos ejecutar
esa misma pieza como seguramente hace mucho tiempo lo hicieron los propios in-
digenas en las misiones.

Durante nuestras expediciones, hemos escuchado testimonios de personas,
mojefio-trinitarias en su inmensa mayoria, que lamentan que sus ancestros no les
hayan ensefiado a leer “solfa”, por lo que ellos “asi nomas lo tocan” para no perder
su tradicién, su creencia, su fe.

La Escuela de Musica de San Ignacio de Mojos nacié para subsanar esa caren-
cia, pero no pretende recrear las escuelas de musica del tiempo de los jesuitas. De
hecho, no parte de una filosofia religiosa. En pleno siglo XXI no podemos ni que-
remos obligar a los indigenas a abrazar la religion catolica como unico credo.

La escuela fomenta sus habilidades creativas y reivindica su derecho a manifes-
tarlas, su derecho a la musica. Sin menoscabar, por supuesto, el legado heredado de
sus abuelos. Todos estos manuscritos sélo pueden ser interpretados con fidelidad
por gente preparada o instruida en la musica. Nifios y jovenes aprenden a descifrar
esos pentagramas con puntos negros y blancos que ahora son casi un misterio para
sus abuelos y convierten en armoniosas melodias las partituras preservadas con
tanto celo por los antiguos.

Aunque a algunos les cueste creerlo, cuando suena el Coro y Orquesta de San
Ignacio de Mojos, esta sonando la historia, una historia que los propios mojefios
han querido conservar para posteriores generaciones.

LA ESCUELA DE MUSICA DE SAN IGNACIO DE M0JOS

159






Panel 8:
Pintura

Panelistas: Félix Melgar, Hugo Salas, Fernando Aguirre y
Raul Sanchez.
Moderacion: Mario Gonzalez






Estética

Félix Melgar Gualujna’

Para hablar de cultura e identidad no basta un solo concepto, especialmente si ha-
blamos de la identidad nuestra, porque es tan rica en su esencia que ha dado lugar
a varias acepciones que intentan acercarse a una definicion mas proxima respecto
de lo que es identidad para nuestra sociedad.

Voy a leer algunos apuntes que hice para esta ocasion. El arte mojefio, el arte
beniano o el arte amazénico se ha ido perdiendo en la noche de los tiempos, pero
ha ido dejando indicios, vestigios, huellas a través de grabados, cerdmicas, pin-
turas, porque la pintura ha estado estrechamente ligada al quehacer del hombre
del oriente, del hombre mojefio, manifestando de alguna manera sus sentimientos,
su vivencia, sus frustraciones y emociones. Ayer le contaba a un amigo que por
suerte lo inico que nace del alma es el arte y la religion, el resto sale de otras partes.
El intelecto, la razén, la filosofia, la ciencia, las matematicas salen de otros lados
pero del espiritu, del alma, salen el arte y la religion. Es por eso que no nos debe
sorprender que los historiadores hubieran echado mano, primero, del arte para re-

construir la historia del mundo, porque el hombre dej6 sus huellas a

través del arte; las vemos en la pintura rupestre, en las cuevas, en las El hombre mojefio siempre fue

talladuras, en las escultura, en la arquitectura; primero se hizo el arte artista por naturaleza, ya que

y luego el hombre fue construyendo su propia historia. nuestra misma naturaleza
Voy areferirme, ahora, ala pintura como un elemento manifiesto, es tan absorbente.

ya que es una técnica que le ha puesto piel, le ha puesto maquillaje,
le ha puesto superficie a ese arte que al parecer hubiera quedado in-
concluso. Cuando se hizo una escultura, se hizo una talladura, nuestros antepasa-
dos tenfan una destreza increible para la copia y la creacion. Pero decia que la pin-
tura la encontramos en nuestra historia a través de los textiles de las vestimentas,
de las cerdmicas y en la arquitectura misma estaba presente el dibujo y la pintura.
No en vano se sorprendieron los colonizadores cuando vieron gente que trabajaba
con una destreza, con una habilidad asombrosa para el copiado de obras importan-
tisimas y la creacion de otras nuevas. Un nuevo estilo se llamo barroco-mestizo,
el cual estuvo muy ligado con el tema de la musica. El hombre mojefio siempre
fue artista por naturaleza, ya que nuestra misma naturaleza es tan absorbente. Por
eso, es imposible describir en una sola obra la maravilla de naturaleza que tenemos
aqui. De ahi la importancia del arte en la cultura del hombre, ya que ha sido una
de las funciones mds notables que ha tenido. A través del arte se pintaron todas las
faenas mds notables, asi como las mds nobles: las tristezas, las alegrias, la muerte, la
fiesta, los velorios, a través de la pintura todo aquello que no se escribi6 se conservo
como una imagen donde es muy facil echarle mano para reconstruir la historia.
Hay una parte importante que nos sintoniza con todo el mundo y es la simbolo-
gia que han utilizado los mojefios en sus propias ceramicas, en sus pinturas, en sus
vestimentas. Porque asombra la coincidencia que sorprende en las otras culturas
del mundo, como la cultura azteca, maya, inca, fenicia, asiatica; encontramos en

1 Artista pléstico, residente de la ciudad de Trinidad.



164

nuestros dibujos, en nuestros grabados, asombrosas similitudes. Sera que estamos
sintonizados en una misma onda todos los hombres, todo el mundo, porque he-
mos coincidido en algunos simbolos, porque hemos coincidido en la simbologia
del agua, del sol, de la lluvia, del viento en los fendmenos naturales y en la natu-
raleza misma. Hablamos un solo lenguaje, eso no es propiedad de los collas, de
los egipcios, de los mayas, de los aztecas, de los mojefios, parece que esto va mds
alla todavia, es mds grande. Este tema merece un estudio mas especializado, como
es la semidtica, que es la ciencia que estudia los signos y los simbolos, para poder
entender el universo en que viviamos en esa época y que hemos ido heredando de
generacion en generacion hasta nuestros dias. Paisajista dice la gente o paisajismo,
un estilo muy propio de nuestra regiéon que no se ha hecho en otras partes; como
no valorar este estilo tan particular si la naturaleza misma nos lo exige porque si
nosotros alargaramos la vista no serfamos capaces de llegar hasta el final de esta
maravilla. No es lo mismo un paisaje oriental que un paisaje siberiano donde los
pilares tienen una sola forma, los arboles tienen una sola forma, todos por su mis-
ma geografia, por su misma naturaleza. Nosotros miramos hacia fuera y vamos a
ver cinco arboles diferentes los unos de los otros, diferentes, y no vamos a terminar
nunca de pintar estas maravillas de la naturaleza. Entonces, la importancia de todo
esto estd en que, como indicaba aqui mi colega Fernando Aguirre, nada cuesta,
(para garantizar muchos afos de preservacion de este arte tan particular) realizar
alianzas estratégicas entre instituciones que tienen que ver con el arte, gobierno,
estado, municipio, prefectura y todas las autoridades que tienen el poder de deci-
sion y fortalecer las instituciones del arte, de la musica, del teatro, la literatura, la
pintura, la escultura, la ceramica y, de esa manera, garantizar mil afios de historia,
pero la nuestra. Porque estamos agradecidos con lo que ya nos dejaron; sin embar-
go, debemos garantizar nosotros la fidelidad de nuestra historia, con los mismos
elementos que nos dejé el pasado: el arte. ;Por qué?, ;para qué vamos a fortalecer
estas instituciones del arte? Porque sin arte no hay cultura, sin cultura no hay his-
toria, y sin historia mucho menos puede haber identidad.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Las artes en el Mojos pre-reduccional
Hugo Salas Maldonado'

“Pronto se apreciaron las magnificas materias primas americanas y los primeros
carpinteros y laceros que desde la peninsula habian ido, ensefiaron las técnicas a
los indigenas, quienes a su vez aportaron sus conocimientos en el tratamiento de
las maderas locales, y sus modos decorativos que enriquecieron y modificaron el
mueble, creando bellas obras que volvieron a Espafia como objetos de lujo... El
escritorio espafiol recibe diversos nombres, comodas papeleras en el Alto Perd,
cajuela en Chile, en la region de Bolivia se llama barguefio mestizo a aquel que se
aplica a la decoracion indigena con las formas europeas. Son generalmente peque-
fios, sin puertas. Ya en el siglo XVIII se popularizaron los barguefios misionales
conocidos como ‘cajon grande de gavetas’. Para ellos se utilizaban el cedro blanco
y el colorado o caoba para la marqueteria o el jacarandd con incrustaciones de ma-
dreperla, tipica labor de las misiones jesuiticas de Mojos y Chiquitos.” (Historia
del mueble I, http://www.restamueble.galeon.com).

Habia elegido la cita, en principio, con el animo de que sea el pretexto para in-
troducirnos en el tiempo misional, uno de los referentes més conocidos del arte de
Mojos; luego, estudiar otras etapas historicas relacionadas con el arte hasta llegar
al presente. Sin embargo, en el sentido de continuidades y pervivencias, cuando
mostré a Zulema Lehm una parte del texto no se mostré muy convencida, mas
bien le intereso la referencia al barguefio misional porque es algo que se podria
producir hoy en dia. Por otra parte, la “cultura misional” atin persiste en el mundo
indigena; por ejemplo, algunos ancianos indigenas adin son capaces de identificar
sus parcialidades: musicos, sacristanes, etc.; se siguen eligiendo anualmente a los
cabildantes. Hace unos pocos afios muri6 en San Ignacio de Mojos don Francis-
co Uche que tallaba santos pintados y cuando charlamos con él nos conté que se
encontraba enfermo porque le habian encargado una imagen y le pidieron que no
debia pintarla; para ¢l aquello estaba mal porque el color era el alma de la imagen,
se sentia culpable por ello; nos pareci6 que esta era la causa real de su enfermedad.
Esa cultura tuvo dos componentes: indigenas y misioneros jesuitas.

Del Mojos prehistérico, s6lo mencionaremos la ceramica, “considerada como la
mas artesanal de todas las artes industriales”, por la cantidad de tiestos encontra-
dos no s6lo en las lomas ratificales y terraplenes, también superficialmente en las
islas y galerias de monte de los llanos de Mojos. Las investigaciones arqueoldgicas
y la cantidad de material ceramico excavado han permitido elaborar secuencias ce-
ramicas para la region, afiadidas al trabajo inicial de Erland Nordenskisld (1913).
Se han sumado otras: Victor A. Bustos Santelices (1976), Bernard Dougherty y
Horacio Calandra (1979, 1981-82) y Heiko Priimers (2000, 2001, 2002).

Respecto a los resultados de la loma Mendoza, hubo dos periodos de ocupacién:
el primero, de 700 a 1200 d.c. y el segundo, de 1300 a 1400. Se determinaron cuatro
fases ceramicas en el primer periodo que mantienen una continuidad estilistica,
aunque ciertos atributos morfolégicos y decorativos van desapareciendo y otros se

1 Investigador, residente de la ciudad de Trinidad.



166

van afiadiendo a lo largo de casi 500 afios. De la tltima fase merece una atencién
especial la ceramica pintada, afortunadamente podemos mostrarla. El postulado
de la existencia de dos periodos de ocupacién se basa en una ruptura estilistica, tec-
nolégica y morfolégica del material ceramico de la fase 5 y es apoyado por los datos
de carbono 14, los cuales muestran una laguna temporal de casi 100 afios entre los
fechados de la fase 5 (1300-1400 d.c.) y los de la fase 4 (1000-1200 d.c.).

Del periodo colonial previo a las reducciones jesuitas si se tienen noticias mas
concretas por los relatos de los exploradores espafioles y, fundamentalmente, por las
noticias de los primeros jesuitas que pisaron Mojos. Basandonos en Denevan y Eder,
presentamos a continuacion una seleccion de referencias del arte pre-reduccional.

Ceramica

El padre Marban (1898:150) anot6 la alfareria fina de los Mojos, a menudo con
pinturas de diferentes animales o grabados, segin el padre Castillo (1906:130).
El padre Castillo (1906:320) afirmé que “todo lo que es de barro que lo hay muy
bueno...(con) muy vistoso barniz”.

Tejido

“El telar vertical o arauak actualmente lo utilizan las tribus de sabana y en Mojo
tenia probablemente un origen precolombino” (Denevan). Altamirano (1891:107)
dijo que las paredes de las cabafias baure estaban cubiertas de tapices de curiosos
tejidos. El padre Marbén (1898:148) escribia en 1676 que los Mojo llevaban todos
sus tipoys nuevos de algodén a Santa Cruz para cambiarlos por cuchillos, hachas,
machetes y utensilios de estafio y plata.

Pintura y tallado

Ayudan poco las noticias de los primeros exploradores espafioles de Mojos en el
sentido que los indios movima no pintaban y que los indios mojos eran pintores ex-
quisitos. Un miembro de la expedicién de Solis Holguin informé que los torocosis
(mojo) poseian muchos peces de madera y pajaros pintados (Lizarazu, 1906.176).
“...s1 atiendo a su imaginacion, agudeza de los sentidos exteriores o la destreza
ilimitada para copiar cualesquier obras mecénicas, considero —con el permiso de
los europeos— que cuanto les superemos en ingenio y facilidad de ir afiadiendo no-
vedades a las novedades, otro tanto nos aventajan (los indios de Mojos) en cier-
ta destreza admirable para copiar cualquier cosa” (Eder, 1772). Se pintan, o més
exactamente se manchan y colorean el cuerpo con dos colores: de rojo, con el fruto
de un arbol que produce una vaina con granos rojisimos... y el otro... de un tono
obscuro a otro violaceo” (Eder, 78).

Arte plumario

En 1695 entr6 el padre Zapata a una aldea grande que tenia plaza, calles y un tem-
plo; la gente vestia plumajes y mantas; un gran fuego ardia de noche y de dia; se
sacrificaban ciervos, conejos y péajaros (Eguiluz:1884:33-36). Eran los cayubabas.
“Merecen mencionarse en primer lugar los trabajos que hacen con plumas. No han
recibido de los europeos las reglas y método de este arte, pues ya los aprendieron
cuando vivian en el monte. Arrancan las plumas més pequefias del pecho de las
aves o de debajo de las alas y las reinen; ofreciéndoles América plumas de tantos
colores cuantos un pintor puede plasmar —y ain mucho més vivos— les es facil re-
unir con poco trabajo una gran abundancia de ellas; combinadas artisticamente, las
cosen a una tela, pero de manera que quede cubierta toda la labor y que las plumas

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



queden apretadas entre si con tal belleza, que parezcan nacer de alli. Imitan varias
aves, animales o incluso, hombres blandiendo el dardo o pescando:” (Eder:320),
“pero por lo general poseen numerosos papagayos de toda especie y otras aves,
con cuyas plumas los danzarines adornan la cabeza, las manos y los pies (Eder:83).

Arte misional
Al referirse a las reducciones fundadas por los jesuitas en Mojos, Block expresa:
“en estos enclaves, jesuitas e indios trabajaron por levantar ciudades en la selva.
Aungque los poblados tuvieron unos inicios modestos, a comienzos del siglo XVIII
ya se habian hecho tan grandes y primorosos, que deslumbraban a los visitantes de
Mojos”. Desde una perspectiva artistica, la época comprendida entre 1682 a 1767
fue excepcional porque esa notable produccién en artes, que atn sigue fascindn-
donos, sélo fue posible en una sociedad donde la practica del arte era rutinaria. Si
hasta parece que el “pacto reduccional”, mencionado por René Moreno, necesario
para el funcionamiento de las reducciones, era un pacto pro-arte.

De hecho, para los misioneros se usaba el arte como “vehiculo de doctrina”,
ademés de que algunos de ellos eran también artistas. Por la par-

te indigena, el aporte se debe considerar desde una doble posicion: De hecho, para los misioneros
como receptor y como productor. En otras palabras, el papel del  se usaba el arte como “vehiculo

indigena como receptor frente al emisor sacerdote jesuita no fue de doctrina”.

en ningln caso pasivo, sino mds bien activo, de reinterpretacion:
los préstamos culturales fueron redefinidos. “La cultura del re-
ceptor implementaba esa mecénica para conservar su propia identidad y ademas,
para hacer comprensible el préstamo desde su propia cosmovision”. Una cita de
Levinton aclara ello: “la aparicion de animales, flores y frutos regionales en las
pinturas y esculturas de los pueblos misionales s6lo se puede visualizar como el
resultado de una copia surgida de una mano acostumbrada a una percepcién to-
talmente diferente a la de los artistas barrocos”.

Sin duda, las aportaciones europeas de mayor importancia y permanencia se
realizaron en la escultura y la pintura, incorporando algunos materiales y técnicas
indigenas. Las tradiciones europeas para la talla, ensamblaje, incrustado y tornea-
do de lamadera, asi como las del dorado, policromia y estofado de madera, implan-
tadas a mediados del siglo XVI por los artistas emigrados, tuvieron una notable
evolucién, como innovaciones técnicas y decorativas, especialmente durante el
barroco. Respecto al jesuita bavaro Adalberto Martereer, establecido en San Pedro
de Mojos, que trabajo como arquitecto, decorador y sobre todo como escultor y
tallista, dice Teresa de Mesa: “usando las ricas variedades de madera de la region y
ayudado por los indios del lugar, creé esa cantidad de relieves y esculturas que tan-
to admiraba el naturalista francés y que le parecian hechas en Italia. De Martereer
son los cuatro relieves que se conservan en la catedral de Santa Cruz”

No cabe la menor duda de que los indigenas aportaron la mano de obra califi-
cada al arte de la Nueva Espafia desde la llegada de los espafioles, si bien permane-
cieron en el anonimato y sin dejar constancias documentales de su participacion.

Llevar a cabo el proceso de evangelizacién, incorporando a los indigenas al
mundo cristiano de occidente, abri6 la posibilidad de aprovechar las buenas apti-
tudes artisticas que habian demostrado los indios, mediante la utilizacién de una
novedosa iconografia, introduciendo técnicas y proporcionando vias de expresion.
La falta de artesanos espafioles capaces de producir los objetos indispensables para
el culto y liturgia motivo a los frailes a establecer talleres en las misiones, donde
ademis de elaborar objetos artisticos para servicio de la liturgia, podian instruirse

EL ARTE EN M0OJOS

167



168

alos indios conversos. “Una parte importante de la catequesis de adultos (en las re-
ducciones) estuvo centrada en el empleo de ilustraciones visuales de los abstractos
dogmas de la nueva fe. Pinturas mostrando personajes santos e iméagenes extrate-
rrestres, en especial la bienaventuranza celestial y el tormento infernal... estas telas
con frecuencia las habian producido y conservado artistas andinos, trasladandose a
las reducciones para su uso alli” (Block, 174-175).

Escuela de dibujo de Mojos

En 1790 el gobernador Léazaro de Ribera inaugura la escuela de dibujo en el “pue-
blo” de San Pedro; para 1804 llegaron a existir escuelas en casi todos los pueblos
de la provincia.

“El primer paso lo daria en 1786 al llevar a la provincia un oficial pintor con
el sueldo de 300 pesos anuales, y el encargo de pintar once retratos de Carlos 11
destinados a las salas consistoriales de otros tantos pueblos. El artista cuyo nombre
ignoramos era poco diestro, pero obtuvo un gran éxito entre los indios, que no se
despegaban de su lado con tal de verlo trabajar, no vacilé uno de ellos en comprar
una de sus pinturas a costa de todo su caudal (fue el caso del maestro de capilla
Miguel Hielmani que pagé 4 pesos por una pintura con las armas de justicia). Al
cabo de poco més de un afio de labor de dicho pintor, Lazaro Ribera consideraba
que los indios habian mejorado el gusto y variedad de las telas y otras obras que alli
producian, con lo que hallaban confirmacion préctica las teorias de los economis-
tas de su devocion”.

El 25 de septiembre de 1789, el gobernador se dirigia a la Real Audiencia de
Charcas, informando que el pintor Manuel de Oquendo, de talentos muy supe-
riores a los de su antecesor, ofrecia pasar a Mojos por s6lo 400 pesos anuales y la
manutencion, con el fin de pintar los retratos del nuevo soberano y regentar una
escuela de dibujo. En seis u ocho afios —comentaba Ribera— podrian instruir a
algunos jovenes de cada pueblo, que a su vez abririan escuelas en sus respectivos
lugares. El 3 de octubre, la Real Audiencia aprobé el proyecto e impuso como
unicas condiciones las siguientes: Primero, que la escuela se estableciese en San
Pedro, capital de la provincia, y que a aquella concurriesen tres o cuatro mucha-
chos de cada pueblo; segundo, que Lazaro de Ribera, que tenia buenos conoci-
mientos en el asunto, informase a la audiencia sobre la conducta de Oquendo y
remitiese anualmente algunas muestras de las labores de los alumnos para conocer
sus progresos (Ibid.).

Ogquendo debe haberse trasladado pronto a su destino, pues por lo menos los
primeros retratos del rey y la reina quedaron terminados en enero de 1790, pu-
diéndose realizar el 1 de febrero su solemne instalacion puablica en el pueblo de
San Pedro, acompanada de repique general de campanas y salvas de artilleria. Dos
orquestas que totalizaban 35 instrumentos entre violines, flautas, etc., amenizaron
los festejos junto a mas de 200 musicos portadores de instrumentos autéctonos
de paja y cafia. Al informar sobre la ceremonia, Lazaro de Ribera acompafié unos
dibujos a escala de 7 flautas indigenas y de un indio tocando la flauta que segura-
mente habran sido ejecutados por Oquendo. Envi6 también varias composiciones
musicales fruto de la imaginacién de los indios con las correspondientes letras alu-
sivas a los retratos de los soberanos.

Siguiendo el ejemplo de lo ocurrido en San Pedro, los indios de Trinidad quisie-
ron repetir los festejos en su pueblo para el 25 de agosto y como Lazaro de Ribera
objetara que no tenian una habitaciéon decente donde colocar los retratos, fabrica-
ron en menos de un mes un caserén de adobes y buenas maderas compuesto de dos

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



habitaciones inferiores y una de 27 varas de largo, en el que instalaron las reales
efigies. Sobre la puerta de la iglesia lucia el escudo de las armas de sus majestades,
obra de talla primorosamente trabajada por los indios de la nacién Canichana. El
entusiasmo fue parejo al de San Pedro y parecidos los actos celebratorios.

El método de ensefianza seguido por Oquendo fue le habitual en la época, o sea
la copia de modelos ejecutados por buenos autores. Al cabo de pocos meses de fun-
cionamiento, hicieron tales progresos los jévenes indios Pablo Heugene, Francisco
Avird, Jasé Guayacho, Benito Guacayane, Manuel Salvador Noe y Bartola Hojea-
r1, que en diciembre de 1790, Lazaro de Ribera podia remitir a la Real Audiencia
del distrito cuatro dibujos en negro y dos sanguinas copiadas por los alumnos ci-
tados de otras tantas cabezas grabadas por Le Brun. Un certificado de Manuel de
Oquendo, maestro pintor de esta provincia, atestiguaba que las copias habian sido
realizadas sin que €l hubiera intervenido en su correccion o enmienda. Quiza aqui
radicaba la causa de la justeza de los dibujos, pues, segtin Lazaro de Ribera, en s6lo
seis meses de estudio los indios superaron en tal forma al maestro que ya no pudo
ejercer de maestro de sus aventajados discipulos.

No obstante las deficiencias del profesor, el gobernador consider6 la experien-
cia de San Pedro lo suficientemente alentadora como para establecer otras escuelas
de dibujo en los pueblos de Concepcién, Trinidad y San Ignacio. Por un decreto
expedido por Ribera durante una visita realizada en 1792, sabemos que la de Con-
cepcidn era dirigida por Javier Valdivieso, quién ensefiaba dibujo y pintura, y que a
ella acudian en ese afio no s6lo muchachos del pueblo, sino algunos procedentes de
la primitiva escuela de San Pedro. De aquel primer grupo de alumnos, el que mas
parece haberse destacado es Pablo Heugene, al que en 1796 encontramos al frente
de la escuela de San Pedro.

EL ARTE EN M0OJOS

169



La pintura en el Beni

Fernando Aguirre Mufioz y Radl Sanchez’

Quiero definir al artista en unas palabras: es la persona que se dedica al manejo
de la forma. Entonces, el artista entra en todos los rubros, ahora vamos a hablar
especificamente de la pintura. Mario Portales, Pablo Velasco, Ernestina Avila, que
fue costumbrista y manejadora de la figura humana, Mauro Méndez, polifacético
en la pintura dedicado a otro campo también, escudrifiando en el repujado en cuero
y tallado en madera, Juan Carlos Aguirre. Aqui quiero hacer una pausa, porque
justamente desde el momento en que Juan Carlos comienza, en la época del 70,
impone un estilo, una tendencia que es la que rompe con el costumbrismo y existe
una nueva corriente, donde la estilizacion por los colores ocre dan una nueva defi-
nicién tridimensional a los espacios y a la conformacién espacial de los ambientes.

En la época actual, se cuenta con artistas como: Bustamante, Franklin Mufioz,
Moreno, Raul Sanchez, Téllez, Zabala, Jaime Chévez, Barba, Juan Carlos Hur-
tado, Sixto Roca, Tania Avila, Félix Melgar, Mariano Pinto y muchos otros, que
realmente se estan destacando pero con menor incidencia departamental. Este gru-
po ha ido forjandose individualmente sin ayuda de nadie. Yo creo que la pintura ha
sido el campo donde nadie ha ayudado a nada y ha sido una isla permanentemente
porque no ha motivado; quién sabe, tal vez se deba a la no profundizacién, porque
no se ha llegado mantener y llegar a la caspide de una tipologia regional que nos
identifique; no hay una marca, ese es el termino en lo comercial, pero nosotros en
términos artisticos utilizamos la tipologia que es la caracterizacion general de dise-
fio. Entonces yo creo que eso nos ha faltado.

En el tema institucional, tampoco lo hemos logrado. En los temas culturales
solamente los pintores hemos ido a exponer y conformar toda la programacion de
los sucesos que cada afio y cada mes se realizan en los actos culturales. “Los pin-
tores pasen y expongan sus cuadros”, dicen, pasa el acto y dicen: “muy bien, vean
cémo los llevan”. Los pintores hemos estado marginados, y seguimos asi y no so-
lamente en el tema cultural, sino en el institucional y del quehacer. Hasta ahora no
ha habido un pintor que sea diputado, hasta ahora no ha habido un pintor que sea
constituyente, y es importante que los artistas participemos porque somos los que
establecemos las tendencias, somos los que forjamos la historia con la expresion,
porque la historia se da en los términos de la prueba fehaciente que es el disefio,
el arte. Surge otro grupo también, de una empresa que vende pintura que es la
empresa Monopol, que permanentemente da la posibilidad de hacer pintura, pero
eso nosotros lo catalogamos como “spotismo” (de spot) porque van aprendiendo
de un disefio dado. Se estan saltando etapas, pero también es vilido porque poste-
riormente cada pincelada que dan es motivo de cuestionamientos, desde el origen
hasta la técnica

En conclusion, se puede determinar que:

— No se ha forjado una tipologia de pintura regional.

1 Artistas plésticos, residentes de la ciudad de Trinidad.



— Se debe insertar a la pintura en nuestra sociedad y, para hacerlo, el artista tiene
que ser reconocido como tal, tiene que darse su espacio, lo que no ha sucedi-
do hasta ahora por muchas razones que también entran en las definiciones de
nuestra identidad regional.

—  Es necesario modificar las leyes para que se apoye al artista, donde se le dé la
seguridad social, el respaldo institucional, la cobertura econémica y financiera
para que pueda trabajar y producir. Entonces, hay que modificar la ley y este
es un planteamiento que nosotros lanzamos aqui y que tiene que ser digerido y
asumido por este gran grupo cultural.

Se ha hablado y se ha especificado claramente acerca del arte, pero yo creo que
tengo la responsabilidad de mostrar, complementariamente y en forma definitiva
y especifica, lo que fue el tema de la pintura. La pintura, en si, no ha tenido mucha
relevancia en forma independiente, desde la época anterior a los jesuitas y pre-
cristiana. Solamente se vio, como mostré Hugo Salas, que la pintura qued6 mime-
tizada en la ceramica, que fue un medio de expresién. Y todos nos preguntamos
por qué pocos ejemplos son relevantes; el clima y el medio son factores importantes
para ser enemigos del arte. En la cerdmica, la que se ha consolidado en los espacios
de tierra dura, tierra negra, es la que hemos logrado rescatar en algunos lugares
arqueologicos. Es muy diferente al altiplano, el clima ayuda y estd plasmado en la
piedra; las pinturas rupestres se mantienen todavia, lo que es muy dificil aqui. Pero
ya se hizo un intento: la Mision Mojos, a través del convenio japonés, ha logrado
consolidar los petroglifos en la parte del Iténez, y pueden ser un detalle de muestra
de la cultura anterior a la era pre-cristiana. Entonces, comienzo mi introduccion
para decir que muy poco se conoce de la cultura, especificamente de nuestra re-
gion, pero si se puede percibir que existi6 desde antes de la llegada de los jesuitas,
existi6 una pintura rupestre, con petroglifos regados por toda la extensién de Mo-
jos y la Amazonia. Una parte esté siendo descubierta, investigada en las cachuelas
del rio Iténez, entre el Fuerte Principe Ribera y el antiguo Fuerte Concepcion,
existentes en varios motivos repetitivos en circulos concéntricos y espirales.

En la etapa pre-jesuitica, el arte se vio plasmado fundamentalmente en la ceré-
mica y en la indumentaria. Hugo Salas también describi6 que la vestimenta era un
tejido de hojas y de algodon. Ahi era donde se plasmaba el arte, y habia actos de
conmemoracién donde los atuendos adquirian una forma diferente de expresion.
Para conmemorar esas festividades se pintaban los atuendos, se usaba plumajes;
entonces eran muy diferentes a los de la vida diaria. Yo quiero decir que los mate-
riales que se utilizaban, que es lo que mds nos interesa para poder plasmar el tema
de la pintura, eran raices, resinas, frutas y hojas, que estampadas con los ocres de
la tierra daban colorido por la composicion de sus pigmentos. Justamente, valga
la aclaracion, casi todas las pinturas que se manejan hoy en dia estan hechas con
base en pigmentos naturales. Por ejemplo, un pigmento natural que yo he utilizado
para hacer pinturas es el uruct. Entonces, en la etapa jesuitica es cuando aparece
la influencia en los nativos, que absorbieron timidamente las técnicas traidas por
los jesuitas. Se ensefi6 solamente a algunos que se destacaron. Entonces, existio
el disefio a lapiz y al carbén; al hablar de lapiz, era por los elementos punzantes
con los que podian hacer demarcaciones y graficaciones. En esa esa época lleg6 la
influencia de algunos jesuitas y espafioles también al altiplano. En la época del Re-
nacimiento se fue dando toda la pintura y toda la gran corriente que nos gobierna
hasta ahora, de los grandes pintores que indirectamente han ido influyendo con un

LA PINTURA EN EL BENI

17m



172

formato a la pintura regional, pero muy timidamente. No llegaba hasta aqui por el
transporte, la locomocién y todo tipo de problemas. Se intentaron hacer escuelas
aqui; hubo una escuela, cita Hugo Salas, que se quiso instalar en San Pedro porque
era un polo. Todos sabemos que ahi se forjaban las campanas; muchas de las cam-
panas estdn en Espafia sonando para otros campos. Entonces, se establecio ese polo
para ser un polo artistico cultural, pero no tuvo una incidencia directa porque los
indigenas que seleccionaron, que eran ocho, salieron mejores que el profesor y ahi
justamente fracaso la escuela. Después se hicieron intentos en Exaltacion y Baures
que tampoco funcionaron.

En la etapa de los gobernadores, aparte de las técnicas citadas, se pudo eviden-
ciar el uso de tintes; éstos venian de Europa, al igual que las raices, los palos, las
hojas y otros. Los tintes se fueron copiando, se fueron mezclando y dieron una po-
sibilidad mas de definiciéon de la pintura. En la etapa de los exploradores, estando
en su auge los frescos, pinturas y esculturas colosales en Europa, en las colonias
clara fue la influencia, aunque en menor escala, con la profundizacion de la técnica,
el color y el 6leo, demostrando el folklore, la naturaleza, la religién y el arte do-
méstico a través de los exploradores, como D’Orbigny y Melchor Maria Mercado.

De la etapa del auge de la goma puede decirse que fue expandida a través del
tiempo, fue asimilada por algunas personas, quienes trasladaron y popularizaron
motivos folkléricos y otros. Estos llegaron a definir los estilos por influencia eu-
ropea: naturista y costumbrista. Aqui quiero recalcar que a partir de ahi comenz6
la tendencia y el posicionamiento de nuestra pintura regional. Se pretendia plas-
mar realidades, paisajes, bodegones y la muestra de la figura humana. Desde alli
hemos dado el salto hasta la etapa contemporanea, donde ha quedado exclusiva-
mente identificado un arte paisajistico y naturalista en su mayoria, asi como los
bodegones claros y oscuros y con muy pocas variaciones. De esta época se pueden
distinguir dos etapas: la primera, donde ha habido pintores de escuela, y la segun-
da, con artistas autodidactas que han llegado a profundizar y trabajar juntos hasta
producir mucho; se puede hablar de un Gil Coimbra.

DEBATE CON PARTICIPACION DEL PUBLICO

Justa Suérez

Quisiera comentarles que esta semana que termina hubo una feria de turismo en
la cual se hicieron exposiciones y se habl6 de alguna de las etnias que forman parte
de la poblacién beniana. Conversando con los estudiantes en algunos stands, me
dijeron que las cerdmicas fueron traidas por los jesuitas. Nosotros hemos visto a
través de la exposicion de Hugo Salas que la cerdmica no llegé con los jesuitas y es
anterior. Incluso el disefio utilizado en la anterior ponencia fue realizado mucho
antes de la llegada de los jesuitas. Entonces, por favor, que quede claro ese aspecto,
y lo mismo de la religiosidad, también me dijeron que eran politeistas pero que
no tenian religion. Entonces yo creo que es el momento de empezar a aclarar los
conceptos. Cuando se habla de politeismo quiere decir que tienen religion y reitero
acerca del tema del disefio, que es muy anterior a la llegada de los jesuitas.

Pilar Gamarra

Yo solamente queria cambiar una hipétesis y no quisiera que digamos que los ar-
tistas que estdn presentes se sientan aludidos, pero yo creo que lo que hemos vis-
to de lo que era arte historico precolombino, a mi me parece que hay un nivel de

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



abstraccion que significa un proceso de conceptualizacién mucho mas alto. Luego,
lo que vemos es una critica de los jesuitas a los indigenas por ser copistas, y lo que
han venido haciendo en adelante es copiar el pasado. Es decir, yo creo que en ese
sentido hay un tiempo de crecimiento de este lenguaje histérico, de este lenguaje
de la imagen, desde el periodo pre-colonial hasta el presente y con eso no quiero
hacer una critica a los artistas actuales sino lanzarles un desafio, el desafio de lo que
implica estar a la altura de los antecedentes.

Participante del coloquio

Justamente en la etapa de los jesuitas, la representacion se daba en otro nivel; era
otra vision. Ya aqui se habla de un solo Dios, anteriormente no se hablaba de un
solo Dios, sino de elementos respetables, que eran muchos: se hablaba del tigre, del
sol, etc. Con los jesuitas vino un sistema de expresion diferente, donde se indujo a
la aceptacion de un solo formato religioso, exclusivamente. Entonces, yo creo que
por ahi ha ido derivando y ha habido una degradacion en la aplicacion de la pintu-
ra. Lo Unico que se ha mantenido virgen desde la etapa pre-jesuita es la ensefianza
de la casa indigena, lo que se mantiene. Solamente se dan las cosas de generacién
en generacion; entonces, eso puede mantenerse o no como la base de una tendencia
tipolégica regional. En inicio, tiene que ir “condimentado” con todos los procesos
actuales, contemporaneos. Yo estoy completamente de acuerdo con Zulema Lehm.
Y para finalizar, digo que es importante un desafio, y es una necesidad consolidar
el tema de la pintura regional.

LA PINTURA EN EL BENI

173






Panel 9:
Arquitectura

Panelistas: Carlos Echevarria Duran, René Monje Morant.






La arquitectura como identidad

Carlos Echevarria Duran'

La identidad, entendida como la conciencia que tenemos las personas, casi de ma-
nera innata, de pertenecer a un territorio, a un medio fisico y, al final, a un grupo
humano con caracteristicas propias y singulares y que marcan ciertas particulari-
dades que son consideradas comunes a este grupo humano, crea un compromiso
emocional con el mismo por parte de cada individuo que compone el referido gru-
po. Este compromiso puede ser mas o menos fuerte, segun las razones que signi-
fiquen una valoracion de este grupo sobre el medio en el cual se desenvuelve. Con
ello, nos referimos no solamente al presente, ya que éste es el resultado de una
historia (comun) de la cual emerge una cultura, con manifestaciones en todas las
areas, incluida obviamente la arquitectura; entendida esta Gltima como el habitat
donde desarrollamos nuestra existencia de manera integral.

Al ser la arquitectura una respuesta del hombre (grupo social) a una necesidad
ineludible, como es la de crear este espacio vital-fisico, la misma obedece a un me-

dio ambiente que determina ciertas pautas; ya que no es lo mismo

construir una ciudad en un lugar frio, por ejemplo, a concebirla en Todos los grupos humanos

un lugar tropical. Esto por ejemplificar algunas caracteristicas urba- estamos identificados con una

nas y arquitectonicas de manera directa. cultura y por consiguiente con
En el caso de Mojos, considerada esta denominaciéon como per- una arquitectura.

teneciente a un espacio geografico determinado por su naturaleza
misma y su historia, jcudl serfa esta arquitectura, como respuesta
a una realidad socio-econémica? Y jen qué grado quienes habitamos este espacio
nos identificamos con la misma y la valoramos? Por otra parte jexiste un tipo de
arquitectura que nos identifique?

Estas son las preguntas que muchas veces nos hacemos, no solamente sobre la
arquitectura, sino también sobre todas las manifestaciones culturales; sean éstas
referidas a la musica, a la literatura, y demas. Todos los grupos humanos estamos
identificados con una cultura y por consiguiente con una arquitectura, mas valiosa
y mas digna de reconocer y apreciar mientras mds auténtica sea; es decir, mientras
mayor fidelidad posea con respecto a quienes han creado este hébitat y lo siguen
haciendo.

El medio, la historia y la idiosincrasia marcan un tipo de arquitectura; en el
caso particular de Trinidad, podemos afirmar que tenemos un ejemplo del tipo
de arquitectura que identifica a una extensa region de Sudamérica, la cual algunos
estudiosos han denominado “arquitectura guaranitica”, ello por los rasgos comu-
nes detectados en todo lo que es, actualmente, el oriente boliviano y el territorio
comprendido por algunas regiones (tropicales) de Argentina, como también una
parte de Brasil y el Paraguay. En estas regiones se han identificado elementos tec-
nolégicos, constructivos y funcionales que responden a una forma de vida, marca-
da entre otras cosas por el clima tropical, con lluvias intensas en una época del afio
y con fuertes soles la mayor parte del tiempo. Ademas, han sido regiones con una

1 Arquitecto, residente de la ciudad de Trinidad.



178

marcada presencia de las misiones jesuiticas durante un tiempo y casi hasta nues-
tros dias con un aislamiento y falta de comunicacién y vertebracion con el resto del
continente, que ha dado como resultado una preservacion cultural.

Nuestras poblaciones y ciudades mojefias tienen su inicio a partir de la presen-
cia jesuitica y con ello nacieron con un orden, reflejado en su trazado (damero),
donde lo mas importante es la religiosidad de estas areas urbanas. La plaza que es
el espacio social comunitario, da el marco a la iglesia como el elemento de mayor
relevancia, y junto a ésta el colegio y luego las viviendas de los misioneros.

Toda esta nueva estructura urbana nace de la conjuncién de lo religioso europeo
y lo natural del hombre selvético, quien habitaba estas tierras. Este se organiza
(con los jesuitas) para vivir en asentamientos fijos, bajo un gobierno de caricter
religioso donde las manifestaciones culturales (mezcla de europeo y nativo) son lo
cotidiano, lo que acompaiia el trabajo diario.

La cultura prehispénica, antes de lo enunciado, todavia y en gran parte es un
enigma por demas interesante ante la grandeza y magnitud de sus restos arqueo-
légicos; pero, de alguna manera esta cultura estd influyendo en nuestra conciencia
colectiva, como paradigma de esa forma admirable de vida organizada y productiva.

Con respecto a nuestra arquitectura (si se quiere, guaranitica) lo que la hace in-
teresante —entre otras cosas— es la lectura facil y precisa de su significado; y aqui es
donde necesitamos reconocer sus valores, ya que ademas del orden urbano, existe
un respeto por el entorno, por el conjunto. Las viviendas no se conciben de forma
aislada, sino como partes de un todo. Esto es facilmente perceptible al recorrer la
parte central de Trinidad, por ejemplo, o cualquier otra poblacion mojefia u oriental.

Las galerias continuas significan un espacio de transicion entre lo privado, lo
intimo (el interior de las viviendas), con lo pablico, con la calle. Estas formas espa-
ciales nos relatan o describen una sociedad abierta, predispuesta a la interrelacion
social. Nos expresan claramente una forma de vida que representa el caracter del
hombre de estas tierras. Entonces, esta arquitectura, que ha sido el resultado de
intercambios culturales de nuestra historia influenciada por un medio, es lo que
podemos considerar como propio, como aquello que nos identifica como grupo
social, cuyos limites territoriales seguramente no se pueden dibujar de manera pre-
cisa, pero dentro del cual se encuentra nuestro departamento Beni.

Esta homogeneidad, con la diversidad propia de la naturaleza de las personas,
nos define. Ahora bien jvaloramos nuestra identidad, en este caso reflejada a tra-
vés de un tipo de arquitectura? Para ello, es preciso tomar conciencia de que lo que
poseemos es valioso, porque es una respuesta arquitecténica muy bien lograda a la
necesidad, a través de nuestra historia, de crear nuestro espacio vital.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



El corredor o galeria: una expresion
de la arquitectura regional mojefa

René Monje Morant'

Antecedentes

La influencia de las misiones jesuiticas fue determinante en la tipologia de la vi-
vienda regional mojefia. La historia describe que en su tarea evangelizadora, los
curas jesuitas fundaron reducciones en el oriente boliviano y sobre este programa
habria de conformarse Trinidad (el afio 1769 es trasladada a su actual ubicacion).

Trazado urbano

La misién jesuita introdujo un orden super-estructural en el medio natural de la
pampa y el monte, de tal forma que el trazado urbano implantado fue concebido
y/o planteado a partir de un espacio comunitario definido por la plaza, constitu-
yéndose por si misma en el epicentro de los acontecimientos civicos y religiosos,
asimismo y sobre la base de un esquema racionalizado de calles tiradas a cor-
del, formaron un damero. Esta singular forma de estructurar el espacio urbano
se convierte en el punto de partida para entender el desarrollo y crecimiento de
nuestra ciudad.

Viviendas

Se formaron en manzanas donde todas eran idénticas. La construccién sistemati-
zada que impusieron los misioneros, si bien respetaba la experiencia indigena so-
bre todo en lo que se refiere al uso de materiales del lugar (techos de hojas de mota-
cu, sujo y tabique), condicioné otras, cambiando radicalmente el modo de vida de
los indigenas. Sin embargo, aunque se tendié a un modelo en comun, se relativiza
la aplicacion de la premisa, pudiendo comprobarse que las viviendas finalmente se
distribuian de diversos modos segtin lo permitia el lugar.

Segun el jesuita Eder, la tipologia que reproduce como propia del pueblo conta-
ba con 21 m. delargo, 11,50 m. de ancho y 8,60 m. de alto. Deellas, 2,15 m. tenia el
corredor o galeria, que se ejecutaba con el objeto de protegerse de las inclemencias
del tiempo (lluvias) alejando los muros de la humedad y proporcionando sombra.
La reiteracion de estas tipologias de vivienda defini6 el caracter de la arquitectura
popular mojefia, pues reunidos y trabajados en conjunto los materiales de cons-
truccion que el mismo medio les proveia, se concretd con el corredor frontero el
espacio de transicion que habia de unificar el lenguaje expresivo de la zona.

El corredor o galeria

Era el elemento funcional que daba respuesta a las necesidades de proteccion cli-
matica, a la defensa de la tecnologia constructiva del paramento de adobes o ta-
biques, proporcionaba sobra y configuraba el punto de reunién de la familia y el
vecindario. En este ambito se cultivaron los ruedos de tertulias entre familiares y

1 Arquitecto, residente de la ciudad de Trinidad.



vecinos, realizadas noche tras noche. En estos publicos escenarios se aprendié a
hacer de la conversacion todo un arte y de la amistad un culto; en el interior de las
viviendas la galeria se convierte en una verdadera sala de estar; todavia alli se ven
colgadas las hamacas. Afirmaba el padre Eder que las galerias se soportaban en
horcones o pies derechos de madera, constituyéndose el principal elemento cons-
titutivo. Una arquitectura simple, sabia y sensata que buscaba responder a las ca-
racteristicas climaticas y al modo de vida de los pobladores de los llanos de Mojos.

Arquitectura de fin de siglo

Trinidad tuvo su mayor impulso de crecimiento entre los afios 1920 y 1940, frena-
da momentaneamente por la Guerra del Chaco. En el afio 1940, la mancha urba-
na era de 25 hectdreas, con una ocupacién fisica orientada hacia la parte norte del
arroyo San Juan. Producto de las transformaciones de la economia regional basada

enfdticamente en la produccién ganadera, el crecimiento cualitati-

Una arquitectura simple, sabiay ~ vo de la ciudad fue notorio entre 1920 y 1950. A mediados de siglo
sensata que buscaba responder  existian 15 edificios de altos que constituian el siempre dudoso “me-
a las caracteristicas climaticas  didor del progreso”.

de los llanos de Mojos. En la década del 60, producto de las migraciones internas, de la

180

consolidaciéon de fincas urbanas y de la apertura de oficinas de un
buen nimero de los ganaderos del Beni, Trinidad sufre un incre-
mento poblacional que hace cambiar radicalmente la imagen de la
ciudad. Se modifica el paisaje urbano del centro histérico tradicional, constituido
por las 20 manzanas que hasta 1930 conformaban la estructura de la misma.

Por otra parte, en esta década se abrieron nuevos criterios urbanisticos para las
nuevas areas urbanas que se generaron. Bajo esta concepcion proliferaron vivien-
das tipo “chalet”, con retiro de la linea municipal y jardin delantero, trama fria y
despersonalizada casi sin conexién con el resto de la ciudad.

En el caso central, disposiciones municipales como las de 1971 dispusieron que
se derribaran los horcones de madera y se los reemplazara por pilares de mampos-
terfa, modificando la tecnologia de la galeria, aunque esto no alter6 la respuesta
funcional y social. En definitiva, fue un renovarse en lo extremo manteniendo lo
conceptual. Somos testigos del profundo salto que se hace del palo y barro al hor-
migén armado; es un proceso natural, si se quiere, en la medida en que este feno-
meno esté comprometido con el proceso histérico de todo un pueblo que reclama
la conservacién de su patrimonio cultural.

Arquitectura actual
El acelerado crecimiento producto de migraciones internas que tuvo la ciudad de Tri-
nidad estos tltimos 25 afios, principalmente a partir de los afios 70, ha generado un
gran caos y desorden no s6lo en la trama urbana, sino en la imagen de la ciudad, reba-
sando ampliamente toda norma técnica y legal en materia de planificacién y control.
En muchos edificios construidos con “estilo” particular, el corredor o galeria
ha perdido su condicién de espacio publico y de uso especifico, convirtiéndose en
espacio de exposicién y venta de los mas diversos productos, al extremo de sellar-
las completamente con telas multicolores, creando oscuros callejones. En muchos
casos, la escala humana se pierde porque se han desproporcionado las alturas de
las columnas, situacién que definitivamente distorsiona su principal funcién. Por
otra parte, las columnas o pilares y balcones, que son elementos integrantes de la
galeria, han sido desvirtuados al grado de ocuparse totalmente los balcones y servir

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



para promocionar oficios y productos en el caso de las columnas, provocando una
desagradable contaminacion visual.

Se puede evidenciar en muchas de las edificaciones emplazadas en el centro
histérico tradicional que no se realizé un anélisis adecuado en el proceso de apro-
bacion, obviando de algin modo la armonia del contexto urbano. La arquitectura
practicada (no en todos los casos) demuestra una expresion formal que no difiere
en nada con la ejecutada en ciudades del occidente del pais y que lamentablemente
no refleja en nada el cardcter que deberia tener nuestra arquitectura.

La modernidad, la técnica y la tecnologia no son un impedimento para desarro-
llar una arquitectura acorde al contexto urbano, teniendo siempre como premisa el
respeto a la herencia arquitectonica patrimonial.

Conclusion

Puedo concluir que el lenguaje expresivo arquitecténico que mds caracteriza a
nuestra region es la galeria, por lo tanto los esfuerzos de todos quienes tienen que
ver con el desarrollo urbano (personas naturales o juridicas) deben centrar su tra-
bajo en buscar los mejores mecanismos que lleven a recuperar este espacio que
identifica y valora nuestra herencia patrimonial, delineando politicas y normativas
coherentes que garanticen la preservacion de nuestro centro histérico, razén por
demds valedera en la tarea de otorgar a Trinidad el rango de ciudad turistica.

EL CORREDOR O GALERIA

181






Cierre del Coloquio






El ser diverso del beniano

Zulema Lehm Ardaya'

En la metodologia del coloquio sobre culturas e identidades benianas, la pregunta
fue: jexiste una identidad beniana comun? Por ello, con la realizacién del evento
se buscaba promover la identificacion de elementos fundamentales que hacen a
la identidad beniana. Para ello, se tom6 en cuenta a expositores que expresaron
diversos puntos de vista y distintos discursos. Se buscaba que estuviesen repre-
sentados tanto el discurso politico como el discurso de los artistas benianos: na-
rradores, musicos, pintores, especialistas en las danzas, en diversas disciplinas
del conocimiento como los historiadores, socilogos, antropélogos y lingtistas,
también que el discurso de las religiones estuviese representado en este evento, asi
como representantes de distintos pueblos indigenas o grupos no indigenas, de una
diversidad de estratos sociales y de las “subregiones” que se percibe existen en el
departamento del Beni.

Lo importante era que, aunque el discurso politico “impregna’’ otros discursos,
estos otros discursos estuviesen igualmente ponderados, todos orientados a des-
cubrir cuales son los elementos comunes y las diferencias en funcion de hacer visi-
ble “algo” que identifique a lo/as benianos. Sin duda, se traté de un experimento
complejo y ambicioso y aunque no se lleg6 a un consenso, todos los participantes
estuvieron de acuerdo en que era una buena idea reunir a exponentes tan diversos
para tratar el tema. Ademads de los numerosos expositores, hay que destacar que el
evento contd con una importante participaciéon activa de jovenes, en su mayoria
estudiantes del ciclo medio de diversos colegios de Trinidad.

La complejidad del tema deviene tanto de la configuracién social, histérica,
econdémica y cultural del Beni cuanto del concepto mismo de identidad, como
construccién social, dindmica, cambiante y por supuesto relacional. En este senti-
do, se buscaba también identificar las diferencias con otras regiones o identidades
no benianas en el espacio o en el escenario nacional, en una coyuntura politica mar-
cada por el debate sobre las autonomias.

Como se pudo constatar de la lectura de las ponencias, el discurso de lo/as his-
toriadore/as plantea mds la problematizacién de “lo beniano”; en algunos casos
la definicién de una “identidad beniana” es problematizada en la medida en que
no expresaria la “profundidad histérica” de “lo mojefio”. A su vez, esta propuesta
de reivindicar més “lo mojefio” que “lo beniano” es criticada en la medida en que
“lo mojefio” no recoge las especificidades del norte; constituiria mds bien un pro-
puesta que expresa la dicotomia colonial y republicana de “lo civilizado = lo mo-
jeno” versus “lo salvaje = las culturas del norte”. Aqui se busca demostrar que en
el norte también hubieron culturas muy avanzadas pero desconocidas y negadas.
En este contexto, surge también la propuesta de una identidad “amazénica” que,
para muchos, al igual que “la beniana”, constituye una construccién relativamente
de corta data. Finalmente, se mencion6 también la posibilidad de denominativos
compuestos como la identidad “mojefio amazoénica” o “mojefio beniana”. Al final,

1 Socidloga, residente de la ciudad de Trinidad.



186

todos los expositores coincidieron en que, siendo la identidad un proceso dindmico
y cambiante era poco fructifero partir de las etiquetas, antes de profundizar en la
investigacion sobre los procesos de identificacion en el Beni. De cualquier manera,
también es destacable el hecho de que cada denominacion es expresion de una in-
terpretacion de la historia.

En el panel sobre identidades étnicas, como un subcomponente de la identidad
social, se analizé el hecho de que el Beni estd constituido por una diversidad de
identidades étnicas propias de los pueblos indigenas de la region y el modo en que
estas identidades han sido erosionadas a través de los procesos histéricos, sociales
y econdmicos que se les han impuesto. Por otro lado, y también en el panel sobre
historia, se mencion6 a Mojos y al Beni como expresion de procesos de mestizaje.
Relacionado con esto surgi6 el concepto de “camba” como una posibilidad arti-
culadora; en la discusion sobre este concepto se vio que, en la coyuntura actual,
el término es utilizado tanto por occidente como por Santa Cruz para oscurecer la
especificidad de “lo beniano” y, al mismo tiempo, al interior de la regién su uso
ha tenido connotaciones despectivas para distinguir a una clase o estrato social de
otro, considerado inferior. También, se propuso construir una “identidad benia-
na’ como expresién de diversidad, como expresion de diferentes regiones y pue-
blos en un solo nombre, no como resultado de una construccién que no distingue
a los diversos, como en el caso del mestizaje, sino que los aglutina mostrando “la
diversidad de los contenidos, formas y colores”.

Varios expositores y expositoras hicieron énfasis en la “identidad cultural” en
tanto proceso basado en la socializacion y en la educacion con una importante dosis
de afectividad: “afecto por lo que es nuestro”. En este sentido, se planteo la nece-
sidad de insistir en la profundizacién de una educacion regionalizada que asegure
la valoracion de las raices culturales, en algunos casos con énfasis en “lo mojefio”,
en otros casos “‘en lo beniano” y en otros casos en “lo amazonico”. De cualquier
manera, la propuesta se basa en ponderar también y sobre todo las raices culturales
indigenas, en algunos casos se alude a éstas como culturas vivas o en otros casos
se hace énfasis en el legado de lo que se ha denomina como “cultura hidrdulica”.

En este marco, también hubo expresiones relacionadas con la necesidad de
conservar y defender el folklore o las tradiciones benianas que se expresan de
manera notable en las fiestas patronales pero cuyos rasgos también deberian
destacarse en la vida cotidiana. Son expresiones que se encuentran amenazadas
por la recepcién acritica de la informacion globalizante a través de los medios de
comunicacién masiva.

Las descripciones de la vida cotidiana de las barracas y pueblos del Beni aqui se
presentaron en una ponencia que presenta cuentos que describen tanto la fauna, la
flora como la vida cotidiana y la espiritualidad de los pueblos y barracas del norte,
que también estan presentes en la pintura beniana. En las expresiones artisticas es
posible encontrar elementos comunes, aqui destaca la relacion entre el ser humano
y la naturaleza, con ecosistemas, fauna y flora particulares pero con los cuales se
identifican los habitantes de este espacio, sea de los llanos o de la hylea.

Una constatacién hecha en una de las ponencias busca acercarse directamente
a la pregunta jexiste una identidad beniana? El autor se responde indicando que
quizés en este espacio no existen iconos identitarios sino huellas o trazos de los
que podria ser una identidad beniana. Atribuye este hecho a las caracteristicas am-
bientales y al sistema de ocupacion del espacio que, por una parte, impidieron la
conservacion de estos iconos visibles —excepcion hecha de los restos arqueologicos
como lomas, terraplenes y canales artificiales que de todos modos se presentan de

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



manera extensiva en todo la regién— que hubieran permitido un proceso més acele-
rado de construccién de una identidad beniana. Y, por otro lado, el sistema disper-
so de asentamiento, sin conexiones, sin comunicacioén. Sin embargo, estos trazos o
huellas deberian ser profundizados poniendo cuidado también en incorporar las
visiones de la subregion nortefia del departamento. Aflade otras preguntas no me-
nos importantes: jes posible crear esta identidad beniana? y, mds atn, ;es posible
posicionarla en un contexto histérico marcado por la marginalizacion a la que ha
estado sujeto este espacio?

Mas alld de esta busqueda de elementos comunes y diferencias con sus resul-
tados explicitos en las ponencias que se presentaron en este documento, quizas lo
que caracteriza y ha caracterizado al Beni es precisamente su diversidad; no es ca-
sual que en este espacio, delimitado en el periodo republicano, con consecuencias
de fragmentacion social y cultural, se concentre la mayor diversidad de pueblos
indigenas que existe en todo el pais, a la que de una o de otra manera, se han suma-
do migraciones de diversas partes del mundo, especialmente debido al boom de las
gomas elasticas durante fines del siglo XIX y principios del XX.

Los estudios etnohistéricos sobre el espacio actualmente conocido como de-
partamento del Beni dan cada vez més cuenta de que en el pasado fue un espacio
abierto, de encuentros de una diversidad de pueblos y culturas, con intercambios
materiales, sociales y simbolicos muy dinamicos. En este contexto, el discurso des-
de la literatura beniana cobra particular relevancia, demuestra que muchos, sino la
mayoria de poetas benianos, de una o de otra manera han hecho mencién o se han
inspirado en este elemento basico que caracteriza al espacio beniano, sea del occi-
dente, del centro, del norte o del oriente: el agua, los rios como sustrato de vida y
acicate de los sentidos, pero también, sin duda como medio de comunicacion entre
los diversos. Desde este punto de vista, el Coloquio sobre Identidades y Culturas
Benianas cobra también su propia relevancia como espacio de comunicacion. Inge-
nuo seria pensar que en las relaciones entre estos diversos estarian ausentes las rela-
ciones de poder y de dominacion que se expresan con mayor claridad en el discurso
politico. Més alla de la busqueda de elementos comunes que podrian configurar un
mecanismo de identificacién entre los benianos como punto de partida, una tarea,
frecuentemente intentada, pero ain pendiente es la de identificar también los inte-
reses comunes como fin movilizador del conjunto social.

EL SER DIVERSO DEL BENIANO

187






Anexos






Anexo |
Convocatoria al primer Coloquio Cultura
e ldentidad Beniana

Fundamentos, objetivos y metodologia
El coloquio fue organizado segtn el siguiente plan de trabajo, formulado inicial-
mente por las ideas y motivaciones del directorio de la Casa de la Cultura, trabajo
que llevo adelante la Primera Vicepresidenta Justa Suarez en estrecha colaboracion
con Zulema Lehm y Mario Gonzélez.

Pregunta general: ;Existe una identidad beniana comun?

Obyjetivo: Identificar elementos fundamentales que hacen a la identidad beniana.

Marco general

La actual Bolivia, y por tanto el Beni, es un pais (y region) pluricultural y multiét-
nico, con una marcada polarizacion socioeconémica y racial, perceptible en la con-
ciencia colectiva y expresada en multiples formas. En el proceso de construccion de
la nacion (las regiones) y el Estado, esta dialéctica ha generado procesos politicos,
sociales y culturales complejos, en los que se han manifestado diversas propuestas
y visiones de nacion y estado. En ese devenir, con la creacion de los departamentos
y otros acontecimientos historicos hasta el actual referéndum autonémico, el espa-
cio regional ha ido apareciendo como un elemento protagonico de identificacion
(intereses, cultura, etc.) y propuestas.

Sin embargo, pluricultural, multiétnico o regién son conceptos que deben ser
llenados de contenidos, si fuera posible en sus transformaciones en el devenir
histérico, interpretables para el colectivo humano beniano en un espacio-tiempo
concreto, con denotaciones objetivas pero, al mismo tiempo, con diversas conno-
taciones en relacion a esa heterogeneidad humana y cultural. Por ello, el objetivo
del taller, identificar los elementos que configuran la identidad beniana, si es que
existen no son uniformes (en lo politico, social, cultural, etc.), no es tarea sencilla.
En primer lugar, porque la identidad implica aspectos no racionales del ser huma-
no, como la afectividad (“amor a la patria”) y, por otro, por los multiples grados de
autoconciencia que podemos encontrar entre el colectivo humano que participa de
la idea de region o nacion. Puede ser ilustrativo de esta complejidad cémo para el
Beni, en lo que respecta a las raices humanas, nos encontramos con un manifiesto
rechazo a los origenes en algunos grupos sociales: lo indigena es repudiado por
la cultura popular y algunas élites y asi se manifiesta en su lenguaje y, de igual
manera, aunque por motivos distintos, lo espafiol es repudiado y explicitamente
ensefiado en la cronica negra de la conquista; esos grupos benianos quedan asi sin
raices identificables, aunque mantienen su benianidad y bolivianidad. Este “va-
cio” es, en buena medida, fruto de un estado colonial (pre nacional) que segreg6
y reprimi6 y un estado-nacion republicano que, por lo menos hasta fechas recien-
tes, se mantuvo en la exclusion de las culturas y etnias originarias e incorpor6 el
rechazo al dominio colonial, pero mantuvo el modelo de dominacién y referencia
cultural europeo. Sobre este ejemplo de la superestructura (reflejo de la situacion
de dominio en el plano de la infraestructura), y al mismo tiempo, como deciamos,



192

se va cimentando un estado, una nacién y una regioén que, herencia de la colonia
y la reptblica, no ha podido aglutinar a los heterogéneos grupos humanos que lo
conforman, aunque si ha existido un proceso ya centenario de construccién, en el
que la negociacion y adaptacion (pacifica o violenta) entre grupos sociales han ido
cerrando vias y fortaleciendo unos modelos.

En este proceso de negociacion y adaptacion se han producido en todos los gru-
pos humanos transformaciones internas en todos sus planos culturales (productivos,
politicos, religiosos, estéticos, etc.), conservandose algunos elementos, otros trans-
forméandose y algunos desapareciendo (tesis de Jorge Cortés: “Caciques y hechice-
ros”). Todo ello puede ser observable e identificable en el presente y debe darnos los
indicios para encontrar “lo beniano” comun a “los benianos”; esto es, “aquello” que
la mayor parte de los benianos podria identificar como propio, especifico, signifi-
cativo y referencial de identificacion. Como ejemplo evidente podria sehalarse las
expresiones pictdricas: si bien la pintura mural y el figurativismo son incorporacio-
nes coloniales, el colorido brillante y plano, la incorporacién del paisaje pampeano y
selvético junto a fauna emblematica (en sentido antropolégico) son de claro origen
indigena (frente a la tematica religiosa jesuitica); pero, ademads, nos da una primera
clave de identificacion beniana (o de parte del Beni, cuando menos): el verde y llano
espacio geografico, de rios meandricos, de rojos soles ardientes, de paz y exuberan-
cia; jpodria afirmase que un beniano, en una coleccién de pintura, identificaria un
cuadro del Beni pintado por un beniano, aun sin tener ningiin conocimiento teérico
sobre pintura? Otro motivo comun, profano en este caso, representaria al hombre
tumbado en una hamaca, quizas tocando una guitarra, mientras una mujer trabaja
en el tact, enmarcados por una casa tradicional de canchén limpio y varios animales
domésticos en sus proximidades, en el inevitable paisaje antes descrito. De nuevo,
esta manifestacion nos da claves de este sincretismo entre formas de vida originarias
y postcoloniales, formas de vida que al ser compartidas por un grupo humano se
convierten, asi, en elemento de autoidentificacion y cohesion (dentro de su grupo,
aunque el mismo puede ser visto con rechazo por otro grupo social beniano).

Como vemos, se trata més de un trabajo filoséfico, en el sentido de busqueda
ultima de las formas simboélicas que son comprensibles y aprehendidas de manera
comun, teniendo como meta marcar aquello que los une aun en la diferencia. Esto
requiere como premisa que la interpretacion (como lectura) de la realidad puede tener
muchas significaciones, en relacion a las herramientas interpretativas o decodifica-
doras que se posean, y que ellas pueden darnos parametros de clasificacion sociocul -
tural de identificacion: por ejemplo, si hubiéramos conocido a principios del siglo
XX a un boliviano en Paris que habla despreciativamente de su gente, al tiempo que
considera a su pais como una inmensa mina llena de riquezas naturales que deben
ser explotadas y asumiendo formas de vida europeas, no tendriamos muchas dudas
de estar frente a un miembro de la oligarquia; si ese encuentro se hubiera producido
de igual forma, pero un siglo después, el abanico de posibilidades se abriria, aunque
seria delimitable. En 100 afios, otros grupos sociales, élites probablemente, aunque
yano tendrian por qué ser oligarcas (poder econémico) y menos a nivel nacional (éli-
tes regionales, con poder cultural y/o politico) han hecho suyo un “discurso” cul-
tural. Esa posesion de herramientas de interpretacion comunes y “lecturas” afines
nos aproximaria al conocimiento de una vision compartida del mundo (o su espacio
regional), aunque los lectores sean “‘enemigos” politicos o de clase.

Por ello, es necesario recalcar que el mayor esfuerzo en este taller se debe realizar
sobre el andlisis e identificacion de los elementos superestructurales que nos permitan
alcanzar los objetivos del mismo, con las evidentes referencias a la infraestructura

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



que explique y aclare ésta, pero partiendo de la certeza que la superestructura es ana-
lizable a través de sus expresiones: lenguaje, mitos, arte, percepcion histoérica, geo-
gréfica, religiosidad, etc. No se trataria, por tanto, recrear o construir una idea del
Beni desde el conocimiento “académico” de los invitados como de intuir (como for-
ma de conocimiento) la “idea” del Beni desde la conciencia colectiva de los benianos.

Finalmente, la tradicion (historia comin, mitos, héroes, expresiones artisticas,
etc.) serd un referente que ira apareciendo con frecuencia como elemento esclare-
cedor de la actual superestructura. No obstante, se deben presentar las diversas
lecturas de la tradicion (en relacion a los grupos indicados y al “otro”), asi como
sefalar, frente a la tradicion oficial, las posibles multiples “tradiciones” o relectu-
ras apocrifas y sus causas. En ese analisis seria enriquecedor poder rastrear a qué
periodo historico se remonta esa tradicion y en que medida esa tradicion ha sido
adaptada y asumida a la nueva superestructura.

Metodologia

El trabajo se ha organizado mediante paneles, en el que un grupo de participan-
tes, facilitados por un moderador, identifican esos elementos superestructurales
de unificacién y aquellos que se perciban diferenciales a los distintos grupos que
coexisten en el espacio beniano, asi como frente al “otro” espacio que es parte de la
nacién (como modelo, rechazo, etc.). Sin embargo, y atendiendo a esa caracteristi-
caesencial de la realidad nacional y regional, su pluriculturalidad y multietnicidad,
se debe considerar, cuando menos, a tres grupos en este andlisis: indigena, popular
y élites (en su sentido amplio: econémico, poder y cultural dominante), en el mo-
mento de rellenar la tabla de trabajo.

Por la relevancia que la intuicion (avalada por las experiencias vitales de los par-
ticipantes) otorga a este taller, las ideas pueden ser expresadas en forma de “lluvia”
y que, en el transcurso del dialogo con los participantes del panel, éstas se conecten
o se encuentren sus referentes. Es importante anotarlo todo en esta fase del trabajo
y lo que pueda sistematizarse sea fruto de un claro consenso entre los panelistas.

La complejidad y amplitud del tema y el tiempo limitado obligan a ser sintéticos
en las ideas formuladas, evitando las disertaciones. No es el momento de demostrar
la intuicién tanto como expresarla adecuadamente.

Tabla de trabajo
Esta tabla debe ir siendo trabajada en el curso de los paneles y presentada en una
posterior plenaria.

Elementos comunes al | Diferencias de la Diferencias con
interior de la region region “otros” extra
regionales

Historia

Identidades étnicas

Politica
Religiosidad
Cultura y folklore

Mitos y literatura

Musica

Danzas

Pintura

Arquitectura

CONVOCATORIA AL PRIMER COLOQUIO CULTURA E IDENTIDAD BENIANA

193



194

Una vez que se ha llenado la tabla en cada panel, los panelistas y participantes
deben identificar un elemento comun al interior de la region que consideren el
elemento fundamental de la identidad étnica Beniana. Esta seleccion debe estar
acompanada de una sustentacion.

PANELES

Panel 1: Proceso historico:

Moderador: Mario Gonzaélez.

Sistematizadora: Zulema Lehm

Participantes: Jorge Cortés, Rodolfo Pinto, Pilar Gamarra, Arnaldo Lijerén,
Magdalena Gutierrez .

Panel 2: Identidades étnicas:

Moderadora: Dora Ojeda.

Sistematizadora: Fabiola Rivero

Participantes: Zulema LLehm, Marcial Fabricano, Jonas Cayt, Daniel Bogado.

Panel 3: Expresiones de la identidad beniana en lo politico: movimientos
sociales, regionales, propuestas politicas, identificacion de intereses, con-
signas y simbolos:

Moderador: Mario Gonzales

Sistematizador: Wilder Molina

Participantes: Luis Alberto Vaca, Palmiro Soria, Jorge Melgar, Zaid Zeitan, Héc-
tor Ortiz Havivi, Eulogio Ibafez.

Panel 5: Culturas y folklore: elementos comunes y diferencias culturales:
Debate conceptual: culturas indigenas, cultura popular y cultura de las élites.
Participantes: Martha Velarde de Moreno, Wilder Molina, Ana Cristina Crespo,
Ricardo Cuéllar.

PANELES PARALELOS: EXPRESIONES CULTURALES

Panel 4: Religiosidad (indigena, popular y de las élites): Marcial Fabricano,
Gueisa Dorado, Enrique Jord4, Julio Ribera.

Panel 6: Narracion mitica y literatura: Rosario Aquim Chavez, Pilar Gamara,
Homero Carvalho, Antonio Soto, Juan Carlos Crespo.

Panel 7: Msica y danzas: Rubén Yuco Nocopuyero, Elida Camama, Raquel Mal-
donado.

Panel 8: Pintura:
Moderador: Mario Gonzalez
Sistematizadora: Zulema Lehm

Feélix Melgar, Hugo Salas, Fernando Aguirre Mufioz.

Panel 9: Arquitectura: Carlos Echevarria Duran, René Monje Morant.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Il PARTE

Debate plenaria:

Lectura de resultados de los paneles, presentacion de cuadros con elementos
comunes al interior de la regién, elementos diferentes al interior de la region y ele-
mentos diferentes en relacion a otros espacios extrarregionales. Asimismo, debe-
ran presentar el elemento comin que han considerado fundamental para la identi-
dad étnica beniana con su respectiva sustentacion.

Una vez que se han realizado todas las presentaciones, el equipo de facilitadores
presentara una propuesta de redaccion tomando en cuenta todos estos elementos
comunes que seran presentados a la plenaria para su discusion.

Para la discusion en la plenaria se propondran las siguientes preguntas:

Los elementos comunes json suficientes para configurar un ideario regional comtn?
¢Como encarar las diferencias internas?

¢Como encarar las diferencias con los “otros” extrarregionales? ;Oposicion positi-
va u oposicién negativa?

La reafirmacion de “la identidad beniana”:

¢Como aporta (ria) la identidad beniana a la construccién de la identidad nacional?
¢Como aporta (ria) la identidad beniana a la construccién de la democracia en el
pais?

¢Qué hacemos?

¢ Temas prioritarios para trabajar?

Organizacion y logistica
Cada panel contard con un(a) facilitador(a) que ird llenando el cuadro.
Cada panel debe contar con un registro magnetofénico, se requeriran al menos
5 grabadoras y cassettes.
La plenaria final deberia ser filmada, se requerira un(a) cimara.
La transcripcion de las grabaciones y la edicion del documento borrador estaran
a cargo del proyecto: “Estado, nacion y ciudadania multicultural en el Beni”.
Habré un proceso de revision antes de la publicacion final.

Material de apoyo

Para facilitar el trabajo de los panelistas se ofrecen a continuacién una serie de
cuestiones que pueden orientar la basqueda de esos elementos identificadores.
El objetivo no es responder a las preguntas, ellas sélo pretenden abrir campos de
reflexion.

—  ;Qué expresién cultural beniana seria elegida por los grupos sociales como
muestra representativa del Beni?, ;causas de ello?

— Los simbolos de identificacién benianos, jestan asumidos en los elementos de
identificacion cultural indigena, popular y de las élites?, ;y con el Estado boli-
viano y la nacién?

— Enel proceso historico de conformacion de la conciencia de regién entre los di-

ferentes grupos, ;podria identificarse hitos histéricos y simbolos (compartidos
y diferenciadores)?

CONVOCATORIA AL PRIMER COLOQUIO CULTURA E IDENTIDAD BENIANA

195



196

¢En qué medida los elementos de identificacion benianos hallados proceden de
las culturas originarias, del proceso de reduccién, colonia o la reptblica?

¢En qué medida las bases culturales de los movimientos de resistencia indigena
y populares a la globalizacion se sustentan en principios culturales originarios
y en qué medida éstos son incorporados a la idea de region?

Localizacion de las fuentes del ideario regional: vision compartida.

En qué medida el arte contemporaneo beniano ha rescatado o incorporado ele-
mentos estéticos y simbolicos de las culturas tradicionales o si son fordneos, asi
como la relevancia de este aporte en el actual arte y folklore boliviano.

Raices culturales del movimiento autonémico beniano, su origen y fundamentos.

En qué medida los movimientos de resistencia indigena actuales a la globaliza-
ci6n se fundamentan o tienen bases de identificaciéon con los movimientos de
resistencia a la colonizacion y durante la Reptblica: referencias miticas, técni-
cas de lucha, etc.

El actual movimiento autonémico beniano se sustenta sobre principios sociales
de identificacion cultural (vision compartida) o sobre bases de intereses eco-

- . 1 e “ " M s “ " :
noémicos de élites, represion cultural “camba” (colonizacion “colla”) o disputa
politica de nuevos ejes de poder.

Elementos culturales tradicionales en el movimiento de igualdad y equidad de
género: resistencia y apoyo.

Localizar las connotaciones de las palabras clave del lenguaje regionalista de
tierras bajas entre los diferentes grupos sociales: autonomia, andinocentrismo,
desarrollo, camba, indigena, etc. Y cuales serian sus referentes culturales.

En qué medida la identificacion cultural beniana ha participado en los nuevos
movimientos sociales en el Beni y lo ha retroalimentado, es decir, los movi-
mientos soclales han creado bases de una cultura de identificacién beniana.

Participacion en la demanda autonomica de elementos de identidad cultural
benianos.

Rastrear la existencia de una posible cultura beniana a través de elementos es-

téticos de identificacién regional (danzas, expresiones musicales y pictéricas,
etc.), evaluando la insercién social de éstos.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Anexo Il
El coloquio en imagenes

Justa Sudrez Vaca, 1* Vicepresidenta de la Casa de la Cultura del Beni y organizadora del evento,
leyendo el discurso en la inauguracion del Coloquio. Fotografia tomada el 29/09/06.

Inauguracién del Evento. En el micréfono, José Luis Maese Vaca, oficial Mayor de Cultura y
Desarrollo de la Alcaldia de Trinidad. Sentados, Eloy Avila Alberdi; Justa Sudrez Vaca y Fidel
Silva Julio, presidente de la Casa de la Cultura Del Beni “Dr. Gilfredo Cortés Candia”. Fotografia
tomada el 29/09/06.



198

COLOQUIO

Cultura e identidad
beniana

Trinidad, 29-30 de septientbre de 2006

De izquierda a derecha, Ana Cristina Solange Crespo Suarez, Martha Velarde Hurtado de Moreno
y Wilder Molina Argandofa. Fotografia tomada el 29/09/06.

E% COLOQUIO

Cultura e identidad
beniana

Trinidad, 29-30 de sepliembre de 2006

De izquierda a derecha, Zulema Lehm Ardaya, Daniel Bogado Eguez, Juan Jonas Cayt Rossel y
Marcial Fabricano. Fotografia tomada el 29/09/06.

CULTURA E IDENTIDAD BENIANA



Fidel Silva Julio, Presidente de la Casa de la Cultura del Beni “Dr. Gilfredo Cortés Candia”,
dando las palabras de bienvenida en la inauguracion del evento. Fotografia tomada el 29/09/06.

EL COLOQUIO EN IMAGENES

199






