
Cultura e identidad beniana
Memoria del Primer Coloquio Departamental





Cultura e identidad beniana
Memoria del Primer Coloquio Departamental

Casa de la Cultura del Beni

Coordinación: Justa Suárez Vaca

Beni, 2010

ACDI
Canadá

Programa de Investigación
Estratégica en Bolivia

PNUD
Bolivia

(ACDI)
Canada

Gobierno Departamental
Prefectura del Beni

Programa de Investigación
Estratégica en Bolivia

PNUD
Bolivia

(ACDI)
Canada

Gobierno Departamental
Prefectura del Beni

Programa de Investigación
Estratégica en Bolivia

PNUD
Bolivia

(ACDI)
Canada

Gobierno Departamental
Prefectura del Beni



Esta publicación cuenta con el auspicio del Gobierno Departamental del Beni, de la Casa 
de la Cultura del Beni “Dr. Gilfredo Cortes Candia”, del Programa de las Naciones Unidas 
para el Desarrollo (PNUD), de la Cooperación Internacional de Canadá (ACDI) y de la 
Embajada del Reino de los Países Bajos.

Casa de la Cultura del Beni
	 Cultura e identidad beniana. Memoria del Primer Coloquio Departamental / 
Casa de la Cultura del Beni. -- Beni: Gobierno Departamental del Beni; Casa de la 
Cultura del Beni; PNUD; ACDI; Fundación PIEB, 2010.
	 xvi ; 199p. ; cuads.; fots.: 25 cm. -- (Serie Investigaciones Coeditadas)

	 D.L. : 4-1-698-10
	 ISBN: 978-99954-32-73-7 : Encuadernado

CULTURA BENIANA / IDENTIDAD BENIANA / IDENTIDAD CULTU-
RAL / CULTURA REGIONAL / CULTURA POPULAR / IDENTIDAD 
MOJEÑO-AMAZÓNICA / PEDRO IGNACIO MUIBA / ETNOLOGÍA / 
ANTROPOLOGÍA / SOCIOLOGÍA / IDENTIDADES ÉTNICAS / INTER-
CULTURALIDAD / MULTIETNICIDAD / MULTICULTURALIDAD 
/ PLURALISMO CULTURAL / HISTORIA / RELIGIÓN / RELIGIOSI-
DAD INDÍGENA / RELIGIOSIDAD POPULAR / RELIGIOSIDAD DE 
LAS ELITES / FOLKLORE / COSTUMBRES / LITERATURA / MÚSICA 
/ DANZA / PINTURA / ARTES / ARTE POPULAR /  ARQUITECTURA / 
URBANISMO / POLÍTICA / PARTIDOS POLÍTICOS / MOVIMIENTOS 
SOCIALES / BENI

1.  título    2.  serie

D.R. © Casa de la Cultura del Beni, abril de 2010
Calle Antonio Vaca Diez
esquina avenida Santa Cruz
Teléfono: 4620796
Trinidad – Bolivia

D.R. © Fundación PIEB
Edificio Fortaleza. Piso 6. Oficina 601
Avenida Arce 2799, esquina calle Cordero
Teléfonos: 2432583 – 2431866
Fax: 2435235
Correo electrónico: fundacion@pieb.org
Servicio Informativo: www.pieb.com.bo
Casilla 12668
La Paz – Bolivia

Edición: Montserrat Fernández
Diseño gráfico de cubierta: PIEB
Fotografías portada: Casa de la Cultura del Beni, PIEB y ABI
Diagramación: Marco Alberto Guerra M.

Impresión: Plural Editores
Av. Ecuador 2337 esq. Calle Rosendo Gutiérrez
Teléfono: 2411018 / Casilla 5097 / La Paz-Bolivia
e-mail: plural@plural.bo / www.plural.bo

Impreso en Bolivia
Printed in Bolivia



Índice

Presentación...........................................................................................	 IX

Introducción...........................................................................................	 1

Discurso de inauguración......................................................................	 5

Panel 1: Proceso histórico.........................................................................	 7

Diez minutos en torno a la identidad beniana 
Jorge Cortés Rodríguez......................................................................	 9

Diez minutos sobre lo más importante de la identidad beniana
Rodolfo Pinto Parada.........................................................................	 13

El desarrollo del concepto Beni: Proceso socio-histórico de formulación
de la idea de Beni en la memoria colectiva de sus comunidades sociales
María del Pilar Gamarra Téllez.........................................................	 15

Construyendo nuestra identidad mojeño-amazónica 
Arnaldo Lijerón Casanovas................................................................	 38

Pedro Ignacio Muiba, el otro lado de su historia
Magdalena Gutiérrez de Durán........................................................	 44
Debate..................................................................................................	 46

Panel 2: Identidades étnicas......................................................................	 53

Apuntes a la discusión sobre identidades sociales y étnicas en el Beni 
Zulema Lehm Ardaya........................................................................	 55

Identidad cultural del mojeño-beniano
Daniel Bogado Egüez.........................................................................	 58

Multietnicidad y multiculturalidad
Marcial Fabricano Noe.......................................................................	 64

Multietnicidad: diversidad que nos une y que da contenido
a nuestra identidad como benianos.
Juan Jonás Cayú Rossel......................................................................	 66



Panel 3: Expresiones de la identidad beniana en lo político:
movimientos sociales, regionales, propuestas políticas,
identificación de intereses, consignas y símbolos.......................................	 67

Los partidos políticos en el Beni
Luis Alberto Vaca...............................................................................	 69

El autoreconocimiento y la identidad mojeña
Palmiro Soria......................................................................................	 71

¿Existe una identidad beniana? 
Jorge Melgar Rioja.............................................................................	 73

Rápidas precisiones
Zaid Zeitún López..............................................................................	 76

“Volvamos a la cultura”
Héctor Ortíz Havivi............................................................................	 80

Caracterización del ser beniano 
Eulogio Ibáñez Noza...........................................................................	 82

Panel 4: Religiosidad indígena, popular y de las élites................................	 83

Elementos de la espiritualidad indígena-mojeña
Marcial Fabricano Noe.......................................................................	 85

Expresiones culturales y religiosidad
Gueisa Dorado Vargas........................................................................	 87

Religiosidad e identidad cultural 
Enrique Jordá.....................................................................................	 89
 
Religiosidad indígena, popular y de las élites en el Beni
Julio Ribera Paniagua.........................................................................	 92

Panel 5: Culturas y folklore: elementos comunes
y diferencias culturales.............................................................................	 95

La cultura, el folklore y la religiosidad popular en el departamento del Beni
Martha Velarde de Moreno................................................................	 97

Identidades, culturas y actores: conceptualizaciones y posiciones,
en la región amazónica de Bolivia
Wilder Molina Argandoña................................................................	 101

¿Cómo tú sientes a la gente, cómo tú la percibes respecto
de lo que dicen, de lo que creen?
Ana Cristina Crespo Suárez...............................................................	 108



Costumbres, música, danzas, comidas
Ricardo Cuéllar Muñoz.....................................................................	 111

Panel 6: Narración mítica y literatura ........................................................	 113

Ser escritor en la Bolivia de hoy
Rosario Aquim Chávez......................................................................	 115

El último bosque
María del Pilar Gamarra Téllez.........................................................	 119

La patria de las aguas
Homero Carvalho Oliva.....................................................................	 129

San Pedro, ex capital de Mojos y los Canichanas
Antonio Soto Guatara.........................................................................	 139

Identidad beniana y la influencia mojeña 
Juan Carlos Crespo Avaroma............................................................	 143

Panel 7: Música y danzas...........................................................................	 149

La música indígena
Rubén Yuco Nocopuyero...................................................................	 151

Danzas folklóricas de los pueblos mojeños
Elida Camama....................................................................................	 152

La escuela de música de San Ignacio de Mojos: De la imposición
a la expresión de una identidad indígena.
Raquel Maldonado Villafuerte y Antonio Puerta.............................	 154

Panel 8: Pintura.........................................................................................	 161

Estética 
Félix Melgar Gualujna.......................................................................	 163

El arte en Mojos
Hugo Salas Maldonado......................................................................	 165
 
La pintura en el Beni
Fernando Aguirre Muñoz y Raúl Sánchez.......................................	 170
Debate..................................................................................................	 172

Panel 9: Arquitectura.................................................................................	 175

La arquitectura como identidad
Carlos Echevarría Durán...................................................................	 177



El corredor o galería: una expresión de la arquitectura regional mojeña
René Monje Morant...........................................................................	 179

Cierre del Coloquio....................................................................................	 183

El ser diverso del beniano
Zulema Lehm Ardaya .......................................................................	 185

Anexos....................................................................................................	 189



Presentación

El Directorio de la Casa de la Cultura del Beni “Dr. Gilfredo Cortés Candia”, 
conjuntamente con un grupo de investigadores sociales, llevó a cabo el I Coloquio 
Departamental “Cultura e Identidad Beniana” en la ciudad de Trinidad, los días 
29 y 30 de septiembre del 2006.

El evento contó con la participación de 32 panelistas que expusieron trabajos 
relacionados con los cuatro paneles consignados en el contenido del programa del 
Coloquio. Intervinieron también personas de la sociedad civil. La finalidad del 
evento fue responder a la pregunta general formulada en la Convocatoria: “¿Existe 
una identidad beniana común?”. Cada una de las ponencias que se presentan a 
continuación intenta esbozar una respuesta a esta interrogante.

La convocatoria al I Coloquio fue lanzada debido a la preocupación generali-
zada que existía en el pueblo beniano por las circunstancias político-sociales de 
cambio que se viven en el país. En el mismo se pensaba trazar un devenir en lo 
que corresponde a los intereses propios de nuestra región. Otra dificultad se que 
intenta subsanar son los fundamentos que provocan la pregunta antes indicada. 
La pregunta en sí es un tanto complicada puesto que aún la primera parte de ella 
“¿Existe una identidad?”, está en tela de juicio. 

Todo esto se debe a que el sentido de “lo beniano” o del beniano como otredad 
frente al cruceño y “lo cruceño” se realiza muy tardíamente en la historia del Beni. 
Aunque, indudablemente, sí existen semejanzas notorias entre la cultura cruceña 
y la beniana, éstas se hacen más patentes en los usos y costumbres de las clases 
dominantes –élites– de ambos departamentos. 

Un escritor beniano afirma que “la cultura del oriente boliviano es, pues, la 
cultura cruceña”; pero, las diferencias culturales con la clase indígena mojeña son 
abismales. La cosmovisión que tiene cada una de estas culturas, por lo demás co-
existentes, es totalmente contrapuesta y hasta antagónica. Los indígenas del Beni 
son conservacionistas; al contrario, los “carayanas” son depredadores de la natura-
leza. Y la cultura beniana –no la libresca– tiene fuertes raíces indígenas. 

Queda, ahora, preguntarnos si la identidad es asumida como tal por el colec-
tivo beniano. Del examen detallado de las características culturales identitarias 
que le son propias al beniano, se ocuparán los panelistas que participaron y cuyos 
ensayos –resultados del taller– están contenidos en el presente libro. Con esta 
publicación se cierra, feliz y finalmente, el I Coloquio Departamental “Cultura 
e Identidad Beniana.”

Prof. Guillermo Hurtado Suárez
Director de Biblioteca de la Casa de la Cultura del Beni

Trinidad, octubre de 2009





Introducción
Wilder Molina Argandoña1

Motivados por la necesidad de aportar al debate sobre la cultura y las identidades 
en el Beni, en el mes de junio de 2006, presentamos una propuesta para realizar 
un evento que motive la participación de los diversos actores que tiene la sociedad 
regional en un espacio-debate que permita mirar la relación entre los procesos cul-
turales y políticos desde la cultura. En el transcurso del mes de julio, se solicita, 
desde la Casa de la Cultura del Beni, el apoyo financiero a la Fundación PIEB y al 
PNUD, cuyos representantes, el Lic. Godofredo Sandoval y la Lic. Vivian Artea-
ga, respectivamente, reciben con interés la idea de realizar el I Coloquio Departa-
mental: Cultura e Identidad Beniana.

Los organizadores asumimos la importancia de integrar a la mayor cantidad 
de voces que justamente aseguren la cualidad multicultural que se reconoce a la 
sociedad beniana. El Coloquio recibe una gran respuesta y motivación de los ex-
positores invitados que, junto a los participantes, intercambian ideas y debaten so-
bre temas de identidad y cultura, desde perspectivas y posiciones de intelectuales, 
actores políticos, blanco-mestizos y étnicos. 

Entradas teóricas a la cultura
En las ciencias sociales el término cultura ocupa un lugar relevante de interés acadé-
mico, sobre todo en la sociología de la cultura y la antropología cultural. Dependien-
do del horizonte teórico de análisis, es posible esperar una forma diferente de abordar 
su estudio y sus definiciones. En una perspectiva que corresponde a la antropología, 
las maneras de hacer, sentir y pensar se identifican como propias de una colectividad 
humana. La cultura, en este sentido, da sustento y contenido a la identidad colectiva 
que expresa y representa a través de sus miembros a una colectividad social, como la 
cultura china o la cultura de los irlandeses. Desde la sociología política, se usa el con-
cepto de cultura política en un sentido que involucra a la confianza de los ciudadanos 
en las instituciones políticas y la acumulación de valores políticos, como pautas de 
comportamientos, sentimientos, creencias, que modulan las valoraciones. En el uso 
cotidiano, la cultura hace referencia al conjunto de conocimientos que un individuo 
tiene sobre cuestiones y asuntos que se aceptan o imponen como relevantes dentro la 
sociedad; se toma el término como sinónimo de conocer o saber más. 

En torno al concepto de cultura y sus implicaciones teóricas y prácticas, se ha 
generado otro menú de conceptos como el de intercultural, multiculturalidad, di-
versidad y pluralismo cultural. No sería relevante su uso más allá del debate acadé-
mico, como lo fue en sus orígenes, si es que no tuviese actualmente una incidencia 
en los ámbitos de las instituciones políticas y la cultura política de una sociedad. 

Cultura y multicultura
El reto del multiculturalismo supone que en una sociedad se tome conciencia de 
la presencia de varias culturas, se practique e incentive desde el estado el respeto 

1	 Sociólogo, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA2 

frente a las identidades presentes y se promuevan formas de intercomunicación en-
tre los grupos culturales, bajo el fundamento de una comunidad política que es la 
expresión de la identidad ciudadana y la igualdad jurídica de los miembros dentro 
la sociedad nacional. 

En resumen, significa el ideal de una sociedad de iguales pero diferentes, igual-
dad en tanto miembros ciudadanos de una misma comunidad política y diferencia-
dos por la pertenencia a culturas específicas. La sociedad moderna con el atributo 
de la multiculturalidad es aquella que funciona sobre los cimientos de la igualdad y 
la diversidad. Visto así, quiere decir que el multiculturalismo y la interculturalidad 
requieren de una transformación de los miembros de la sociedad en la cultura polí-
tica. Lo multicultural es una condición inherente a la sociedad moderna, fenómeno 
que estaría presente incluso en la forma de ser y vivir del individuo.

El tomar conciencia de esa condición multicultural, en el caso de un estado y de 
una sociedad, abre retos y derechos que implican efectos en los diseños político-
institucionales, ya que no se quedan sólo en reconocimientos de las identidades 
o el mantenimiento de las culturas, abarcan formas de autogobierno y represen-
tación política en los ámbitos políticos más amplios. Uno de los retos es cómo 
incorporar a las culturas en el seno del estado y cómo incorporar al estado en el 
seno de las culturas. A decir de Hill Kymlica, el reto de responder y el derecho a 
obtener alguna de las opciones depende de la trayectoria histórica de cada cultura 
en su relación con la formación del estado. Así, habría una diversidad cultural que 
proviene de un momento anterior a la formación de los estados y del resultado de 
la inmigración de miembros de otras culturas, cuando el estado ya tiene existen-
cia. En el primer caso, se conforma lo que Kymlika denomina minorías nacionales 
que tienden a reivindicar derechos de autogobierno respecto a un territorio que 
reclaman y, en el segundo, con los grupos étnicos que, resultantes de migración 
voluntaria, no tendrían los argumentos históricos de origen para buscar conver-
tirse en naciones o estados, así tengan expectativas. Los grupos inmigrantes ni son 
“naciones” ni ocupan tierras natales, su especificidad se manifiesta fundamen-
talmente en su vida familiar y en las asociaciones voluntarias, algo que no resulta 
contradictorio con su integración. En la realidad concreta, ciertos estados pueden 
ser multinacionales, poliétnicos o contener como característica ambas condicio-
nes a la vez, lo que tendría que repercutir en la formación del modelo de estado y 
la organización territorial estatal. 

Intercambio y resignificación
El uso de artefactos de otras culturas puede ser muestra de la libertad de elección 
individual o simplemente del aprovechamiento de las oportunidades que se pre-
sentan en un medio de permanente interacción e intercambio cultural. El hecho 
de que un sirionó opte, en ciertos momentos, por comida rápida o leer revistas 
deportivas puede mostrarnos la presencia multicultural en la vida de una perso-
na, pero no es trasladarse de una cultura societal a otra, más bien disfrutar de las 
oportunidades que ofrecen las diversas culturas societales. Otras teorías prueban 
que los individuos tienen múltiples identidades susceptibles de movilización, de 
acuerdo a las circunstancias y al lugar.

El reconocimiento estatal de la condición multicultural es parte de la moder-
nización política en Bolivia, pero queda por verse el tránsito hacia una práctica de 
la interculturalidad que involucre un diálogo e intercambio entre culturas, bajo 
condiciones de respeto y tolerancia, a la vez que un cambio en la cultura política 
de los miembros de la sociedad, dependiente de otros cambios como la forma de 



introducción 3 

la escuela y los contenidos y métodos de la socialización que tienen las institu-
ciones. Desde otras perspectivas, se entiende el derecho al autogobierno y a un 
territorio étnico como parte de la expresión multicultural de la sociedad, ligados a 
expectativas de control sobre los espacios y los mecanismos de socialización hacia 
el interior de las culturas. La socialización es aquel proceso que se inicia en la niñez 
pero que se desarrolla a lo largo de la vida, mediante el cual el individuo aprende 
–en la interacción con los otros y con el entorno– las normas culturales, los valores 
fundamentales, los códigos simbólicos del grupo al que pertenece y les da forma, 
los estructura para construir su propio sistema de representaciones e imágenes de 
lo social que constituirán el componente básico de su identidad social y uno de los 
determinantes fundamentales de sus pautas de comportamiento.

Las relaciones entre identidades y procesos políticos: Próximo debate
La visibilidad de identidades antes invisibles, sobre todo étnicas, ya sea por es-
trategia interna o por formas de dominación y, por otro lado, la reconfiguración 
de identidades étnicas han sido dos componentes de la mutua relación entre ac-
ciones del Estado, a través de políticas y acciones de las organizaciones indíge-
nas. Es posible pronosticar un efecto similar con relación a las nuevas demandas 
de autonomía departamental y regional que tienen como referentes a identidades 
que hacen referencia a territorios departamentales y regionales. Este entra en de-
bate tanto en el campo de los actores políticos, como en el campo teórico y de la 
investigación. 

Respecto a ese proceso de re-etnización se ha propuesto el retorno a las iden-
tidades, como en el caso del pueblo Tacana, en una relación dinámica durante la 
construcción de demandas territoriales y sus trámites de legalización. De tal pro-
ceso nos dan cuenta estudios recientes de Cárdenas sobre el impacto en las iden-
tidades; en la relación de actores tacanas y gubernamentales respecto a titulación 
de tierras comunales; la conclusión central de Cárdenas y su equipo resaltan que 
en el norte amazónico boliviano la categoría étnica fue construida por los sectores 
que se definían y eran definidos como campesinos. Hasta los años ochenta, no era 
común hablar de indígenas tacanas en el norte amazónico del país. Nadie deseaba 
ser identificado como tal, ya que ello significaba colocarse en el estamento más 
bajo de la estratificación social regional. 

Frente a la coyuntura de demandas de autonomías territoriales y críticas a las 
formas de centralismo estatal en el Beni y Pando, surge la necesidad de reflexionar 
respecto a las identidades departamentales o a las identidades regionales, como la 
denominan en algunos casos en Riberalta. Actualmente, desde las sociedades urba-
nas de Trinidad, Riberalta y Guayaramerín se visualizan algunos análisis respecto 
a la forma en que se expresa y construye la identidad departamental beniana y a la 
integración de sus contenidos, es decir la forma en que se configura esa identidad; 
porque en la visión de algunos actores culturales (locales y étnicos), las formas ofi-
ciales de representar la identidad no expresan lo que es la sociedad departamental en 
cuanto a sus componentes culturales, a su diversidad cultural y territorial. Se critica 
desde Riberalta, por ejemplo, que el imaginario simbólico del departamento carga 
un bagaje de rasgos predominantemente mojeño-misionales que excluye lo que ellos 
llaman los rasgos de lo amazónico. Otros actores –entre intelectuales y dirigentes– 
proponen darle mayor énfasis a los elementos de lo amazónico, aunque tampoco 
existe consenso respecto a sus alcances. El tema de la identidad fue abordado en este 
sentido por algunos representantes durante los últimos tres encuentros departamen-
tales sobre autonomías y constituyente realizados en la ciudad de Trinidad. 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA4 

En los dos últimos años, algunos investigadores benianos vienen alertando so-
bre las dificultades de articular el espacio beniano como una región. Ahora bien, 
esto no parece ser argumento suficiente para facilitar un redimensionamiento 
territorial sostenido en otros criterios socio-territoriales. La identidad beniana o 
pandina, o la pertenencia a una comunidad departamental, son parte de la realidad 
socio-territorial, resultado de casi doscientos años de socialización a través de las 
escuelas, los recordatorios cívicos, los rituales, la invención de la historia, entre 
otros. En el momento actual, es importante analizar la incidencia de los procesos 
políticos referidos a las autonomías sobre los rasgos de las identidades departa-
mentales y/o regionales, la legitimidad que le otorgan sus actores –étnicos y te-
rritoriales– a sus contenidos, y luego su pertinencia frente a la multiculturalidad 
étnica y territorial que caracteriza a Beni y Pando para relacionarlos con los nuevos 
diseños de organización estatal departamental.

La dinámica de los actores sociales que tratan las autonomías departamentales 
en los últimos tres años, después de la crisis política que condujo a la renuncia de 
Gonzalo Sánchez de Lozada, ha motivado a actores sociales, políticos e intelec-
tuales a dar una mirada hacia la cuestión de las identidades. Surge la necesidad de 
repensar la construcción de las identidades departamentales, la identidad pandina, 
la identidad beniana y la identidad amazónica que se vincula con el concepto de re-
gión. El tema se convierte en un permanente ingrediente de análisis en los eventos 
de socialización en Riberalta, Cobija, Trinidad, San Borja, a los que se agregan ya 
algunos estudios exploratorios. Merecen una mención los estudios sobre las de-
mandas de autonomía departamental y descentralización territorial en Santa Cruz, 
aunque con énfasis en el análisis de la construcción del Estado y la Nación desde 
la estructura jurídica.



Justa Suárez Vaca1

Debo empezar transmitiendo nuestros especiales agradecimientos al PIEB y al 
PNUD por haber apoyado esta iniciativa de la Casa de la Cultura del Beni. Y, por 
supuesto, agradecer la presencia de los asistentes.

Son realmente sinceros nuestros agradecimientos, porque sé que todos anda-
mos un tanto perdidos con el tema a tratar, qué caminos vamos a andar y a dónde 
llegaremos. Y aún así, dos prestigiosas instituciones nos financian y hay más de 40 
invitados presentes.

En buena medida, este encuentro trata de buscar eso que somos y construimos 
conjuntamente: nuestra cultura. Estoy convencida que así lo han entendido los 
presentes, con el compromiso personal que ello supone.

Todos recibieron un documento, con un marco general un tanto abstracto, y la 
metodología de trabajo propuesta. Intentaré complementarlo, esperando aclarar 
algo el trabajo realizado. Partamos con el ejemplo pictórico descrito en el primer 
documento: un cuadro costumbrista local, compuesto por una casa próxima a un 
río, un hombre tumbado en una hamaca y una mujer trabajando en un tacú, sobre 
un rojo cielo al atardecer ¿Qué vemos? Seguro lo que nuestra cultura nos permite 
decodificar. Es decir, si fuéramos suecos y poco viajados, llegaríamos a presumir 
que es una imagen tropical americana; si hubieran sido personas encorvadas con 
grandes sombreros, los pies hundidos en el agua, recogiendo arroz, hubiera su-
puesto Asia y no la comunidad de Okinawa en Santa Cruz.

Pero nosotros podríamos hacer toda una historia de vida. Una casa sola nos in-
dicaría un puesto o una estancia, el hombre ha vuelto del campo y en el tacú hay 
arroz para preparar unos panes o plátano y charque para el masaco de la cena. La 
casa ya la sabemos compuesta de dos habitaciones, el techo claramente es de mo-
tacú y se ven paredes de chuchío. Casi podríamos ver que empiezan a aparecer los 
primeros mosquitos. Sabríamos hacer una descripción de la rutina diaria de ella y 
de él, de dónde vienen y a qué aspiran. Es parte de nuestra cultura y ellos son algu-
nos de nosotros, lo que somos y hacemos la cultura del Beni.

Y podríamos continuar describiendo con bastante aproximación las relaciones 
sociales entre el empleado y su patrón, qué sueldo recibe, cómo se dirige el uno al 
otro, o el tipo de relación familiar. Quizás, incluso, sus creencias y prácticas reli-
giosas u opiniones políticas generales.

Pero nuestra sociedad es, afortunadamente, muy compleja, gracias a su diversi-
dad cultural. Veamos otro ejemplo, ahora más comprometido: ¿qué significa indí-
gena?, ¿o mestizo? Ahora nuestras respuestas tendrían que matizarse, dependerá 
de la situación social, origen étnico, actividad económica, ideario político de la 
población de referencia que analicemos. El universo de posibilidades abierta aho-
ra nos desorienta y no nos atrevemos a asegurar que existen elementos comunes, 
quizás básicos, que identifiquen a los benianos.

1	 Primera Vicepresidencia de la Casa de la Cultura del Beni y Coordinadora del Coloquio.

Discurso de inauguración



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA6 

Permítanme, antes de intentar presentar algunas recomendaciones, un último 
ejemplo. Si hiciéramos un muestreo sobre el significado de camba, ¿qué imagen re-
sultaría? Por un lado, seguro obtendríamos una visión de persona poco amante del 
trabajo, bebedor, irresponsable, etc. Y, por otro, el fuerte y valiente hombre que se 
enfrenta a un medio hostil para subsistir, que ha explorado todas las selvas del Beni 
y ha aprovechado sus gomales y castañeras, un indomable e individualista. ¿Cuál 
de las dos representaciones es la cierta? Con seguridad ambas, porque como todo 
ser humano, sus facetas son múltiples y, aparentemente, contradictorias. Esta con-
tradicción la expresamos diariamente, nos autoidentificamos como cambas (más 
aún si así nos distinguimos del “otro” altiplánico) y, al mismo tiempo, lo utilizamos 
como calificativo despectivo: “ese es un camba”.

Pero lo interesante para nuestro trabajo es que estamos ante un hecho cultural 
analizable e interpretable. Porque el beber y la forma en que lo hacemos es un acto 
social, al igual que nuestros miedos y valentías o considerar ciertos trabajos de baja 
condición o femeninos. Esta idiosincrasia es una expresión cultural, que podemos 
caracterizar socialmente y, quizás, rastrear históricamente.

Si ahora volvemos a la cuestión sobre las connotaciones de “indígena”, podría-
mos decir que es un grupo social económicamente deprimido e históricamente 
oprimido y relegado, un movimiento reivindicativo, un insulto frecuentemente 
utilizado por algunos sectores sociales, una de las raíces importantes de nuestra 
cultura, orgullo local y parte de la sangre de todos nosotros, entre otras muchas 
relaciones posibles, y que podríamos determinar en su evolución histórica.

Quiero hacer notar con estos ejemplos que, más allá de las contradicciones de 
clase o políticas, nos entendemos porque nuestros códigos de decodificación son 
muy similares, lo que implica una vivencia cultural común que abarca a todas las 
manifestaciones del espíritu local, desde su arte (música, pintura, danzas, gastro-
nomía) a las reglas sociales en la mesa o los mecanismos de cortejo aceptados (sere-
nata, “robo”, etc.). Con esto no quiero decir que las diferencias sociales no tengan 
importancia, por el contrario, éstas son parte de la cultura y despliegan toda una 
gama de signos que igualmente decodificamos (aspecto racial, marca de ropa, for-
ma de vestir, etc.) y adquieren significación.

Y así, podemos entrar a cómo hacer el trabajo en los paneles. Hemos propuesto 
tres grandes columnas por panel: elementos comunes al interior de la región, di-
ferencias internas y diferencias con “otros” (extrarregionales). Si hablamos de his-
toria, es evidente que ésta es común, si compartimos que la Historia es un proceso 
colectivo, pero ¿la interpretamos de la misma forma todos?, ¿compartimos los hitos 
históricos del Beni?, ¿para todos tienen la misma relevancia en relación a mi iden-
tificación actual? Éstas, y otras muchas preguntas más, deberemos responder, de 
tal forma que quede manifiesto lo autoidentificativo de nuestra cultura y, si fuera 
posible, el entramado económico, político y social en la que se estructura.



Panel 1:
Proceso histórico

	 Panelistas:	Jorge Cortés, Rodolfo Pinto, Pilar Gamarra,
		 Arnaldo Lijerón y Magdalena Gutiérrez.
	 Moderación: 	Mario González.





Diez minutos en torno a la identidad beniana1

Jorge1Cortés Rodríguez2

Dadas las características de este Coloquio, las presentes notas tienen un carácter 
absolutamente escueto y provisional. Son esbozos de ideas muy preliminares de 
trabajo en torno a lo que personalmente considero momentos –largos y complejos– 
que podrían resultar claves para investigaciones futuras acerca de la cultura y la 
identidad regional beniana desde una perspectiva histórica. 

 
El largo período prehispánico
Recientes investigaciones arqueológicas que se realizan en el departamento del 
Beni han mostrado la existencia de importantes culturas prehispánicas, caracteri-
zadas por el aprovechamiento integral de los recursos naturales de la región, basa-
das en el control hidráulico. No es pertinente aquí entrar en sus detalles, sino en su 
implicación en la formación cultural de las identidades benianas. 

Me parece importante resaltar la idea de que, en conjunto, los datos arqueoló-
gicos disponibles permiten suponer que, desde la raíz de las sociedades originarias 
del actual Mojos, se fue generando por siglos una relación singular entre éstas y la 
naturaleza, caracterizada por el manejo complejo e integral del agua, la biodiversi-
dad y la horizontalidad de la tierra que caracteriza estos llanos. Con todas sus com-
plejas mutaciones en el tiempo, este tipo de relación, en sus elementos centrales, ha 
marcado una impronta en la identidad de las culturas indígenas contemporáneas. 
En suma, los mojeños siguen siendo hoy, de alguna manera, hombres y mujeres del 
agua: del agua de la inundación.

Sentada esa idea central y de manera complementaria, quizá valga puntualizar 
que los avances realizados a la fecha no permiten concluir con evidencia razonable: 
a) que estos restos sean exclusivos de la llanura mojeña y que también podrían estar 
presentes, bajo formas relativamente diversas, en otros segmentos del territorio 
amazónico; b) la existencia de un solo Gran Estado capaz de haber logrado el con-
trol total de las poblaciones cuyos restos hoy se estudian; c) señales significativas 
de correspondencia entre estos restos arqueológicos y las culturas andinas; d) que 
las tardías incursiones incaicas sobre territorio amazónico hayan alcanzado asenta-
mientos duraderos, aunque quizá sí determinados intercambios.

Debo además admitir, ante incontrastables argumentos de orden historiográfi-
co, la existencia de intercambios entre algunos pueblos de tierras bajas con pobla-
ciones andinas en la extensa frontera de la vertiente oriental de la cordillera andina. 

 
La colonia española
La enorme Gobernación de Santa Cruz de la Sierra (inicialmente de Mojos) abarcó 
un dilatado e impreciso territorio de las tierras bajas de la Audiencia de Charcas 
desde Asunción en el Paraguay hasta no se sabe qué punto amazónico. Nunca 
fue ocupada ni colonizada por el estado Virreynal. El estado colonial se mantuvo 
en sus posiciones andinas, centradas en la economía minera de Potosí. Las varias 

1	 Diez minutos fue el tiempo disponible para cada expositor en el Coloquio de referencia.
2	 Historiador, residente de la ciudad de Cochabamba.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA10 

Las Misiones de Mojos 
constituyeron una especie

de “isla” en el contexto
colonial de Charcas.

incursiones españolas a los llanos desde diferentes puntos en pos del Gran Paitití 
terminaron en sendos fracasos, aunque las posteriores “entradas” cruceñas pre re-
duccionales en procura de mano de obra indígena anunciaron la inminencia de un 
cambio inexorable.

En este escenario general de vacío español en las tierras bajas, deben mencionar-
se tres excepciones: la población de Santa Cruz de la Sierra, las Misiones de Mojos 
y Chiquitos y las más tardías y efímeras misiones de Apolobamba o el Chaco. Nos 
detendremos naturalmente en Mojos.

Las Reducciones Jesuíticas de Mojos
Constituye el período más y mejor estudiado de la historia mojeña. Confiadas a la 
Compañía de Jesús, su desarrollo data del siglo XVII, dos siglos después del des-
cubrimiento de Potosí. En estas notas quisiera esbozar apenas, las siguientes ideas: 

a)	 En este período se logra la delimitación del territorio específico 
de la Provincia Colonial de Mojos, frente al ambiguo y dilata-
do pre reduccional. Hacia el norte, no se extendió más allá de 
la confluencia de los ríos Mamoré con el Iténez. El resto del te-
rritorio amazónico, por lo menos hasta 1859, no tenía nombre 
(Mapa de la República de Bolivia. Linares, 1859). 

b)	 Las Misiones de Mojos constituyeron una especie de “isla” en el contexto colo-
nial de Charcas. Por una parte, por su aislamiento físico, ubicadas en un lugar 
remoto separadas por bosques y ríos de muy difícil acceso, en la remota frontera 
con el Portugal cuyo resguardo les fue confiado. Fue además un espacio legal-
mente “cerrado” para la presencia de cualquier otro colonizador español, reser-
vado únicamente para las poblaciones indígenas. Finalmente, y lo que es más 
relevante, fue un espacio donde se desarrollaron instituciones, si bien coloniales, 
diferentes en varios sentidos a las imperantes en el resto de la Audiencia. 

c)	 Es importante destacar, sin pretender una apología jesuítica, que estos misio-
neros intentaron un tipo de conquista –conquista al fin y al cabo– que, en sus 
concepciones y prácticas, fueron distintas y en casos hasta contrapuestas a la 
legislación e institucionalidad hispana impuesta en América, e incluso a los 
cánones vigentes de la propia Iglesia Católica. Un “modelo” nuevo que, de 
alguna manera y en su contexto histórico, estaba dispuesto al reconocimiento 
del “otro”. 

d)	 En este contexto fructificó aquel proceso de “pactos” entre indígenas y mi-
sioneros enunciado por René Moreno y desarrollado luego por Zulema Lehm 
y otros autores. Fue un proceso político deliberado y expreso por ambas par-
tes, de complejos acuerdos y regateos, de concesiones y diferencias, de avan-
ces y retrocesos entre indígenas y misioneros, con todas sus complejidades y 
vicisitudes. Fue un pacto que, ante un contexto colonial inevitable, construyó 
puentes entre las culturas indígenas y las occidentales representadas por el sui 
generis catolicismo jesuítico; un pacto político que fue la base para la construc-
ción institucional reduccional, con sus Cabildos, concentración y “amalgama-
miento” de poblaciones dispersas, conservación de sus “parcialidades”, orga-
nizaciones políticas y administrativas, jerarquías sociales, formas de ocupación 
del espacio y de la producción, desarrollo de las artes, etc.



diez minutos en torno a la identidad beniana 11 

Los nuevos colonizadores 
de Mojos no entendieron la 

naturaleza de las instituciones 
reduccionales.

e)	 Sobre la base de este pacto y sus nuevas instituciones emergieron renovadas 
culturas indígenas que también son antecedentes de las actuales. Parte de su 
pasado se perdió inexorablemente. Pero otros elementos se mantuvieron y 
otros fueron incorporados. Destacamos dos de entre ellos: la religiosidad in-
dígena/católica (o si se quiere católica/chamánica) como cohesionadora cul-
tural; la cultura y el ejercicio del pacto como elemento de convivencia social; 
y el tipo de relación con la naturaleza que, con todas su variantes (incluido el 
nuevo manejo de la ganadería por ejemplo) mantuvo los rasgos prehispánicos 
mencionados.

Los Gobernadores de Mojos
Después de la expulsión de los jesuitas en 1767, el historiador beniano Fabián 
Vaca Chávez define al siguiente período de la historia de Mojos como su “Edad 
Media”. Dice que éste “se extiende desde la constitución de los gobernadores ci-
viles y la administración de los curas –de infausta recordación– que pasa de largo 
a través de la “Independencia” y llega hasta bien entrada la república, que de tal 
no tuvo sino el nombre para el joven departamento del Beni” (Limpias, 1942). A 
esta opinión habrá que añadir el hecho de que el propio Manuel Limpias Sauce-
do, en su célebre libro que narra, no exclusivamente, el paso de los Prefectos del 
Departamento del Beni entre 1842 y 1920, se titulara significativamente “Los 
Gobernadores de Mojos”. 

De este período, con mucha más provisionalidad y el consiguiente riesgo que en 
los anteriores acápites asumimos para estas notas, podemos señalar: 

a)	 Que en un contexto de abandono y ausencia de institucionali-
dad estatal real, en el largo período que va desde fines del siglo 
XVIII, atraviesa todo el siglo XIX y llega hasta los inicios del 
XX, el Pacto Reduccional sufrió un severo proceso de degrada-
ción hasta finalmente romperse. Luego de la expulsión de los 
jesuitas, Mojos quedó abierto, sin defensas, al país, a sus leyes, a 
sus comerciantes, aventureros y hasta a sus exilados. Los nuevos colonizadores 
de Mojos no entendieron la naturaleza de las instituciones reduccionales. Las 
relaciones entre los colonos y las organizaciones indígenas se fueron debilitan-
do, extraviando y envileciendo. La exclusión del indígena de la naciente socie-
dad regional fue gradual pero avasalladoramente instalada.

b)	 El proceso de la Guayochería de 1887 en pleno auge de la goma simboliza, 
entre otros varios elementos, la decisión formal y deliberada por parte de la 
población indígena de romper el Pacto, ante el evidente incumplimiento de la 
otra parte; de abandonar la emergente sociedad beniana que los excluía y la 
voluntad de la reconstrucción de su propia vida –con los valores jesuíticos in-
cluidos– al cobijo de sus inaccesibles bosques y ríos. 

c)	 Señalado ese proceso, en mi opinión central para los fines de este Coloquio, 
debe señalarse también que este periodo, que es precisamente el que da naci-
miento al departamento y a la sociedad regional beniana, es paradójicamente el 
menos conocido y estudiado por la historia y las ciencias sociales. Se sabe muy 
poco de una gran cantidad de asuntos y procesos que permanecen en la ambi-
güedad o el simple desconocimiento. Cito uno, simplemente como ejemplo: La 
conformación del espacio departamental y regional beniano. 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA12 

d)	 El departamento del Beni, creado por decisión del Gobierno central en 1842, 
ha ido perdiendo importantes espacios territoriales por distintas razones y de 
las más variadas maneras. Desde la concesión de Melgarejo de una porción 
importante de los territorios del río Madera al Brasil en 1867 hasta la cesión 
de la provincia de Yuracarés a Cochabamba; desde la entrega de Guarayos a 
Santa Cruz hasta la cesión de Apolobamba en favor de La Paz; pasando por la 
creación de la Jefatura Política del Mamoré, de las Delegaciones Nacionales del 
Noroeste, la Guerra del Acre y la erección del departamento de Pando. Todos 
sus límites se han movido generando nuevos espacios sociales con controver-
tidas pero ciertamente diferenciadas identidades regionales. Existe una sola y 
notable excepción: la frontera del Iténez, defendida desde los tiempos de las 
misiones indígenas de Mojos. Sobre este proceso quedan muchas interrogantes 
y no pocas preguntas a las élites regionales y nacionales.

e)	 Pero en esta “Edad Media” se encuentran también elementos, procesos y per-
sonajes positivos que deben recuperarse a favor de la cultura beniana. Cito unos 
pocos, de los muchos ejemplos que podría mencionarse: los caciques Maraza y 
Muiba, por su resistencia ante el avasallamiento colonial, y al Gobernador Ri-
bera y al Prefecto Carrasco por su visión, en su contexto y tiempos respectivos, 
de una construcción regional sustentada en la expresa participación indígena.

El Beni
No por curarme en salud, menciono nuevamente a Vaca Chávez. Él sitúa la “mo-
dernidad” beniana en el inicio de la decandencia del ciclo de la goma. Con la de-
clinación de la economía del norte, algunas de sus empresas, como la Casa Suárez, 
retornan hacia el Beni sus capitales e intereses. Se diversifica la producción, la gana-
dería se restaura y abre nuevos mercados. La institucionalidad pública, sin dejar su 
crónica postergación, se define y fortalece. Se inicia una nueva generación intelec-
tual (el propio Vaca Chávez, Chávez Suárez, Limpias y muchos otros). La joven re-
gionalidad beniana comienza a desarrollarse aunque también permanece, en buena 
parte, poco conocida. De esta etapa me interesa destacar un aspecto muy reciente 
pero enormemente significativo en los momentos críticos de la Bolivia actual:

El Pacto de los indígenas hacia la sociedad beniana ha sido nuevamente abierto. 
La Marcha por la Dignidad y el Territorio de 1990, entre sus múltiples connota-
ciones, supone también la mano indígena deliberada, autónoma y generosamente 
ofrecida nuevamente al desarrollo conjunto de la sociedad regional; sin exclusio-
nes, sin otro afán que el de construir nuevas articulaciones, puentes o, si se quiere, 
terraplenes que comuniquen las diversidades benianas con la sola condición del 
respeto mutuo. Dieciséis años después de ese evento, esa mano indígena extendida 
aún no ha sido suficientemente estrechada y correspondida.

Hasta aquí la historia. El Coloquio democrático beniano tiene la palabra.



Otro de los símbolos de nuestra 
identidad es el nombre que tenía 

la región: Mojos.

Diez minutos sobre lo más importante de la 
identidad beniana
Rodolfo Pinto Parada1

El imperio paititiano
La identidad beniana más importante es el idioma nativo: el mojeño.

Cuando el territorio mojeño estaba dominado por el imperio paititiano y los 
campos de cultivo protegidos por terraplenes, rendían sus cosechas como para dar 
alimento a la gran población que había en este territorio; el Gran Paititi, Enin, El 
Dorado o como se quiera llamar al jefe de este imperio, podía sentirse orgulloso por 
el éxito obtenido.

Pero para conseguir este triunfo era necesario tener una organización social muy 
compleja y bien dirigida. El diezmo que se tenía que pagar por toda la cosecha 
servía para atender las necesidades de los soldados (que protegían a sus habitantes 
de los pobladores vecinos), al clero (o como quiera llamarse a los brujos), a los mé-
dicos y a los que formaban la élite del imperio.

También hay que mencionar que nada se hubiera podido hacer si no hubiera 
existido un solo idioma que permitía llegar a los cuatro puntos cardinales y enten-
derse con los paititianos.

Según los fechados radiocarbónicos encontrados en las lomas ar-
tificiales que les servían de vivienda, se tiene una fecha (común en 3 
lomas) que es de 850 años antes de Cristo, o sea que esta gente ya esta-
ba asentada haciendo agricultura desde hace por lo menos 2.850 años.

Cuando a mediados del siglo XIII, por exceso de lluvias en la 
zona, se produjo el desastre de los campos de cultivo controlados, la gente impor-
tante emigró hacia la montaña pero los demás se quedaron en la región viviendo en 
forma aislada y cambiando totalmente su anterior forma de vida.

Dejaron de funcionar los canales que trasladaban el agua mineralizada que ser-
vía para abonar, mediante la maravillosa planta de tarope, los terrenos previamente 
preparados y la agricultura cambió radicalmente su forma de trabajo.

Pero el idioma continuó hasta nuestros días y se constituyó en la principal iden-
tidad de nuestro pueblo: el idioma mojeño.

El departamento del Beni
Otro de los símbolos de nuestra identidad es el nombre que tenía la región: Mojos.

No habían transcurrido muchos años después del descubrimiento de América, 
cuando aparecieron, no se sabe cómo, unos mapas donde ya se menciona el terri-
torio de Mojos. Esta noticia y todo lo que se comentaba ocasionó la euforia de los 
españoles para llegar hasta aquí.

La quimera del oro fue impulsada por la noticia de que el señor de los Mojos se 
presentaba al público cubierto de una capa de oro en la piel.

1	 Historiador, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA14 

La ciudad de Santa Cruz de la Sierra, en las serranías de San José de Chiquitos, 
fue simplemente un campamento de paso para llegar a la tierra de los Mojos. Y 
debe escribirse así con la letra J, porque los catalanes de España, que usan mucho 
la X, sólo vinieron a América 200 años después del descubrimiento.

El año 1842, cuando el General José Ballivián, todavía eufórico con su triunfo 
de Ingavi contra los peruanos, firmó el Decreto Supremo erigiendo el Departa-
mento del Beni, cometió el error de cambiar su verdadero nombre con uno, evi-
dentemente forzado, Beni, que en esa época no tenía ningún significado histórico 
para los mojeños.

Y aquí hay que mencionar algo que nuestras autoridades han olvidado: me re-
fiero a los verdaderos artífices de la erección de nuestro departamento: Alcides 
D’Orbigny (sabio francés que visitó nuestra región el año 1882 y que preparó con 
Matías Carrasco los documentos necesarios para iniciar los trámites), Matías Ca-
rrasco (que fue Gobernador de Mojos el año 1831), el Dr. Juan de la Cruz Méndez 
(quien estuvo deportado en la ciudad de Trinidad) y que años después llegó a ser 
primer Secretario del Presidente Ballivián y después su Ministro del Interior.



El desarrollo del concepto Beni:
Proceso socio-histórico de formulación de la 
idea de Beni en la memoria colectiva de sus 
comunidades sociales
María del Pilar Gamarra Téllez1

Introducción
En este Coloquio, dedicado a la lectura de la identidad beniana, pretendemos apor-
tar una visión del proceso socio-histórico de la formulación de la idea del Beni en 
la “memoria colectiva” de sus comunidades sociales. En tal sentido, se entenderá 
memoria histórica como una construcción consensuada o conflictiva de versiones 
sobre el pasado de una colectividad social, con el fin de proponer o modificar com-
prensiones sobre sus procesos culturales, sociales, económicos y políticos y actuar 
sobre el presente y futuro. La historiografía contemporánea reconoce al menos tres 
vertientes de las memorias colectivas: la oficial, la pública2 y la social. Esta última 
acepción es la asumida en este estudio, entendiéndose como la memoria que elabora 
cada grupo étnico de clase, creencia, género, generación y sobre cuya base procede a 
la defensa de sus intereses colectivos, que integra e incita a grupos diversos a movili-
zarse –aún sobre sus intereses particulares– esperando la consecución de beneficios 
para su comunidad; mientras que la formulación de la idea de una entidad histórica 
es un concepto desarrollado por la historiografía europea, al tratar de comprender 
la identidad de este continente. La base conceptual de este análisis incorpora refe-
rencias del estudio del historiador italiano Federico Chabot (1901-1960), cuya obra 
original fue publicada con el título de Storia dell’Idea d’Europa (1961)3. 

Bolivia es un país multiétnico, pluricultural y pluriregional. Probablemente, 
este es uno de los factores que ha dificultado la consecución del proyecto Estado-
Nación, que se intenta llevar a cabo desde 1825. Sin embargo, su estudio como 
tema no ha merecido la atención suficiente, pues salvo los trabajos sobre identi-
dades étnicas, culturales y regionales de corte sociológico o antropológico, poco ha 
avanzado la historiografía boliviana en este campo. 

En este estudio lo que interesa es el desarrollo del concepto Beni desde la óptica cul-
tural y socio-política. El trabajo tiene su anclaje en la propuesta de que el Beni, en tan-
to “individualidad histórica”, posee sus propios saberes ancestrales, tradiciones socio 
culturales y puede apelar a la formulación de una identidad histórica propia, a pesar 
de la nacionalidad criolla inacabada, la desetnitización y exclusión de la modernidad 

1	 Historiadora, residente de Riberalta.
2	 La memoria oficial es propuesta por administraciones y/o grupos hegemónicos; la pública, 

los recuerdos comunes de los habitantes de un territorio, región o localidad a partir de hechos 
o informaciones.

3	 Salvo Mastellone (1992) resume las reflexiones de Federico Chabot sobre La Idea de Europa, 
desarrolladas entre 1948 y 1960 y expuestas en distintas cátedras, conferencias e instituciones. 
Esta publicación es la utilizada en este trabajo.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA16 

política del indígena –como rasgo de la herencia colonial misional y republicana– y 
de su creación como entidad jurídica-política tardía (1842). Se intenta aprehender la 
conciencia del ser beniano; es decir, la convicción de sus comunidades sociales de po-
seer un cierto hábito, una civilita, un cierto modo de pensar y de sentir. Aquí, el pro-
blema planteado es ¿cuándo comenzaron los hombres de este espacio socio-cultural 
a pensarse a sí mismos y a su tierra como algo peculiar y distinto a otros de Bolivia? 
¿En qué marco temporal podemos situar una conciencia clara y precisa de la idea de 
Beni como individualidad histórica? ¿Cuándo el concepto Beni empezó a designar no 
únicamente un lugar geográfico, sino un complejo histórico? En definitiva, lo que se 
intenta responder es ¿cuándo los benianos percibieron sus peculiares características?

En este marco, el estudio intenta abrir nuevas perspectivas de análisis sobre la te-
mática planteada. El mismo es inicial y, por su importancia, amerita una reflexión 
colectiva, aportes multidisciplinarios y estudios comparativos, con el objetivo de que 
la identidad beniana fluya abiertamente en la conciencia colectiva de sus comunida-
des sociales, permitiendo a las actuales y futuras generaciones entender una región, 
percibida por sus habitantes por más de un siglo como “postergada”, “relegada” y 
“marginal”.

Historia de la idea del Beni: la conformación identitaria departamental
Hasta la segunda mitad del siglo XX, los estudiosos de la historia del Beni encuentran 
en el período jesuítico (ss. XVII-XVIII) el origen socio cultural del departamento; es 
decir, el sentido de una unidad espiritual, cultural, civil y moral. Sin embargo, esta uni-
dad no debe asumirse aún como la fisonomía del departamento, pues la formulación 
del concepto Beni, como comunidad política y cultural, tiene caracteres puramente lai-
cos y terrenales y es un producto de la articulación político-geográfica y socio-econó-
mica con el Norte Amazónico, posterior a la colonización siringalista. Así, no se puede 
hablar de una “conciencia beniana“ sino hasta finales del siglo XIX. El desarrollo del 
primer frente extractivo de la goma elástica (1870-1920)4 conformó definitivamente la 
identidad geográfica Beni. Ya en 1881 se reconoce la necesidad de colonizar los ríos 
Orthon y Madre de Dios, momento en que el explorador norteamericano Edwin Hea-
th5 pone a disposición del Prefecto Fermín Merizalde el mapa del río Beni. Al mismo 
tiempo, surge la preocupación por una organización del departamento más coherente 
en materia civil6, política7 y social. Como se menciona, hasta ese momento el Beni es:

4	 Los frentes extractivos, a diferencia de los frentes productivos, tienden a generar fronteras demo-
gráficas más débiles y por su carácter dificultan la multiplicación de enlaces económicos, mien-
tras que los segundos tienden a generar fronteras demográficas más sólidas y pueden dar lugar 
a enlaces económicos más sólidos. El primer frente extractivo de goma elástica, generó el primer 
boom económico entre 1890 y 1910. El segundo (1940-1950), colapsó con la Revolución Nacional 
(1952) y la Reforma Agraria (1953). Un tercer frente extractivo se desarrolló entre 1960 y 1985. 
Una información detallada de la economía gomera puede encontrarse en nuestro trabajo Barracas 
y Peones en el Régimen hacendatario gomero: Las bases económicas de un Poder Regional: La Casa 
Suárez (1880-1940), Tesis de Licenciatura. Carrera de Historia. UMSA (1992).

5	 Tras el descubrimiento de la confluencia de los ríos Beni y Mamoré (12 de octubre de 1880), 
realizada por el Dr. Edwin Heath, se produjo la apertura de la navegación total del río Beni y 
con ello el paso hacia la inmensa cuenca de las arterias fluviales e interfluviales de la cuenca 
amazónica boliviana.

6	 En 1892, cuarenta años después de fundado el departamento del Beni, se erigía el Distrito 
Judicial del Beni, al crearse el Juzgado Superior y la Fiscalía de Distrito, iniciándose sus fun-
ciones en enero de 1893 (Limpias, 2005:236). 

7	 Art. I. El prefecto del Beni será elegido y nombrado por el gobierno de acuerdo con una junta 
de ciudadanos notables del lugar […] los demás empleados del orden público, de acuerdo con 



desarrollo del concepto beni 17 

Tras la caída del régimen 
misional, los ex reductos 
entraron en un período de 

recesión.

…un país que no ha adquirido aún la suficiente cohesión ni está siquiera mediana-
mente organizado […] las provincias erigidas y sus capitales son pues lejanas entre sí 
[…] las condiciones biológicas y sociales son poco halagadoras: caminos despobla-
dos e inseguros en largas distancias; inundaciones […] en cada año […] poblaciones 
lejanas y escasas, poco acostumbradas a una administración regular y ordenada y 
autoridades que son malas… (Informe del Prefecto Santos María Justiniano, 20 de 
agosto de 1889, cit. en Limpias, 2005: 222- 223).

 
La irrupción del frente extractivo gomero arrebató el sentir misional-colonial y 

trasladó el acento desde lo particular (el pueblo misional) al conjunto (las subregio-
nes). Los hombres del mundo “moderno-industrial”, lanzados por el camino de la 
conquista, solicitan al Estado emplear en provecho del departamento los ingresos 
fiscales que gravitan sobre sus productos; es decir, la goma elástica, y sugieren la 
creación de una subprefectura o comandancia militar en Villa Bella, localidad que 
se espera controle el flujo del comercio gomero vía Amazonas-Atlántico.

Ya entrado el siglo XX, la fuerza moral del hombre beniano consiste en poseer 
una civita política que combate por su “patria”. El gran empuje cauchero brasileño 
en el Noroeste se detiene al chocar contra empresarios y trabajadores 
siringalistas-soldados. Desde entonces, la idea de Beni irá asociada a 
la de guardián de la heredad patria y de su futuro promisorio. Cabe 
destacar que es en este proceso cuando el Beni confirma su perte-
nencia a la entidad nacional, hasta entonces marginado inclusive de 
los avatares del enclaustramiento marítimo, acaecidos tras la Guerra 
del Pacífico (Chile-Bolivia, 1879).

La guerra que Chile desencadenó contra Bolivia y Perú se supo en el Beni cuando los 
ejércitos combatientes se hallaban en plena lucha. Las distancias enormes, el mismo 
despoblamiento […] y la miseria común que reinaba en el departamento anularon 
todas las tentativas de los benianos por asistir a la defensa de la patria en peligro 
(Ibíd., 2005:186).

Es también durante el periodo siringalista que se define la autodeterminación 
del gobierno del Beni, al disponerse la elección de Prefecto con intervención de una 
junta de ciudadanos (Decreto del 20 de julio de 1880, Ibíd., 2005:189).

Tras la caída del régimen misional, los ex reductos entraron en un período de re-
cesión; también se volvieron inestables las relaciones socio-políticas entre los pue-
blos misionales y los gobiernos criollos. Mucho antes del estallido de la Guerra de 
la Independencia (1809-1825), la ruptura del viejo pacto colonial carayana-indio 
se hizo evidente y, en los años siguientes, la vigencia de diferentes regulaciones 
normativas con respecto a la administración de Mojos y el abuso y mal gobierno 
de sus autoridades contribuiría a desestabilizar el núcleo misional y a desdibujar la 
fisonomía de la “entidad Mojos-colonial”. 

El advenimiento de la entidad jurídica departamental (18 de noviembre de 
1842), de conformidad con los planteamientos modernizadores y el interés econó-
mico en el área, dio paso a las primeras regulaciones legislativas republicanas que 
involucraron al indígena. Se otorgó la misma cualidad jurídica a todos los habi-
tantes de sus tres provincias: Mojos, Caupolicán y Yuracarés, siendo considerados 

los ciudadanos notables de cada localidad (Decreto del 20 de julio de 1880, Ibíd., 2005:189).



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA18 

“ciudadanos libres”. Se eximió el pago de tributos y cargas públicas y se esperó 
convertirlos en “modernos propietarios” mediante la distribución de tierras, gana-
do y cacaotales (Decreto de 6 de agosto de 1842). Pero ni los decretos de creación del 
Beni ni las disposiciones siguientes tuvieron plena vigencia y continuidad. Frente 
al secular abandono de Mojos por parte del novel gobierno republicano, las auto-
ridades locales actuaron con extrema cautela y la aplicación de la legislación fue 
errática. El desarrollo del frente extractivo cascarillero (1840-1870), la dinámica 
comercial brasileña-mojeña durante la pre-era de la goma elástica, provocó abu-
sos de diversa naturaleza. Por su parte, la formación de la ecúmene colonizadora 
siringalista continental rompe los diques de contención de la antigua estructura 
misional colonial dando paso a la contraposición entre indio-mojeño/carayana-
bárbaro y difumina los linderos de la geografía poblacional Mojos-Beni. En 1903, 
el Diputado por el Beni, Domingo Leigue, apuntaba que:

…en el Beni, bajo el punto de vista sociológico, no es de gran significación la raza 
autóctona, excepción hecha de baures y los alzados trinitarios…el continuo mesti-
zar ha cambiado radicalmente las condiciones etnográficas y etnológicas de aquellas 
poblaciones (cit. en Limpias, 2005:261). 

Sin embargo, a Mojos aún el término “departamento Beni” no le hace compe-
tencia, porque únicamente se usa en sentido geográfico. El contenido tácito ideo-
lógico de esta nueva identidad está dado por el concepto “civilización”. Mundo 
civilizado indio-mojeño-carayana (cruceño o colla), catapultado por el progreso y 
la modernidad incompatible con el bárbaro-salvaje8. En el siglo XIX, el concepto 
viene acrecentado por la no pertenencia a la ciudadanía. Gran parte de la literatura 
y documentación del período demuestran que la barbarie no solamente significa 
antropofagia, libertad de “vagabundear” por bosques, arroyos y ríos, sino el no 
estar capacitado para aceptar la adhesión a la norma moral-secular y a la ley, visión 
del otro que yuxtapone y justifica la extinción y el combate al mundo moderno 
“civilizado” contra la ferocidad y alevosía de los bárbaros. La confusión entre la 
legalidad y la costumbre no sólo exacerbó el apetito por la mano de obra indígena, 
sino que también produjo conflictos en el seno del mundo indígena.

Un panorama, poco halagüeño, del período se encuentra en un informe de 1889: 

…la clase aborigen, notablemente disminuida por los empresarios de la goma, y la 
poca que queda casi incorregiblemente aviesa para sus tratos, con raras excepciones 
y bastante inclinada a la embriaguez, a la falsía y aún al ocio, no obstante de que se 
muestra devota y contraída a los oficios del culto… (Informe del prefecto Dr. Santos 
María Justiniano, 20 de agosto de 1889, cit. en Limpias, 2005: 222).

La relectura de la documentación consultada hasta el momento permite obser-
var el sentido en el que se produjeron los cambios, en el período comprendido entre 

8	 Los comentarios de José Manuel Pando (1897), vertidos con anterioridad a su ascenso a la 
primera magistratura del país (1899-1904), sin duda ejemplifican la concepción decimo-
nónica y el darwinismo social imperante en el seno del mundo liberal : “[…]desde que se 
ha conocido la adaptación de la raza blanca al suelo americano, esta plantea el problema 
por el cual la naturaleza, obligando al hombre a la selección, condena a las razas inferio-
res[…] a la extinción a los seres que están próximos a las bestias cuando con la ferocidad de 
las bestias pretenden oponerse al progreso humano” (p.105; cit. en Gamarra, 1992. El 
resaltado es mío).



desarrollo del concepto beni 19 

el ingreso de los pioneros colonizadores y la articulación del frente extractivo de 
goma elástica con el mercado internacional. Es indudable que el estallido de la vio-
lencia interrumpió el orden establecido en las selvas amazónicas y que los mecanis-
mos de articulación vigentes (alianzas interétnicas, distribución de zonas de terra 
firme y várzea) quedaron suspendidos. Al finalizar las dos primeras décadas de 
penetración siringalista (1870-1890), el fracaso de los pioneros colonizadores en la 
incorporación de los grupos étnicos amazónicos a la explotación de gomales llevó a 
la invocación de los preceptos del liberalismo-modernidad y progreso. Según Pan-
do: “la peste y el agotamiento de la caza van a dar fin, antes de mucho tiempo con 
los salvajes que no se presten a la reducción dejando libre el campo para el desarro-
llo de la industria” (1897: 95). Por su parte, la diáspora poblacional carayana-indio 
misional se hizo incontenible. Una visión bastante cruda del proceso la da Limpias 
Saucedo (2005), al estimar que “no queda en Mojos sino los últimos ejemplares 
como raza de vencidos”. 

A nuestro entender las diferencias entre consideraciones de carácter físico geográ-
fico y cultural-político explicarían la formación dialéctica del concepto de Beni, que 
a veces tiene un sentido de pertenencia jurídica espacial y otras mucho más cultural.

Beni-Mojos: conceptualización socio-espacial
¿De dónde proviene la denominación de Beni a la entidad jurídica-política que nos 
ocupa? ¿Por qué en 1842 se eligió el nombre de Beni para el departamento, en lugar 
de Mojos, como era previsible? Pues como se evidencia en los estudios y noticias 
posteriores, el núcleo de su poblamiento estaba fijado en Mojos y el sentido de 
pertenencia respondía a la tradición jesuita mojeña. 

Entrado el período republicano, el interés por incorporar la ignota región de 
los ríos amazónicos se puso de manifiesto durante la presidencia de Andrés de 
Santa Cruz (1829-1839) y se hace efectiva durante el gobierno de José Ballivián 
(1841-1847). Ambos gobernantes se interesaron por afianzar la cualidad marítima 
de Bolivia. El Beni se crea bajo un plan general que comprendía el desarrollo del 
país basado en cuatro regiones. Una de estas comprendía el oriente y se esperaba 
que a través de la misma fluyera el intercambio comercial con Europa por la vía 
amazonas-atlántico9. Así, la denominación del nuevo departamento se supeditó al 
término que refería un río (Beni, Diaben, Veni, Ena Veni), y no al de una cultura 
tradicional autóctona, Mojos10. 

Desde nuestra perspectiva, el concepto espacial y socio cultural Beni se forma, 
al menos, en las siguientes fases:

a) Período de las culturas tempranas (1400-1500)

9	 Exposición presentada al Congreso Constitucional de 1840 por el Ministro Secretario de Es-
tado en el Despacho del Interior (Sucre, 1840); Memoria de Hacienda presentada a la Con-
vención Nacional de Bolivia (Sucre, 1843); Mensaje del Presidente de Bolivia a las Cámaras 
Legislativas (Sucre, 1846), Groff Greever (1987:25, cit. en Gamarra, 1992).

10	 El origen de la palabra Mojos responde al menos a tres versiones: Mojos, Mojsa, término que 
expresa dulzura, grato, melificado (Carlos Montenegro); Mosojllacta o Mosoj Jallpa o tierra 
nueva (para el incario); Mocko-Cckallpa, Mojo-Calppa= prominencias de terrenos ocupados 
(Diego Felipe de Alcalaya en 1605); Musus= país llano y boscoso; Mojos derivada de Mojo-
ronos (José del Castillo en 1675), también Altamirano (1700); según D’ Orbigny, la palabra 
Mojos no sería americana sino española. Para una referencia de la palabra Mojos, así como el 
área geográfica de su extensión, véase Chávez Suárez, 1986, pp. 3-5.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA20 

Los pobladores de las tierras 
inundadizas, las llanuras de 
Mojos, fueron vistos como 

sociedades complejas.

En lo que hace al actual departamento del Beni y la región norte amazónica del 
país, la tradición cultural del “precontacto europeo” se da por el dominio de las 
áreas de várzea y terra firme en los cursos fluviales e interfluviales de la amazonía. 
Es sobre estos estratos socio-culturales que se formula la idea de la relación Mojos-
Paitití-Beni, asociada tanto por los conquistadores incaicos como ibéricos ¿pero, es 
posible aceptar la existencia real del Paitití y su ubicación en la confluencia Madre 
de Dios-Beni?

Hasta la segunda mitad del siglo XX y aún a finales del siglo, los 
estudiosos del área, basados en trabajos etnográficos, consideraron 
a las sociedades amazónicas, sobre todo aquellas localizadas en la 
hylea, igualitarias, “carentes de organizaciones sociales comple-
jas” (véase por ejemplo, Lowie, 1948; Steward y Metreaux 1948; 
Steward y Faron, 1959. Ibíd: 29. cit en Pärssinenn y Siirianen, 
2003:29; véase, también Roca, 2001). Es decir, sus pobladores se 

habrían ubicado en áreas dispersas conformando pequeñas aldeas de recolectores y 
cazadores en transición al sedentarismo y, por tanto, de ocupación de hábitat esta-
cional. Estos supuestos se sustentan en factores medioambientales y económicos: 
a) adversas condiciones climáticas (densa humedad, extremas temperaturas cáli-
das) y b) prácticas de economía tumba-quema, que habrían imposibilitado el desa-
rrollo de conglomerados poblacionales mayores catapultados al sedentarismo11. En 
contraste, los pobladores de las tierras inundadizas, las llanuras de Mojos, fueron 
vistos como sociedades complejas; “reinos o cacicazgos” (Denevan, 1980:13), de 
vastos conglomerados poblacionales de “refinados aldeanos” (Klein, 1987:43) que 
habrían alcanzado un grado cultural altamente avanzado, conformando una gran 
civilización en las tierras bajas (véase también, D’orbigny, Nordenskiöld, Riester, 
etc., cit, en Gamarra, 1992:21)12. 

En estos últimos años, los avances en materia de investigación histórica, basadas 
en fuentes coloniales (crónicas), etnográficas y arqueológicas de las principales áreas 
fluviales e interfluviales de la Amazonía –incluyendo la amazonía continental, Napo, 
Amazonas, Ucayali, Mamoré y Madre de Dios-Beni– han puesto de manifiesto:

1) 	 La presencia de conglomerados poblacionales densos tanto en las zonas de vár-
zea como en las zonas de terra firme.

2) 	 El uso y dominio del espacio geográfico ecológico, presencia y adaptación de 
cultivos (rotación y uso de abonos y fertilizantes) en “islas de recursos” en 

11	 En un reciente estudio, el historiador beniano José Luis Roca dice: “Salvo casos aislados, los 
indios amazónicos en clara alusión al Norte Amazónico no eran agricultores sedentarios, sino 
nómadas, cazadores, recolectores. Y no porque estuvieran pasando por un estadio inferior al 
sedentarismo, sino porque su hábitat no les ofrecía otra alternativa. Suelos pobres, impermea-
bles, mal drenados…” (2001:225). 

12	 Mojos recibió la atención de investigadores pioneros como el naturalista y geógrafo francés 
Alcides D’Orbigny (1802-1857), Erland Nordenskiöld (1877-1932), etnólogo, arqueólogo y 
antropogeógrafo sueco que diera a conocer el grado de avance tecnológico y socio-económico 
de los Mojos. Pero sin duda alguna, los trabajos más significativos son los del antropólogo 
francés Alfred Metreaux (1902-1963), que estudió los grupos étnicos antiguos y actuales del 
Oriente. A estas investigaciones se suman las de William Denevan que habla de la cultura 
mojeña como reinos o cacicazgos que “…habrían alcanzado una sociedad y una tecnología 
sorprendentemente refinadas…” (1980:13). Para Jürgen Riester, las Lomas de Mojos son el 
testimonio del alto grado cultural alcanzado en el Oriente (Gamarra, 1992:22). 



desarrollo del concepto beni 21 

base a selección de plantas (Moran, 1993:68), así como el aprovechamiento in-
tensivo de pesca e inclusive la práctica de mantener en cautiverio a tortugas13.

3) 	 La presencia de señoríos con dominio de extensas áreas a la cabeza de señores 
étnicos o jefes superiores, en estructuras sociales organizadas.

4) 	 Las alianzas interétnicas.

Estudios que sugieren que la dicotomía várzea vs. Terra firme –dando prioridad 
al potencial de capacidad poblacional mayor a las zonas de várzea– es demasiado 
simplificada, por tanto, es posible sostener, como mencionan Pärssinenn y Siiriai-
nen (2003), que: “… el ambiente amazónico, tanto en las zonas de várzea como en 
las zonas interfluviales, tenía la capacidad potencial de brindar sustento a densi-
dades poblacionales mucho mayores”. Para el caso de Bolivia, estas afirmaciones 
se sustentan en la presencia de terraplenes artificiales en el ex territorio del Acre 
boliviano y de restos arqueológicos como la fortaleza Las Piedras en la Amazonía 
norte. Si estas evidencias confirman la presencia de sociedades organizadas, capa-
ces de conformar señoríos y el manejo de recursos y su medio ambiente ¿cuál es la 
razón para que en el siglo XIX los colonizadores siringalistas encontraran única-
mente a pequeños grupos dispersos, aparentemente sin ningún tipo de comunida-
des sociales organizadas? 

Las culturas de bosque pierden cohesión e importancia tras la conquista hispana. 
El despoblamiento de la amazonía continental se inició en el siglo XVI y se agudizó 
en el siglo XVII. En el período, la drástica baja poblacional pudo alcanzar hasta el 
95%, tal como ocurrió en el área andina14. Piedad y Alfredo Costales (1983) estiman 
la caída demográfica en la Amazonía, en las áreas jurídico-políticas de las actuales 
repúblicas de Bolivia, Ecuador y Perú, de 1 millón de habitantes a 150.000. Así, 
cuando sobrevienen las exploraciones desde la segunda mitad del siglo XIX y hasta 
bien entrado el siglo XX, sus poblaciones se habían reducido considerablemente, 
tras un intenso proceso de sincretismo etnocultural aunado a la desaparición de los 
patrones de organización socio-económica y poblacional. De los señoríos étnicos 
no quedaban ni vestigios y sólo sobreviven pequeñas tribus dispersas. A partir de 
entonces, la imagen simplificada de la población de las tierras bajas emergió con 
fuerza: la tierra de los chunchos15, el salvaje, bárbaro y antropófago en oposición a 
las culturas altamente refinadas de la tierra firme, la cultura mojeña.

La creación de la ecúmene incásica imposibilitó la fijación del concepto iden-
tificado Mojos-Paitití-Madre de Dios-Beni y dio paso a la dualidad complemen-
taria Chinchaysuyo-Cuntisuyo, Collasuyo-Antisuyo. En el límite del espacio de 

13	 Alfred Metreaux menciona que: “… muchas tribus en el río Purús acostumbraban a man-
tener tortugas vivas en pequeños corrales hechos de estacas…cerca de sus ciudades” (cit. en 
Pärssinenn y Siiriainen, 2003: 34).

14	 La población total del Estado Inca rondaba los 10 millones de habitantes; ya en 1539-1540, 
Francisco Pizarro distribuyó unos 7.7 millones de habitantes en unidades domésticas a los 
encomenderos. Según Wachtel (1992), transcurridos 50 años del ingreso colonizador, la po-
blación se había reducido notablemente. Véase también Piedad y Alfredo Costales que expli-
can la drástica caída demográfica y la “extinción biológica”, estimando que para la época de 
la conquista y la primera etapa de la colonización, la población de la selva había disminuido 
por efectos de la peste, las invasiones portuguesas y las rebeliones. Así, “durante la conquista, 
colonización y la evangelización, se convirtieron –las selvas– en gigantescos cementerios de-
mográficos” (1983:25). 

15	 Según Chávez Suárez “Con el nombre de Chunchos se comprendió a un conjunto de pueblos 
bárbaros que vivían en las riberas o proximidades del Madre de Dios (1986:6). 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA22 

los cuatro Suyos se extendía un área de frontera, de relaciones esporádicas y poca 
estabilidad, sobre todo en el sentido en que la no pertenencia o alianza con la pana-
ca real16 denotaba al salvaje-bárbaro: el chuncho. Más tarde, también la provincia 
Chuncho, excluida hasta entonces de la civilización Inca, se relaciona y penetra 
hasta formar parte del incario, no por conquista violenta sino por alianza estraté-
gica, conformando lo que Pärsinenn y Siiriainen mencionan como la zona buffer17, 
zona de contención.

Los incas demostraron un particular interés en el dominio de las zonas fluviales 
e interfluviales del área Madre de Dios-Beni y, en las tierras bajas, fue en la cuen-
ca colectora de estos ríos donde penetraron con mayor profundidad al desplegar 
considerables esfuerzos militares. La tradición histórica inca, vertida en los qipus, 
menciona como conquistador a Topa Inca y sus luchas con varias tribus, entre estas 
escay oyas (Esse ejjas y Calipa provincia colindante a Toromonas), todas cercanas o 
en contacto con los escauçingas, una tribu asentada en la actual confluencia Madre 
de Dios-Beni, próxima a Paitití (Pärsinenn y Siiriainen, 2003:91-92. Ver también, 
Chávez, 1986). Por su parte, los cronistas Álvarez Maldonado (1570), Recio de 
León (1623), Vaca de Castro (1542), Sarmiento (1572), también coinciden en des-
cribir el ingreso de Topa Inca a escauçingas y las rutas seguidas incorporan a toro-
monas y chiponauas. La travesía habría coincidido con el ingreso a los ríos Omapal-
cas (Beni) y Zamo (Heath), siguiendo el curso del Magno (Madre de Dios), hasta 
alcanzar la provincia del Paitití, que se extendía hasta Pacas Novas (actual Brasil), 
con conexiones hacia los Mojos de Yuroma. No obstante, el inca, sin poder con-
quistarla, realizó alianzas con el Gran Señor del Paitití y construyó una fortaleza 
(Las Piedras) en memoria de su hazaña.

Esta memoria histórica cultural se subsumió para la historiografía, etnogra-
fía y arqueología contemporánea. Es a partir de los años cincuenta del siglo XX, 
que los estudios sobre la Amazonía continental rescatan la tradición cultural del 
precontacto, tras una atenta relectura de las crónicas españolas y fijan la presencia 
de importantes y extensos señoríos étnicos y cacicazgos. Entre estos están Apa-
ri (omagua) extendido en el Purús, Machiparo, bajo Napo hasta la confluencia 
del río Javari (actual frontera Perú-Colombia-Brasil) sobre los bancos fluviales y 
Jurúa-Purús, que movilizaba a 50.000 soldados y mucho mayor población (Fray 
Gaspar de Carvajal, 1541). El señorío Marquiri, situado en el Beni hasta el Paitití, 
contaba con torres funerarias y entre 2.000 y 3.000 casas hechas de tapia y adobe 
(Recio de León, 1623). Para el caso del noroeste amazónico, en 1703 el maestro de 
campo Pedro de Goicoechea eleva un informe dando los nombres de 24 provincias 
de indios distribuidas entre los ríos Beni y Madre de Dios (Chávez, 1986:15).

El arribo de los conquistadores ibéricos al área Madre de Dios-Beni, tras el pos-
terior dominio del incario, catapultó el ingreso hacia las tierras bajas y con ello la 
resistencia de los pueblos de toromonas (tan densamente poblada y extensa como 
la ciudad del Cusco), chipunavis, lecos (16 pueblos), uchupiamonas (10 pueblos), 
masises (13 pueblos), chumanos (30 pueblos), pamainos, etc. (informe de Mateo 

16	 Panaca, término que especifica el linaje de la realeza Inca y sus relaciones consanguíneas.
17	 Según Pärssinenn y Ari Siiriainen, los incas habrían establecido “zonas de control” con pues-

tos semipermanentes o sitios administrativos temporales: mientras que las áreas más extensas 
podrían ser calificadas como “zonas de visitas”, espacios visitados ocasionalmente sin lograr 
un control efectivo y real. Es lo que los autores denominan como “zona de contención” (zona 
buffer), espacio de repetidas expediciones militares, usualmente aliadas a tribus en conflictos 
o disputas con sus vecinos (2003:89). 



desarrollo del concepto beni 23 

Bravo, cit. en Chávez Suárez, 1986:14-15). Muchas de estas poblaciones confor-
maron el asiento de las 23 misiones de Apolobamba, fundadas entre 1615 y 1808 
por los padres franciscanos (Gamarra, 2005:4-5). 

Las rutas seguidas por las expediciones laicas y religiosas fueron las mismas del 
inca18. Así, el status de frontera defensiva u ofensiva en el espacio andino-amazóni-
co se mantuvo hasta que, después del primer tercio del siglo XVI, la región de los 
Chunchos o Apolobamba fue sometida a continuas incursiones civiles y religiosas. 
Sin embargo, éstas fueron poco exitosas y sólo algunos relatos, como el expuesto en 
la obra del cronista Garcilaso, mencionan la “gran ciudad del Paitití”, con “infini-
tas naciones muy grandes y de gente muy dócil” (cit. en Gamarra, 2005). El fracaso 
del ingreso de las expediciones españolas convirtió, finalmente, al área del Paitití, 
en un espacio mítico, hasta reunirse con El Dorado y el Kandiré19. En contraste, 
el éxito del ingreso colonizador ibérico, civil y religioso, hacia Mojos, revalidó su 
desarrollo, su avance tecnológico y cultural.

Si bien las excavaciones arqueológicas de Las Piedras confirman que esta era 
una instalación militar construida en el siglo XV, una buena parte de los 5.000 
tiestos ubicados en el área demuestran la presencia de dos o más capas culturales 
superpuestas y que la fortaleza fue construida y habitada durante un único y más 
bien prolongado periodo. Pero, además, las muestras indican que el sitio había sido 
ya habitado, antes del arribo de los incas, durante el siglo anterior (Pärssinen y Ari 
Siiriainen, 2003:127-128). De tal manera que, la primera formulación del actual 
Beni, entendido como comunidad socio-cultural dotada de características especia-
les, fuera incluso del ámbito geográfico incásico, estuvo relacionado con el término 
de Antisuyo-Chuncho y los señoríos escauçingas, toromonas y el reino del Paitití, 
conectados, además, a los Mojos, compuesto por 37 naciones diferentes en 1696 
y 16 naciones en 1700. Vale decir que los Mojos y los habitantes del Paitití eran 
“perfectos conocidos”. 

b) Periodo misional colonial (1560-1767)
El ciclo colonial se ha conformado a la manera de un gran cuerpo civil-religioso, 
religiosamente unido, pero culturalmente escindido. El espacio geográfico de Mo-
jos es vasto pero limitado como ámbito de dominio del estado colonial. Los límites 
geográficos y límites cultural-moral-políticos no coinciden. 

En el siglo XVII, los españoles del río de La Plata, Paraguay y Santa Cruz de 
la Sierra llamaron Mojos a todos los llanos extendidos desde el río Pilcomayo 
hasta el Amazonas (Chávez Suárez, 1986:5). Mojos comprendió una región de 
dilatadas fronteras, abarcando extensos territorios pantanosos e inundadizos; en 

18	 En este espacio la “antonimia o similitud” de algunas estructuras sociales existían porque 
compartían una historia común y los términos de sus oposiciones se alimentan por los inter-
cambios y vecindades mutuas. Así, el Inca y los “salvajes” eran perfectos conocidos (Renard-
Casevitz, 1988:199, cit. en Gamarra 2005:2).

19	 Según Pärssinen, los cronistas coloniales que dan cuenta sobre la conquista inca a las tierras 
bajas mencionan que “la llanura de Mojos (Mojos) –y particularmente su parte Norte– solía 
ser llamada Paitití”. El Paitití se convirtió en un área mágica, un sinónimo de El Dorado, un 
lugar de oro, prosperidad y otras grandes riquezas” y finalmente perdió su contexto histórico 
real “ se fundió con El Dorado, el Hombre Dorado y el Candiré, el país de las inmensas rique-
zas, situado en algún lugar al este de los Andes. Cundiré, tradición Guaraní, se ubicaba al Sur 
del Paitití de los incas, El Dorado, ubicado en varios lugares de la Amazonía, entre Venezuela 
y Bolivia… Así mientras el Cundiré y El Dorado se basaban en meras leyendas, el Paitití fue 
un área real (2003:79).



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA24 

consecuencia, no fue la riqueza de su suelo lo que atrajo a los conquistadores euro-
peos, sino los fantásticos relatos del supuesto reino del Paitití, El Dorado o Kan-
diré, que se suponía ubicado en las sabanas del Mamoré (actual departamento del 
Beni). Así, “…vino a cristalizarse allí un complejo mítico, nacido de una simbiosis 
de quimeras prehispánicas de origen a la vez andino (Mojos) y guaraní (Kandiré)” 
(Kasevitz y otros, 1099:280).

Al crearse la Audiencia de Charcas en 1561, Mojos y Chunchos se incorpora-
ron como provincias, a decir de Chávez Suárez, “como si formaran un solo país” 
(1986:5). Entrado el siglo XVII, los padres de la compañía de Jesús erigieron el 
gobierno de los pueblos de Mojos en la región de los llanos del río Mamoré y sus 
afluentes, cuya extensión abarcaba “una inmensa llanada al oriente de los Andes 
peruanos, en frente de La Paz (Baile, 1930, cit, en Chávez, 1986:6). Durante todo 
el período colonial, Mojos sirvió para expresar el contenido geográfico, pero el 
contenido moral ideológico de esta entidad es la misional, en contraposición con 
la hylea amazónica los chunchos, “…conjunto de pueblos bárbaros que vivían en 
las riberas o proximidades del río Madre de Dios.” (Ibíd., 1986:6) que quedan al 
margen de la cristiandad. 

Durante el período jesuítico, basado en las reducciones de los grupos étnicos, 
se erigieron las poblaciones más antiguas del Beni (Loreto en 1682 y San Pedro en 
1696, la última del siglo XVI); mientras que las restantes se fundaron en el siglo 
XVII (Santa Rosa en 1705 y en los años 1709, 1710 y 1719, las siguientes. La últi-
ma en Magdalena en 1720). Toda la región en su conjunto conformó el asiento de la 
misión colonial de Mojos (Gamarra, 1992). Sin embargo, el contenido identitario 
está dado por el régimen misional y no por el étnico. Por otra parte, la autoridad re-
ligiosa (padre provincial) pertenecía a la provincia de Lima, en tanto que el obispo, 
así como el gobernador cruceño, podía intervenir por comisión del rey, del virrey 
o de la audiencia.

De tal manera, el sustrato jurídico-político de Mojos estuvo comprendido 
entre la prelatura de Santa Cruz de la Sierra por estar dentro de su territorio –
así lo expresó el obispo de Santa Cruz, Francisco Ramón de Herboso en 1765– 
(Chávez Suárez, 1986:276) y el derecho de nullius diócesis –no tener diócesis– que 
alegaban los jesuitas. El alegato se cortó de hecho tras su expulsión (Decreto Real 
del 27 de febrero de 1767 e instructivo a la Audiencia de Charcas el mismo año) 
y el reemplazo de los sacerdotes por curas seculares o regulares de Santa Cruz 
y del Alto Perú, así como la confiscación de todos los bienes temporales y ecle-
siásticos20 de los 15 pueblos (18.535 habitantes), distribuidos en tres partidos: 
Mamoré, Baures y Pampas.

Los cambios de la jurisdicción misional de Mojos se hacen presentes tras la 
creación del Virreinato del Río de La Plata (1776) y el Régimen de Intendencias 
(1782). Ya en los albores de la creación del nuevo virreinato, en 1774 Juan Barthe-
lemí Verdugo presenta un extenso memorial en el que proyecta la separación de 
Mojos y Chiquitos, con un gobernador independiente para el primero, sujeto a 
Santa Cruz únicamente en lo militar (como auxilio) y dependiendo del obispado 
de Santa Cruz. El proyecto terminaba sugiriendo la inclusión de las misiones de 
Apolobamba y formar conjuntamente con Mojos un solo gobierno.

20	 Se obtuvieron 19.000 marcos de plata labrada, 630 ornamentos de tisú y brocado así como 
joyería en oro y piedras preciosas; 54.345 cabezas de ganado vacuno y 23.371 de caballar, al 
margen de sus productos anuales que ascendían anualmente a una suma cercana a los 60.000 
pesos (Chávez Suárez, 1986).



desarrollo del concepto beni 25 

El cuadro de la sociedad misional se modifica tras las políticas del gobernador 
Lázaro de Ribera de línea laicista y del civilismo antes que la religión. En 1777, 
Mojos se convirtió en gobernación militar independiente, condición que ostenta 
hasta 1823, año en que se convierte en partido, integrante de la provincia de Santa 
Cruz, dependiendo en lo militar y económico, bajo la administración de un “go-
bernador subdelegado”. Con el advenimiento de la república, Mojos fue agregado 
al departamento de Santa Cruz como provincia.

Así, el concepto colonial de Beni es entendido como Mojos-misión. En efecto, 
todo el pensamiento jurídico-político se basa en la idea de gobierno teocrático, de 
la unidad del gobierno misional bajo una sola cabeza en lo temporal y en lo espi-
ritual. El reducto misional es único, lo abraza todo, espíritu y materia, religión y 
política, formando la muralla defensiva del imperio español. Sin embargo, en este 
mundo hasta entonces impermeable irrumpe el carayana-comerciante expoliador 
y el clero secular, “los insignes mestizadores de raza” diría Gabriel René Moreno 
(cit. en Limpias, 2005:11). El proceso contribuye a la progresiva laicización al se-
pararse Mojos de la idea de entidad cristiana. El concepto Beni surge en estrecha 
vinculación con el ocaso de los valores espirituales, bien porque el ideal misional 
desaparece rápidamente, perdiendo su dominio sobre los hombres, bien porque 
pierde la rigidez del sistema de organización y permite que se perfile el Beni laico. 
Se trata de una separación, sin duda progresiva, hasta el punto que todavía, hasta 
bien entrado el siglo XIX, se renuevan los llamamientos a la identidad geográfica-
política: Beni-Mojos-misión.

c) Periodo republicano (1842-1920)
Ya avanzado el siglo XIX, no está claro cuál es el espacio jurídico-político de do-
minio del departamento y aún a finales del siglo, el territorio es descrito de la si-
guiente manera:

…vastísima llanura de centenares de leguas […] más pronunciada parece su exten-
sión en el rumbo norte […] basta decir que no se cuenta hasta hoy con un mapa 
departamental. (Informe del prefecto Dr. Santos María Justiniano, presentado al 
despacho del Dr. Eulogio Arze, 20 de agosto de 1889, cit., en Limpias, 2005:221).

De tal manera que, la creación de la entidad Beni entendida como departamen-
to, sustentada en la triada provincial Mojos, Caupolicán y Yuracaré, reúne a es-
pacios socio-económicos y culturales afines pero jurídicamente escindidos de sus 
pertenencias políticas originarias21. Por lo menos así lo vieron sus hombres de go-
bierno. Por ejemplo, en 1851 el prefecto José Matías Carrasco mencionaba:

No es un avance temerario decir que la actual demarcación política del Beni es con-
traria a la naturaleza, a la ilustración, a los principios constitucionales proclamados 
por la República, a los intereses de las mismas comarcas asociadas que no pueden 
continuar en tal forma (cit. en Limpias, 2005:83).

Lo más relevante de la exposición de Carrasco es el reconocimiento de los lí-
mites geográficos, políticos y culturales del departamento, únicamente en torno a 

21	 Para el Prefecto José Matías Carrasco, “La provincia Yuracaré sólo de nombre correspondía al 
Beni”. Al mismo tiempo, Carrasco pide la restitución de Yuracaré a Cochabamba y que “Caupoli-
cán pase formal y legítimamente a su antigua dependencia de La Paz” (cit. en Limpias, 2005:82).



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA26 

Mojos, extendido en un área de más de 600 leguas de circunferencia, 15 cantones 
y 35.000 habitantes.

La provincia de Mojos ha constituido por sí sola de hecho, este joven depar-
tamento añadiendo que varios factores imposibilitan su “enlace social” y que la 
actual existencia jurídica-política es perjudicial al progreso y a los intereses patrios, 
hay necesidad imperiosa de reformarlo” (Ibíd., 2005:83-85. El resaltado es mío).

Estos problemas afloran durante largo tiempo al tratar de administrar la nueva 
entidad jurídico-política que es el Beni. Ya en 1849, el prefecto Luis Valverde soli-
citaba al estado los ingresos por cascarilla en los siguientes términos:

…que se permita al Beni el goce de sus propias rentas: “la ley asigna seis mil pesos 
para caminos y no se pagan, como no se pagan los adeudos de Caupolicán”. La pro-
vincia Yuracarés a continuar tal estado de cosas, es una carga demasiado pesada para 
la economía del Beni (Informe del Dr. Luis Valverde, cit. en Limpias, 2005: 58-59).

En este período, no existe la idea del Beni como entidad e individualidad his-
tórica propia, y por añadidura, ésta se acota a Mojos-provincia22. Ya en 1850, a 
tan sólo nueve años de fundado el departamento, el Consejo departamental admite 
y solicita al Estado la inclusión de Mojos a Santa Cruz en calidad de provincia 
(Proyecto presentado a la cámara de representantes, 3 de septiembre de 1850, cit. en 
Limpias: 90), retornando al status conferido en 182323. Finalmente, el 29 de de 
mayo se subordina en lo militar el Beni a la autoridad de Santa Cruz, reafirmando 
la inexistencia del Beni como corpus civil y político independiente, exponiendo el 
difuso y nebuloso concepto de dominio espacial de la entidad histórica. 

Ante esta situación, la respuesta del Estado fue crear en 1854 la provincia Cha-
pare, dependiente de la prefectura de Cochabamba, proceso que culmina en 1856 
(9 de julio), con la división del departamento en 4 provincias: Magdalena, Cerca-
do, Securé y Reyes, cada una a la cabeza de un gobernador. A la nueva división, 
además, se le deslindaba la jurisdicción religiosa de Tumupasa, Ixiamas y Cavinas 
(Ibíd., 114). Las divisiones y subdivisiones jurídico-políticas del departamento 
continúan con la creación de las provincias Reyes y Caupolicán como distrito inde-
pendiente, tanto de La Paz como del Beni, con intervención directa del gobierno. 
Este proceso culmina con la incorporación de Reyes a Caupolicán, en fecha 18 de 
noviembre de 1856,24 que coincide con el aniversario de la creación del departa-
mento del Beni (18 de noviembre de 1842). 

Estas desarticulaciones y rearticulaciones jurídico-políticas coinciden con las 
dificultades administrativas. Así, por ley de 22 de junio de 1863 se restablecie-
ron las prefecturas y subprefecturas (Ibíd., 143). Por su parte, las poblaciones 
indígenas son también reagrupadas en parcialidades, subsistiendo los cabildos in-

22	 La visión de la época es que: “Segregadas del Beni estas dos últimas provincias –se refiere a 
Caupolicán y Yuracaré– se reduce solamente a Mojos el proceso histórico-administrativo del 
departamento (Ibíd., 2005). 

23	 Tras la independencia del Antiguo Virreinato de Buenos Aires (1810), Charcas pasó a formar 
parte del Virreinato del Perú, con ello se produjeron modificaciones en las jurisdicciones co-
loniales. En 1823, por intervención del Comandante General de Santa Cruz, Mojos dejó de 
ser la Gobernación militar independiente, creada en 1777, convirtiéndose en partido de la 
Provincia de Santa Cruz, dependiente en lo militar, político y económico. 

24	  Sin embargo, el Subprefecto de Caupolicán (1864) pediría pertenecer al Beni. 



desarrollo del concepto beni 27 

El proceso de liderazgo 
empresarial y político de esta 

región se reforzó con la creación 
del territorio de colonias.

dígenas de tradición misional. En contraste, subsiste la idea de los pobladores del 
área Madre de Dios-Beni como “tribus salvajes o semicivilizadas” (Ibíd., 159), a 
la que se suman los de la provincia Yuracaré, reputados como nómadas, semisal-
vajes “…nunca sometidos a la vida civil…” (Ibíd., 205). Mientras que los grupos 
étnicos misionales son vistos como indígenas arrogantes: el mojeño, dócil y hos-
pitalario; el canichana, agreste y fiero; el baure, atractivo e inteligente; el movima, 
ingrato pero recio en el trabajo y el chopara degenerado y servil.

Esta es una etapa caracterizada por una crisis económica y políti-
ca, causada por las condiciones de inaccesibilidad de vías camineras, 
aunada a la mala administración y el caciquismo político25. Es tam-
bién en este período cuando se ancla la idea del Beni-Mojos como 
proveedora de riquezas inagotables, “futuro promisorio” que men-
ciona el propio himno beniano. Es decir, podríamos mencionar que 
resurge la idea de Paitití, El Dorado, tierra de riquezas26, así como la 
situación de abandono de parte del estado y la pobreza de las arcas departamenta-
les, a tal punto que: “La subvención del Tesoro nacional no se pagaba con estrictez 
y el Beni era una carga onerosa para la economía de la República”.

En este corto proceso, la región norte amazónica también parece incluida artifi-
ciosamente a la formación del departamento. En los escritos contemporáneos, no 
figuran sino en el contexto del surgimiento del frente extractivo siringalista (1870-
1880), tras la crisis de la economía cascarillera (1840-1870), la cual es, a decir de 
Limpias Saucedo, “la más grande transformación industrial que haya experimenta-
do el Beni” (2005:176). No obstante, la nueva era económica traería consecuencias 
nefastas para el comercio interdepartamental y para los propios ingresos del Beni.

A partir de entonces, el norte amazónico tiene una personalidad propia, una 
individualidad histórica propia, basada en un modo y características propias de 
una organización política sui generis. Las delegaciones nacionales (Decreto de 28 
de octubre de 1890) y las aduanas y aduanillas culminarían en una organización 
política propia, proceso que tenía una larga trayectoria, pues ya en 1884 el pionero 
siringalista Antonio Vaca Díez, propone la creación de la provincia Beni, en el río 
del mismo nombre y reservar el nombre de Mamoré para el departamento. En este 
período, no se trata de una diversidad jurídico-política momentánea, sino de una 
verdadera y auténtica diversidad administrativa constitucional que coexiste: el de-
legado y el prefecto. Así lo menciona Limpias:

…las rentas nacionales soportaron, en su salvaje desborde, la presión de la mano 
secante del Delegado, cuya jurisdicción llegó a confundirse con la del prefecto del 
Beni, invadiendo sus atribuciones hasta hacer que la autoridad de éste, en la pro-
vincia Vaca Díez, sea de mera fórmula, sino completamente nula, el delegado fue 
sub-prefecto en Riberalta, prefecto de Guayaramerín y Villa Bella y autócrata en el 
resto de la región (2005). 

En 1894, se fundaba oficialmente la ciudad de Riberalta y se instala la delega-
ción bajo la dirección de hombres públicos de reconocida trayectoria en la política 

25	  Cabe destacar que en 1872 se trasladó la documentación histórica del descubrimiento de Mo-
jos, las fundaciones de los pueblos misionales y las actividades económicas al gobierno central 
(Limpias, 2005:176).

26	 Limpias menciona: “Se perseguía solicitar la atención de los hombres públicos de Bolivia ha-
cia la asombrosa fertilidad e inagotable cuanto desconocida riqueza del suelo (Ibíd., 60).



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA28 

nacional. Estas autoridades no estaban dispuestas a compartir el poder público con 
el Prefecto de un departamento alejado y empobrecido como el del Beni. Entre 
ellos destacan Lisímaco Gutiérrez (delegado nacional), Manuel Vicente Ballivián 
(subdelegado nacional), José Gutiérrez Guerra (comisario de guerra), entre otros27. 
Es muy probable que estas autoridades hayan reforzado las aspiraciones jurídico-
políticas autónomas de la región. En 1896, el diputado por el Beni Pedro Kramer 
presentó el proyecto de creación de una entidad departamental en el noroeste, con 
la denominación de departamento de las fronteras, propuesta que no logró hacerse 
efectiva (Ibíd., 253). Sin embargo, el proceso de liderazgo empresarial y político 
de esta región se reforzó con la creación del territorio de colonias (Decreto de 8 
de marzo de 1900). El centro de convergencia de estas aspiraciones se situaba en 
Riberalta, capital de la provincia Vaca Díez del departamento del Beni, sede de la 
delegación hasta 1914.

La provincia Vaca Díez pertenece de nombre al departamento del Beni, dígalo el 
delegado nacional en el territorio de colonias, díganlo el Prefecto y el Subprefecto y 
el supremo gobierno. El primero que no logra en la práctica extender su jurisdicción 
hasta allí, y el segundo que faculta al delegado (Limpias, 2005: 254).

Este proceso es significativo para entender el desarrollo de las subregiones en 
el departamento. La entidad Beni nació en Mojos, pero el departamento estaba 
dividido en pequeñas poblaciones, cuyos principios de autodeterminación dan una 
impronta al “color local”. Si bien la autonomía subregional en el país es propia del 
siglo XIX, es decir la limitación de la autoridad central a favor de la provincia y la 
subregión, entrado el siglo XX es el fundamento del desarrollo de la entidad jurí-
dica Beni. Ya en el período se delinea una de las características de la idea de Beni 
que se prolongará por largo tiempo y de la cual deriva la dependencia recíproca 
que forja nuestro concepto de cultura regional: el cosmopolitismo y el estado po-
lítico, otro de los componentes forjadores de la “conciencia beniana”, una entidad 
departamental que se ha conformado en corpus regional, corpus en sí mismo, con 
características políticas, sociales y culturales propias.

La escisión entre oriente y occidente
Es durante el período de la pre-era de la goma elástica que se acentúa la idea de “lo 
serrano” vs. “lo oriental” y se define el inicio del proceso de separación entre orien-
te y occidente. Política y culturalmente el proceso es patente al secular abandono 
social y económico por parte del Estado; se añade la sensación de dominio político 

27	 El primer hombre público de importancia que permaneció en el noroeste fue José Paravicini, 
posteriormente Ministro de Hacienda e Industria, seguido de Manuel Vicente Ballivián, ilus-
tre liberal y escritor; nombrado Ministro de Guerra y Colonización (primera presidencia de 
Ismael Montes,1904-1909). Escribió un texto de significativa importancia para la economía 
de la goma elástica: Monografía de la goma elástica. Mientras que Lisímaco Gutiérrez fue 
también hombre de estado y político de trascendencia en el ámbito nacional, fue Ministro 
de Hacienda (presidencia de Severo Fernández Alonso (1896-1899). Pero, sin duda alguna, 
el personaje más importante fue José Gutiérrez Guerra (Ministro de Guerra del Presiden-
te Ismael Montes), que llegaría a ser presidente de Bolivia, detentando la magistratura en el 
último período de los gobiernos liberales (1917-1920). A estos se suma el nombre de Lucio 
Pérez Velasco, el fundador de Puerto Alonso (puesto aduanero en el Purús), hombre allegado 
al Presidente de Bolivia José Manuel Pando (1899-1904) que llegó a la Vicepresidencia en 
el mismo período; Pastor Valdivieso, que fue Ministro de Guerra y Colonización (primera 
gestión presidencial de Bautista Saavedra, 1920-1921) (Mesa, 1990). 



desarrollo del concepto beni 29 

de occidente. Esta contraposición se agravó tras el ingreso colonizador siringalista, 
aunado a la crisis minera argentífera, el surgimiento de los frentes extractivos gome-
ro y minero del estaño y acabó por arrancar el perfil de dos mundos profundamente 
distintos: el bloque de la Bolivia oriental, progresista, modernizante y señorial, pero 
también racista28 y la Bolivia occidental, centralista, sedienta del manejo de la cosa 
pública, impura y mestiza. Así lo percibían los hombres de la época.

Para Roca (2001), el frente extractivo gomero, capitaneado por el elemento cru-
ceño, habría dado paso a la “cohesión económica, política y cultural del oriente 
boliviano, región que durante esa época adquirió su peculiar fisonomía dentro de 
la nación boliviana” (174). Así, al colapsar el ciclo de la goma elástica (1950), el 
sustrato cultural y espiritual de la macro región oriental empieza a debilitarse, pues 
desaparecen los nexos económicos en torno a los cuales se forjó una “conciencia 
orientalista” producto del papel que habrían desempeñado los cruceños en el po-
blamiento de lo que constituye “la región geohistórica –y por tanto cultural– llama-
da “oriente boliviano” (64). La tesis de Roca es discutible, pues el boom del frente 
extractivo gomero (1890-1910), desarrollado en el norte y noroeste del país, habría 
generado, al contrario, fronteras económicas bien definidas, con débiles enlaces 
económicos y estructuras socio-culturales multisocietales con escasos eslabona-
mientos regionales, al comportarse como enclaves económicos aislados. Nuestras 
afirmaciones se sustentan en el análisis de la conformación regional beniana y los 
factores de unidad del norte amazónico como región. No otra cosa, además, expli-
can las propuestas de creación del departamento de las fronteras y las aspiraciones 
del norte por conformar una unidad jurídico-política autónoma: el departamento 
Baptista (Gamarra, 2005).

El proceso de escisión entre oriente y occidente, conllevado por la idea de aban-
dono y falta de interés del Estado, se hizo presente en 1896 con el binomio por 
la candidatura presidencial –Severo Fernández Alonso (presidente) y Rafael Peña 
(vicepresidente)– que daría el triunfo a los conservadores. Sin embargo, el punto 
más alto de la escisión se sitúa en la década de 1920, cuando se produce la revo-
lución regionalista, anexionista y separatista, sobre la base del orientalismo, que 
incluye a los departamentos de Beni, Santa Cruz, Chuquisaca y Tarija (El Heraldo 
de Cochabamba y El Oriente de Santa Cruz, cit. en Roca, 1999: 170-171).

El orientalismo se reafirmó en 1938 (convención nacional), cuando se confor-
ma el “bloque oriental” y Santa Cruz obtiene la ley que reconoce la participación 
departamental en la producción hidrocarburífera (5 de julio de 1938). Esta legis-
lación también favorece al departamento del Beni, cuando Santa Cruz se compro-
mete a ceder a favor del Beni el 3% del 11% de las regalías petroleras que le otorgaba 
dicha regulación. Para Roca, este movimiento constituye “un verdadero hito en la 
formación de una conciencia regional sólidamente orientalista “(66). 

Como se ha señalado, ya a mediados del siglo XIX se ven los albores del proceso 
de separación entre oriente y occidente, pues a la rivalidad política se añade la ri-
validad cultural. La distinción entre collas (poblador andino) y cambas (benianos y 
cruceños) queda supeditada a la distinción entre los occidentales y orientales. Estas 

28	 El propio Gabriel René Moreno resalta estas cualidades. Cuando habla de los industriales 
gomeros, los llama progresistas y se expresa en los términos siguientes: “Don Antonio Chávez 
Rivero, de raza blanca y patricio de Santa Cruz…metrópoli del Oriente” (G. R. Moreno, 
Catálogo del Archivo de Mojos y Chiquitos. La Paz, 1973, p.405, cit., en Roca, 2001:183. El 
resaltado es mío). Para Roca, la “élite Oriental” habría puesto de manifiesto un peculiar seño-
río, que debía manifestarse en la vida diaria, en el mando y la administración (2001:185) 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA30 

diferencias se hacen patentes, sobre todo, en el proceso de conformación de las de-
legaciones del noroeste y del territorio nacional de colonias. En 1903, el presidente 
José Manuel Pando, pretendió erigir el departamento del Beni en territorio de co-
lonias y su política “centro andina” fue duramente criticada. En estos conflictos 
siempre se apela a la tesis de oriente confrontada con occidente.

Esos pueblos sensiblemente decrecidos han sido puesto digámoslo a prueba de fue-
go, habrían perecido bajo la zarpa de sus enemigos naturales, los descendientes del 
inca, a no ser la inmigración y el tráfico incesante de los hijos de Santa Cruz (Lim-
pias, 2005: 261).

Una visión mucho más crítica en torno a las políticas del estado “colla” se puede 
encontrar en G. R. Moreno, a raíz del levantamiento indígena acaecido en el Beni, 
a la cabeza de Andrés Guayocho (1877). Esta visión fue suscitada a pocos años del 
Tratado de límites, comercio y navegación29 con el Brasil (1867), suscrito durante la 
presidencia de Mariano Melgarejo (1864-1871). Este acuerdo involucró a la región 
oriental y es considerado como la primera cesión de territorio Boliviano a dicho 
país. Moreno se expresaba en los términos siguientes:

Los pretorianos del Alto Perú en Mojos. Era lo que faltaba, no satisfechos con haber 
cedido una parte de los territorios orientales al Brasil, ahora los collas quieren en esta 
zona aclimatar su soldadesca famosa (cit. en Roca, 2001:124).

Al margen de las tensiones entre oriente y occidente, las aspiraciones regionales 
del noroeste se hacen presentes a lo largo del proceso socio-político del departa-
mento del Beni. Es probable que el más significativo se diera entre 1923 y 1924, 
a raíz de la propuesta de creación del departamento Baptista, que fue visto por 
Trinidad como un acto abierto de desmembración del espacio geográfico del Beni, 
pues incorporaba a la provincia Vaca Díez, la más pujante de su jurisdicción. Las 
inestables relaciones entre la provincia Vaca Díez y la capital Trinidad terminaron 
por acentuarse cuando el “bloque oriental”, en la convención de 1938, se decide 
por la creación de un nuevo departamento: Pando y designa como capital a la ciu-
dad de Cobija, soterrando las aspiraciones departamentales de los pobladores de 
Riberalta. Sin embargo, es la creación del departamento de Pando que a partir de 
los años setenta del siglo XX fortalece la posición del noroeste como región. Una 
opinión contraria a la nuestra es la de Roca, para quien el noroeste, desde el punto 
de vista geohistórico y cultural, forma parte de la macro región oriental”, pero su 
“fisonomía no posee la suficiente claridad. Hay indecisión en cuanto a su perte-
nencia y lealtades” (2001:399).

Pero una sustancial diferencia entre el oriente y occidente se expresa en el cuer-
po social del bloque oriental, apoyado en la misma base de las costumbres, nor-
mas y formas de expresiones sociales; es decir de la sociabilidad. El espíritu de la 

29	 Acuerdo conocido como el Tratado de Ayacucho o Tratado Muñoz-López Netto, por el cual 
Bolivia perdió en parte el control en territorio de la Amazonía y que particularmente com-
prometía su salida al río Purús y Madera (Gamarra, 1992). Este tratado fue aprobado por 
el Congreso en 1868, perjudicando los intereses de Bolivia al trasladar la línea del Yavari a la 
confluencia de los ríos Beni y Mamoré, cediendo la región del bajo Madera y la occidental del 
río Paraguá, perdiendo el dominio de San Antonio, puerto boliviano de intenso comercio de 
exportación de productos de Mojos (Luna Pizarro:32).



desarrollo del concepto beni 31 

Los hombres de las 
comunidades sociales benianas 

han demostrado el respeto a una 
organización estatal.

societé es motivo de importancia fundamental en el oriente, aunque a veces sus 
manifestaciones se circunscriben al dominio de lo pintoresco, de lo anecdótico, de 
lo ligero. Es una práctica de la cultura social que dará al concepto de lo oriental 
un sabor peculiar y será, por así decirlo, distintivo de su personalidad. Es carac-
terística marcadamente oriental, no sólo el espírito de la sociabilidad, sino de la 
vida en sociedad. También comporta otra cualidad, la que podríamos calificar de 
dinamismo, afán de enriquecerse; nadie quiere ser más pobre que aquél que vive 
por encima de sí; catapulta y destierra la placidez y la inercia del oriente a favor 
de la dinámica empresarial, individualista, en antítesis con lo occidental-andino, 
la cultura política del centralismo del poder, de dominio de la gestión pública y la 
impronta comunitaria.

Las problemáticas relaciones entre región-estado ¿ciudadanía en 
la periferia?
Cabe preguntar ¿cuál es el motivo de las lealtades ciudadanas be-
nianas con un Estado que los ha postergado en el abandono, mar-
ginalidad y subdesarrollo? ¿Por qué una región rica que gozaba 
de autarquía económica como el noroeste no tuvo el impulso de 
un levantamiento separatista? Este espacio optó siempre por con-
servar las lealtades ciudadanas a Bolivia. Roca, por ejemplo, se sorprende de 
la lealtad de los pioneros (colonizadores) a la patria común. Llama la atención 
hacia “la sorprendente sujeción a la institucionalidad del gobierno central y al 
ordenamiento jurídico estructurado por éste”. Los hombres de las comunidades 
sociales benianas han demostrado el respeto a una organización estatal, “pese a 
la debilidad de las instituciones y a las turbulencias políticas” (2001:179-180).

No era que los ciudadanos no percibieran el abandono del Estado, ni que per-
manecieran mudos ante tal situación. Una lectura de los informes de los prefectos 
del Beni, rescatados en la obra de Manuel Limpias Saucedo (1942), nos recuerda la 
percepción del hombre beniano con respecto a sus relaciones con el Estado.

La mayor parte de los gobiernos de Bolivia […] han ignorado o han querido igno-
rar todo lo que respecta al oriente, sus medidas administrativas dictadas sin cono-
cimiento de estas localidades […] Los decretos y circulares pecan de incoherencia 
y contradicción […] El gobierno Boliviano ha vuelto siempre las espaldas al 
departamento del Beni, o sea más propiamente a Mojos (Mojos y Chiquitos, nota 
del prefecto José María Urdininea (1887-1888), cit. en Limpias, 2005:214-215. El 
resaltado es mío).

Así, las relaciones región oriental-departamento-estado se han desarrollado en 
el marco de protestas y reclamos. En el caso del departamento del Beni, las mismas 
alcanzan momentos de verdadero conflicto. Primero, al crearse dos delegaciones 
en el noroeste: la de los ríos Beni y Madre de Dios y la otra en el Purús (1890)30, 
proceso que continuó con la creación del territorio nacional de colonias del noroes-
te (1900) y finalmente con la fundación de una nueva entidad jurídica, el departa-

30	 Formalmente, las Delegaciones iniciaron sus actividades en 1893. Los primeros delegados 
nacionales en el noroeste fueron dos ilustres liberales, expertos en el manejo de los asuntos 
públicos, Lisímaco Gutiérrez y Manuel Vicente Ballivián. Sus funciones se iniciaron en la 
ciudad de Riberalta –erigida en Capital de la Provincia Vaca Díez del departamento del Beni 
en 1894– y finalizaron en el año 1915 en que fue trasladada a la ciudad de Cobija. 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA32 

mento de Pando (1938). Instaurada la delegación, las asignaciones al tesoro depar-
tamental del Beni, procedentes de la aduana de Villa Bella (1882) –que colectaba 
los ingresos de las actividades económicas del frente económico gomero– fueron 
cercenadas31. No sólo se trataba de la alteración del manejo de los asuntos públi-
cos, la duplicidad de funciones ejercida por el delegado, sino como acertadamente 
señala Roca:

…lo que más irritaba a los benianos, era la sensación de haber perdido el status de 
departamento…se argumentaba que la organización delegacional era contraria a la 
constitución… (2001:207).

Los gobernantes bolivianos intentaron, reiteradas veces, mantener el control 
jurídico-político de los territorios incorporados al “Estado-nación”. En lo que res-
pecta al norte amazónico, pese a la presencia de hombres públicos e ideólogos de 
las políticas nacionales [José Paravicini (1846); José Manuel Pando (1892-1893), 
Manuel Vicente Ballivián y Lisímaco Gutiérrez (1893), José Gutiérrez Guerra 
(1894)] acerca del dictamen de una estricta y profusa legislación –tierras, mano de 
obra-impuestos, etc.–, la acción del Estado nunca fue lo suficientemente efectiva 
para el control del territorio de la entidad jurídica del Beni y el área Madre de Dios-
Beni. La debilidad del Estado en las márgenes de la nación boliviana se hizo ma-
nifiesta con el avance siringalista brasileño en 1870 y treinta años más tarde con el 
conflicto por el control del territorio más rico en heveas del continente: el territorio 
del Acre. Simultáneamente, lo mismo ocurriría con el Perú. Cuando el estado boli-
viano tuvo efectivamente que demostrar su posesión y control político-económico 
en el noroeste amazónico, no logró hacerlo desde la plaza Murillo, sino desde los ex 
reductos misionales (prefectura y pueblos del Beni), pero quienes verdaderamente 
pararon el avance de los vecinos fueron los industriales siringalistas (patrones y 
peones), a la cabeza de la empresa líder de la región, la Casa Suárez.

Así, no es desacertado señalar que el poder regional de la Casa Suárez es tan 
contundente que actúa como una entidad cuasi estatal. Como señala Roca: “la 
presencia del estado en el Beni y el noroeste se manifestaba a través de la Casa 
Suárez.” (2001: 252). No era solamente que las distancias, la falta de vías cami-
neras, funcionarios adecuados e idóneos faltaban en Bolivia, sino que las arcas 
públicas eran vaciadas en el eje central y el Beni era considerado como una pesada 
carga para el erario. En tanto en el noroeste, los acaudalados comerciantes podían 
sostener inclusive la administración pública. Entre 1890 y 1920, la Casa Suárez 
proveyó a los funcionarios de la delegación créditos y préstamos, al margen de 
avalar letras y otros gastos en poblaciones y ciudades de la amazonía continental 
(Manaos o Pará). La dependencia del Estado de las libras esterlinas provenientes 
de la hevea, se ratificaron cuando las tropas del ejército boliviano, a la cabeza del 
propio Presidente de la República (José Manuel Pando) y su ministro de guerra 
(Ismael Montes Gamboa) recurrieran a la firma comercial Suárez Hermanos por 
un crédito, al margen de solicitarle ayuda para cubrir los gastos de los expedicio-

31	 Ya en 1893, el cruceño Domingo Leigue, diputado por el Beni, se pronunció enérgicamente 
sobre el asunto, pues según sus cálculos, de los 98.028 Bs. recaudados por la Aduana de Villa 
Bella, le correspondían al departamento 78.500 Bs, según la Ley financial; sin embargo, el 
tesoro recibió menos de la mitad. El mismo periodista mencionaba que Gutiérrez había incu-
rrido en gastos que arrojaron la suma de 309.000 Bs (Roca, 2001:207). 



desarrollo del concepto beni 33 

narios32, no más de 300 hombres que daban un sentido oficial a la contienda entre 
caucheros en el Acre. 

La firma comercial siringalista dominaba no sólo los ríos del caucho, sino las 
llanuras mojeñas, al detentar más de la mitad del hato ganadero beniano (Gamarra, 
1993). Así, no es extraño que en el período, los hombres amazónicos consideraran 
la autonomía jurídica política regional, precisamente para la mayor potencia y so-
lidez del Estado. Demás está señalar que la Casa Suárez, a su vez, tenía su propia 
representación diplomática en Londres (primero Francisco Suárez y luego Pedro 
Suárez ejercieron funciones de cónsules) y, a instancias suyas, se creó el departa-
mento de Pando en 1938, ahora a la cabeza de su sucesor Napoleón Solares Arias 
(sobrino de Nicolás por línea consanguínea y política). 

Ya en el período post-jesuítico y entrada la República, las reservas del hato ga-
nadero mojeño habían sustentado buena parte del gasto público del oriente y sus 
habitantes y preconizaron la autonomía de la región contra la acción política de 
la autoridad central. Pese a estos procesos de larga duración, entrado el siglo XX 
el concepto jurídico-político del Beni significa una multipresencia de individuali-
dades subregionales. En esta entidad jurídica, una oposición genérica, individual, 
dibuja con trazos breves, pero seguros, el carácter cultural y multisocietal regional 
y subregional del Beni. A los lazos comerciales, económicos, políticos y cultura-
les se suman una nutrida red familiar integrada por la élite cruceña-beniana; pero 
también por mestizos e indígenas cambas-cruceños. De tronco y estirpe cruceña, 
son los grandes pioneros que antecedieron a la Casa Suárez, como Antonio Vaca 
Díez33, Salustio Roca, Antonio Franco, etc., y los miles de siringueros enganchados 
a los siringales del norte.

Pero ¿cuál es la participación indígena en esta construcción identitaria política 
de la entidad jurídica del Beni? Lo elocuente y visible es la fragilidad de participa-
ción de las naciones indígenas amazónicas. La colonización misional desnaturali-
zó la identidad Mojos-Beni, impuso leyes y costumbres modeladas desde fuera y 
extrañas al alma mojeña. Añadamos a esto las formas escogidas de construcción 
de la identidad Beni. Como en otras partes de la Hispanoamérica, las nacientes 
creaciones jurídico-políticas no conforman una nación étnica, como tampoco na-
ciones políticas territoriales. En el período colonial –y esto es esencial– los criollos 
sujetos irredentistas del rey de España son también dueños de indios. Las naciones 
indias desetnitizadas desde el siglo XVII, tuteladas por los agentes de la Iglesia y 
con posterioridad por los de la Corona, explotadas a título de comunidades misio-
nales (tributos, trabajos forzados, proveedores de especies) confinados a horizon-

32	 Por Resolución Legislativa de 1917, el Estado reconocía a favor de la firma Suárez Hermanos 
un crédito de Bs. 39.554.67, por dineros suministrados a los expedicionarios del Acre (Gama-
rra, 1992). Por su parte, firmas comerciales como la Orton Bolivian Rubber, del pionero Vaca 
Díez, las firmas comerciales como Roca Hermanos, entre otras, fueron objeto de requisas. 
Todos aportaron voluntariamente o no con fondos de dinero, personal, servicios de lanchas 
(embarcaciones), víveres e inclusive municiones y armas. Para un detalle de los aportes de los 
industriales gomeros a la Guerra del Acre, véase Gamarra (1992) y Suárez (1929).

33	 El pionero siringalista Antonio Vaca Díez, nacido en Santa Cruz de la Sierra, detentaba en 
1894 16 establecimientos gomeros (barracas gomeras) dotadas de 2.300 unidades producti-
vas de látex; es decir, estradas gomeras. En 1917, la Casa Suárez contaba con 20.000 estradas 
gomeras en más de 16 barracas, diseminadas en los ríos del Noroeste, en una extensión que 
corresponde a todo el territorio del actual departamento de Pando y la Provincia Vaca Díez del 
departamento del Beni, acaparando más del 50% de la producción de goma elástica nacional.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA34 

tes socio-territoriales limitados (partidos) conforman la herencia misional colonial 
para la entidad jurídico-política que es el Beni.

La incorporación de la población indígena, muy tardía e incompleta, terminará 
por prolongar desde 1842 hasta bien entrado el siglo XX la cuestión del indio. Ya en 
1842, los hombres públicos y la intelectualidad del oriente se preguntaba si esos in-
dios heredados del período colonial eran ciudadanos como todos los demás. Como 
ya mencionamos, el decreto del 6 de agosto de 1842 otorga ciudadanía a los pobla-
dores originarios de Mojos y los libera de las cargas de servidumbre, suprimiendo 
su personalidad jurídica misional reduccional de orden colonial.

La acción política de 1842 y las regulaciones posteriores se constituyeron como 
la liberación de una mano de obra barata, precapitalista y dispuesta a ser incor-
porada a la nueva economía liberal: el frente extractivo cascarillero y a la postre el 
frente extractivo de la goma elástica. La libertad contractual favorece al ganadero, 
al industrial gomero, al vecino, al comerciante, al rescatista; mientras el anticle-
ricalismo liberal amenaza con destruir el catolicismo sincrético y costumbrista 
indígena y da forma y parte hacia el giro del capitalismo emergente, que por ser 
rudimentario no favorece al individualismo indígena, sino que, por el contrario, lo 
sofoca en relaciones de dependencia. Con lo cual, no pasaron dos décadas cuando 
se generaliza el rechazo indígena al liberalismo, al orden republicano, en nombre 
de la costumbre “inmemorial” de origen misional-colonial y, a veces, en nombre 
del rey de España en la persona del jesuita misionero. Se hace presente la guayo-
chería. Cabe destacar que en este movimiento, cuyo proceso tiene tres grandes 
momentos a partir de 1900 (Riester, cit. en Roca, 2001:130), se puso de mani-
fiesto en 1962 la exclusión de grupos étnicos como los del altiplano. La identidad 
regional-oriental del siglo XX arrasaba con las diferencias y oposiciones clasistas 
y racistas del siglo XIX.

Los estudiosos del área sostienen que la cultura misional preservó o conservó la 
cultura tradicional indígena y únicamente el ingreso colonizador blanco produjo 
su disolución. Las oposiciones culturales se hicieron presentes. El control cara-
yana –colonial y republicano– habría producido la irrupción de la vitalidad étnica 
(Riester: 316).

Limpias Saucedo, menciona que:

… convivieron en Mojos, desde los primeros días de la colonia, los altoperuanos, 
descendientes de la raza que heredó Tiwanacu y representados en sus progenies por 
el mestizo que inunda los cuarteles del interior de Bolivia y los hijos de los con-
quistadores españoles, al mando de Ñuflo de Chávez que conservaron más pura su 
estirpe y con ello los defectos y los prejuicios de la raza. Ambas fuerzas arremetían 
entre sí y operaban a la vez esclavizando al indio. Los guiñapos que dejaron el rencor 
de collas y cruceños y de mestizos y blancos entre sí. Fuerzas sociales, son también 
las responsables de los estallidos profundos de la maldad indígena…” (209)

Ahora bien, para comprender cómo se ha ido delineando este tipo de identi-
dad beniana indígena, cabe destacar el proceso de desarrollo socio-económico. El 
mismo puede incluirse en las fases analizadas y las irrupciones y continuidades se 
debieron a los siguientes factores:

1.	 El desplazamiento del centro del comercio colonial Mojos-Charcas, tras las po-
líticas del régimen de intendencias, que había sido el mayor punto de conver-
gencia del tráfico colonial y con ello el desarrollo de la prosperidad económica 
de las multiunidades misionales indígenas.



desarrollo del concepto beni 35 

2. 	 La afluencia de comerciantes, aventureros al área ganadera pampeana, con las 
consiguientes perturbaciones de la vida económica, cultural y política misio-
nal-colonial indígena, posterior a la expulsión de los jesuitas (1767) y la disgre-
gación del régimen socio-económico misional.

3.	 El empuje de los frentes extractivos quinero y siringalista y, sobre todo, la colo-
nización del norte amazónico, actúan profundamente sobre la vida económica 
y ejercen un efecto no menos profundo sobre la vida cultural indígena y entraña 
importancia decisiva para la formación del concepto del Beni en el espíritu de la 
comunidad social indígena beniana. 

En el espacio Mojos-Beni se percibe una mentalidad completamente opuesta a 
la colonial, que partiendo del concepto de progreso y modernidad, se adhiere como 
el modelo a sustituir lo colonial misional-jesuítico y, con ello, la incorporación de lo 
étnico originario a la “civilización” moderna. Los indígenas mojeños son elevados 
a la categoría de ciudadanos libres y recalcarán cada vez más las diferencias cultu-
rales y de costumbres carayana-camba. También los frentes extractivos quinero y 
gomero contribuyen al proceso de laicización del pensamiento, al separar la vida 
civil de la religiosa.

Para los grupos étnicos de la hylea, el hecho tendrá profundas secuelas: el trau-
ma de la colonización, el enganche a los gomales. El proceso culminará con la 
adaptación final y la claudicación de la libertad de la trashumancia por los ríos y 
los bosques de galería. Se da una adscripción a la unidad productiva industrial-
gomera, la barraca, como espacio de construcción identitaria de la comunidad nor-
te amazónica, a la que quedaron adscritas las personas venidas de todas partes, 
mestizos, indios y carayanas empobrecidos, conformando una sociedad sui generis 
y con anclajes societales diversos: mojeño, paceño, cruceño, peruano, brasileño, 
colombiano, europeo, etc.

La conclusión es que en la oposición entre lo tradicional misional-colonial y 
las industrias desarrolladas se elabora ampliamente el concepto de Beni, la idea 
de Beni, forjando el futuro. La conexión del Beni y el mercado europeo justifica la 
apropiación del espacio geográfico del bárbaro. Argumentando que impedían el 
progreso y el desarrollo, los colonizadores tenían plenos derechos para apropiarse 
de las riquezas que estaban sin explotar y ponerlas en beneficio del comercio y del 
engrandecimiento del Estado, típico criterio pre-capitalista, del intercambio regu-
lar y continuo de manufacturas y materias primas. 

Los procesos de formación identitaria del período colonial, el de la pre-era de la 
goma elástica y el de la colonización siringalista, así como el del boom del frente ex-
tractivo gomero, son una imagen de lo que hoy es el Beni. La entidad histórica Beni 
constituye un todo cultural y político, en el cual cada una de sus partes está nece-
sariamente ligada a las demás por un recíproco pero continuo influjo. Sin embargo, 
en el Beni, como en el oriente, la localidad, la región, el país, la patria del criollo-
mestizo no dio paso a la transformación de la conciencia nación ¿por qué entonces 
constituirse a pesar de todo en un Estado-nación? Diría que por falta de poder dis-
currir una solución concreta diferente. La otra razón es que en lugar de reinventar a 
la región como base de la nación, como una realidad fuera de la nación oficial andi-
na, optan por la existencia legal, tutelada por burocracias estatistas, fiscalizadoras, 
creadoras y revitalizadoras de burócratas oficialistas provinciales, enmarañadas con 
élites neotributarias del ámbito central. Como en el resto del país, sus comunidades 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA36 

sociales entrampadas en esta situación histórica optan por participar de buena o 
mala gana en esa continua e inacabada reinvención de la nación boliviana.

Como ciertos regionalismos fundamentalistas de hoy, muchos indigenismos 
que emergen al fin del siglo XX padecen una metafísica ahistórica. Sus abandera-
dos, preocupados por identificar identidades étnicas y no porvenires etnosociales y 
políticos regionales, no se preguntan cómo se construyeron las identidades regio-
nales y subregionales y cómo podrían evolucionar en el futuro dadas las tendencias 
previsibles de la sociedad global. El fetichismo de la “etnicidad originaria” puede 
impulsar, vertiginosamente, el destino de las comunidades sociales-regionales in-
dígenas como comunidades rurales pretécnicas y fuera de la modernidad en mar-
cha, por largo tiempo. 

Finalmente, podríamos colegir que, como en los albores del siglo XX, la socie-
dad amazónica está entrampada entre oriente y occidente. Este último periodo, de 
resurgimiento del orientalismo y las autonomías regionales, debe ser analizado en 
el contexto de nuevos estudios y aportes multidisciplinarios, como ya se sugirió al 
inicio de esta exposición.

Bibliografía
Armentia, Nicolás fr.
	 1903	 Relaciones históricas de las Misiones Franciscanas de Apolobamba por 

otro nombre frontera de Caupolicán. Imp. del estado, La Paz.
	 1976	 Diario de sus viajes 1891-1892. Instituto Boliviano de cultura (ibc), 

La Paz.
Ballivián, Manuel Vicente
	 1912	 Monografía de la goma elástica. Gamarra, La Paz.
Costales, Piedad y Alfredo
	 1983	 Amazonía. Ecuador-Perú-Bolivia. Mundo Shuar, Quito.
Chabod, Federico
		  Historia de la idea de Europa. La idea de Europa en el pensamiento de 

Federico Chabod. Universidad Complutense, Madrid.
Chávez Suárez
	 1986	 Historia de Mojos (segunda edición). Don Bosco, La Paz.
Fifer, J. Valerie
	 1981	 Los constructores de imperios. Historia del auge de la goma en Bo-

livia y la formación de la Casa Suárez, en: Revista de la Universidad 
Gabriel René-Moreno, nº 37. Santa Cruz de la Sierra.

Gabriel Castillo, Fidel
	 2004	 La amazonía Boliviana indígena. Estudio etnohistórico de la econo-

mía la sociedad y la civilización de los pueblos de las selvas Bolivia-
nas. Cima, La Paz.

Gamarra Téllez, María del pilar
	 1992	 Haciendas y peones en el régimen hacendatario gomero Boliviano. Las 

bases económicas de un poder regional: la Casa Suárez (1880-1940). 
Tesis de licenciatura en historia. Universidad Mayor de San An-
drés, La Paz.

	 1993	 La participación estatal en la industria de la goma elástica. Legisla-
ción fiscal y economía gomera, en: Data, revista del Instituto de Es-
tudios Andinos y Amazónicos (indeaa) nº.4. Indeaa/Universidad 
Andina Simón Bolívar, La Paz, pp. 23-76.



desarrollo del concepto beni 37 

	 2002	 Norte amazónico.Transformaciones regionales y organización so-
cioeconómica (1870-2000), La Paz. En preparación de edición.

	 2005	 Amazonía en los Andes. Procesos socio-históricos de conformación 
de tenencia de tierras en el norte de La Paz (ponencia presentada al 
seminario procesos socio-históricos locales y regionales del departa-
mento de La Paz, julio de 2005). Prefectura del departamento de La 
Paz/Universidad Mayor de San Andrés (inédito).

Hilari Choquehuanca, Rubén Luis
		  La provincia Franz Tamayo y Apolo hoy: en María Luisa Soux y 

otros. Apolobamba, caupolicán, Franz Tamayo. Historia de una re-
gión paceña. Prefectura del departamento de La Paz. Universidad 
Mayor de San Andrés, La Paz, pp. 273-358.

Limpias Saucedo, Manuel
	 2005 (1942)	 Los gobernadores de Mojos. Editores: Arnaldo Lijerón, María del 

Pilar Gamarra, Luis Oporto. Prefectura del departamento del Beni 
(prefecto Carlos Navia Rivero). La Paz.

Luna-Pizarro, Chelio
	 1976	 Ensayo monográfico del departamento de Pando. Los amigos del li-

bro, La Paz.
Mesa Gisbert, Carlos
	 1990	 Presidentes de Bolivia: entre urnas y fusiles, 2da. Edición. Gisbert y 

cía, La Paz.
Pärssinen, Martii & Ari Siiriainen
	 2003	 Andes orientales y amazonía occidental. Producciones Cima, La Paz.
Roca, José Luis
	 1999	 Fisonomía del regionalismo Boliviano. Plural, La Paz.
	 2001	 Economía y sociedad en el oriente Boliviano (siglos xvi-xx). Cotas 

Ltda., Santa Cruz.



Construyendo nuestra identidad
mojeño-amazónica
Arnaldo Lijerón Casanovas1

¿Qué es la identidad? ¿Tenemos identidad regional? ¿Cómo se alimenta la iden-
tidad? Respondo: ¡Claro que tenemos identidad! La identidad comienza con el 
propio nombre. Todas las cosas toman sentido cuando se les da un nombre. Aquí 
comienza su identidad, porque el nombre representa una cualidad o un conjunto 
de ellas. Son los topónimos, llamados por el español Javier Terrado como “fósiles 
lingüísticos” y por el beniano Rógers Becerra como “arqueología del lenguaje”. 

Por ejemplo, el nombre de nuestros ríos mojeños se caracteriza por cualidades 
referidas al color de sus aguas, o la abundancia o escasez de peces, o la vegetación y 
fauna que habita en sus orillas. Siempre hay algo característico que los distingue y 
forma una de las raíces de su identidad. 

Identidad jurídica: Con relación al sujeto humano, la identidad empieza tam-
bién con el nombre, aunque este dato es insuficiente en el mundo sociológico. Es tan 
indispensable la identidad jurídica, expresa en el carnet o el pasaporte, para desem-
peñar roles privados y públicos en cualquier punto del planeta, que sin ella no po-
demos ejercer nuestros derechos ciudadanos, ni siquiera cobrar un cheque bancario. 

Identidad cultural: Pero si la identidad jurídica es indispensable, lo es más 
todavía la identidad cultural, porque con ella el individuo tiene conciencia de su 
condición histórica; de sus raíces y de sus proyecciones, en medio del presente que 
vive. La identidad cultural, como fenómeno complejo, es el resultado esencial de 
procesos educativos y puede tener diversos niveles de solidez o profundidad. 

¿Qué papel juega la memoria en la identidad?: La memoria juega un papel 
fundamental para la identidad individual o colectiva. Si no hay memoria, no hay iden-
tidad. En otras palabras, nadie quiere lo que desconoce. Dependerá de la solidez de la 
memoria que la identidad tenga la suficiente fuerza sinérgica. Una memoria histórica 
firme generará una identidad vigorosa, pero no en forma mecánica y automática sino 
en el marco de procesos educativos favorables, ya sean escolares o mediante la tradición 
oral comunitaria. Por el contrario, una memoria frágil provocará una identidad débil, 
que será víctima de todas las amenazas del mundo exterior. En este caso, la educación 
ha debido jugar un papel secundario para que la memoria y la identidad sean débiles. 

Memoria y afectividad: Para que el papel de la memoria sea progresivo, hay 
que agregar una buena dosis de afectividad. No encuentro mejor paralelo para ex-
plicar aquello, que lo sucedido con la crianza de una criatura recién nacida: si lo 
alimentamos con los pechos de la madre, sintiendo el calor íntimo del regazo, la 
voz afectiva y la imagen maternal, tendremos un niño sano físicamente, cargado de 
anticuerpos contra las infecciones y otras enfermedades comunes y graves, emo-
cionalmente equilibrado y con un creciente vínculo filial-maternal. 

Por el contrario, si por cualquier motivo el niño es alimentado con biberón y en 
brazos extraños a los de su madre, por muy excelente que sea la marca de la leche, 

1	 Historiador, residente de la ciudad de Trinidad.



construyendo nuestra identidad 39 

Esta apropiación social tiene en 
los medios de comunicación un 
aliado estratégico para avanzar 

con mayor ritmo

no habrá la calidez humana ni el lazo afectivo con la madre, porque sencillamente 
no existe el hechizo mutuo de los sentimientos. Un niño de orfelinato y una madre 
indiferente serán el cuadro de una familia desprovista de amor, con cauces que 
podrán desembocar en actitudes posteriormente imprevisibles. Pero tampoco se 
trata de darle sólo los pechos maternos, sino desarrollar los otros ingredientes emo-
cionales a través del diálogo íntimo de los afectos.

¿Qué es la leche materna y qué es la leche “de tarro” en materia cultural?: 
La leche materna es el caudal de vivencias, emociones y conocimientos de los hechos 
históricos y culturales propios, que nutren al niño y definen una fornida personali-
dad y un afecto profundo hacia sus raíces; en otras palabras, un ciudadano militante 
de su identidad. La leche “de tarro” es el conocimiento de realidades extrañas y leja-
nas, y una afectividad que se desvía por desconocidos parajes que poco o nada tienen 
que ver ni con la memoria o la identidad de este ciudadano o de la comunidad.

¿Cómo se expresa todo esto en nuestra identidad regional?: Nuestro le-
gendario e histórico Gran Mojos y el republicano Beni tienen suficiente contenido 
histórico-cultural para alimentar la personalidad y fortalecer el orgullo de nuestro 
pueblo. En otras palabras, nuestra región amazónica tiene abundante leche ma-
terna que debería ser consumida a través de los brazos cálidos de las escuelas pri-
marias y colegios secundarios, reforzándose en los espacios radiales y televisivos 
que viertan la misma leche materna. Pese a ello, nuestra identidad es 
todavía frágil, porque sus contenidos cuanti-cualitativos no han sido 
hasta hoy elementos curriculares cotidianos en las aulas. 

Por su larga orientación andinocentrista, nuestra escuela aún 
deambula ciega a las palpitaciones de nuestras mejores tradiciones 
históricas y culturales mojeñas. Cuando salí bachiller, conocía de las 
grandes culturas andinas y del viejo mundo, pero no sabía “ni jota” 
de la geografía ni del pasado pletórico que nuestra región amazónica había cons-
truido. Cada vez que pregunto a los jóvenes, percibo la misma situación aunque a 
veces se realizan breves incursiones en nuestra vida pretérita. Por esta ignorancia 
de larga data, hasta nuestro Tricentenario las calles de Trinidad tuvieron nombres 
ajenos a nuestra tradición histórica y cultural, la universidad pública debería hon-
rar valores de indiscutible contexto regional, la provincia Cercado arrastra un resa-
bio colonial con su nombre, etc. ¿Acaso nuestro departamento no debió conservar 
su histórico nombre de Mojos? 

Inclusive, la Chope Piesta Santísima Trinidad, con sus 31 años de experiencia 
entre músicas y danzas folklóricas y elección de soberanas, requiere de una apro-
piación social más honda y sincera por nuestra niñez y juventud. Esta apropiación 
social tiene en los medios de comunicación un aliado estratégico para avanzar con 
mayor ritmo, y configurar una vigorosa identidad histórico-cultural. Decimos esto 
porque los espacios culturales en radio y televisión son casi ausentes, pues por diez 
programas deportivos, hay uno cultural. Ojo, no es que reniegue de ello, simple-
mente lo apunto por curiosidad estadística y para mostrar cómo andamos en este 
ámbito que no podemos ni debemos omitir. Es indudable que la investigación tie-
ne aquí una singular trascendencia. 

¿Cuál es el caudal histórico-cultural, raíz y tónico de nuestra identidad 
mojeño-amazónica? 

Prehistoria: Ha llegado hasta nosotros con los míticos nombres del Gran Mo-
jos o el Gran Paitití, El Dorado o el Imperio de Enín. Aunque todavía es un tanto 
desconocida, ¿acaso no debemos sentirnos orgullosos herederos de una extraordi-
naria civilización hidráulica y agrícola, que viene desde antes de Cristo y existió 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA40 

hasta el siglo XII de nuestra era? ¿Acaso lo que hoy es un castigo de Dios, no era 
ayer una bendición del cielo, porque las inundaciones fueron dominadas con gi-
gantescas obras de tierra, transformando el ecosistema para desarrollar una agri-
cultura intensiva? ¿En qué apuros se ve ahora la antropología que explica que los 
hombres del trópico apenas fueron recolectores, cazadores, pescadores y agricul-
tores precarios, cuando el Gran Mojos revela la geografía cultural más insólita del 
planeta? ¿No es acaso la gran lección de un sistema agrícola sustentable, en suelos 
tropicales infértiles, que está esperando la humanidad? 

Tan espléndida cultura tecnológica la conocemos hoy, por ese gran apasionado 
científico que fue Kenneth Lee, aquel “Quijote” que llegó del norte, y cuando sus 
ojos y su alma descubrieron el Gran Mojos, se quedó para siempre en el sur.

Coloniaje hispano: Poco antes de Colón, y como resultado de aquella desorga-
nización, los habitantes de Mojos sólo buscaron complementarse con el ecosistema 
sin transformarlo, creando una agricultura migratoria en el bosque. Empero, fue-
ron muy díscolos ante los extraños que llegaron con yelmo y arcabuz. Y si los incas 
apenas resistieron 30 años a los españoles, en Mojos los afanes de conquista militar 
se frustraron durante un siglo. Sólo ante el breviario, la cruz y el espíritu evangélico 
de los jesuitas, el mojeño se rindió.

Entre la interculturalidad, el abuso y la rebelión: Durante cien años, las 
Misiones de Mojos fueron pueblos florecientes, tanto en su diversificada econo-
mía como en el arte musical y las artesanías. Las Misiones fueron verdaderos po-
litécnicos de aprendizaje, producción y respeto a los indígenas, y el sincretismo 
religioso mantuvo su acervo musical y coreográfico, que vemos hoy en nuestras 
festividades patronales. Por todo ello, el coloniaje jesuítico, hasta su expulsión en 
1767, no es equiparable con la mita brutal de Potosí.

La mita del Cerro Rico sólo es comparable con la presencia de gobernadores, 
curas y comerciantes que pretendieron arrasar las costumbres jesuíticas, abusan-
do del fanatismo indígena para cometer sus fechorías. Las violaciones mestizado-
ras y hacer del indígena una bestia de carga fueron el denominador común. Pero 
más pudieron el coraje y la libertad que las pailas del infierno, y la rebeldía de 
Pedro Ignacio Muiba, de José Bopi, de Estanislao y Petrona Tilila, de Juan Ma-
raza, dieron el único gesto indígena valeroso en plena guerra de la independencia 
nacional. Así también, gracias al heroico cacique baure Gabriel Ojeari, Mojos es 
un patrimonio boliviano ante la pertinaz invasión portuguesa. Sin tener universi-
dad ni leer a Voltaire, los mojeños levantaron su propio altar y echaron incienso a 
la diosa Libertad. 

Por aquellas razones, y retomando los afanes de Toñito Carvalho, desde el 
2000 hemos logrado con la complicidad del ex-diputado Millán Ribera tres le-
yes: dos que colocan en el podio de héroes nacionales a Muiba, Ojeari y Maraza 
y una que declara fecha histórica nacional el 15 de agosto, en honor a la Marcha 
Indígena por el Territorio y la Dignidad de 1990, cuya aurora alumbra una his-
toria nueva en Bolivia. ¿Hay acaso otra región del país que muestre una pléyade 
de luchadores autóctonos? 

La República y el departamento: Para Mojos fue apenas un cambio de pa-
trones y la agudización del abuso. Ya no son españoles ni curas, sino autoridades y 
comerciantes quienes llegan angurrientos de fortuna. Primero fue la quina y luego 
la goma, con su maraña de expoliación al poblador autóctono. Los indígenas tri-
nitarios prefieren la resistencia pacífica y comienza el éxodo en busca de la Loma 
Santa, reocupando los antiguos hábitats de sus abuelos, entre pampas, bosques y 
ríos del Isiboro-Sécure. 



construyendo nuestra identidad 41 

El pacto que hizo posible las Misiones en 1682, se hizo trizas dos siglos después, 
en 1887 con la Guayochería sangrienta, cuando el hechicero Andrés Guayocho y 
el cacique José Santos Noco enfrentan a los comandos armados que desplazó la 
Trinidad inmigrante y mercantil para detenerlos y volverlos al yugo de la explo-
tación. Guayocho fue torturado y asesinado. Los pocos indígenas que quedaron 
en Trinidad fueron sometidos a juicio bajo acusación de revuelta contra el orden 
establecido. Nicolasa Noza de Cuvene prefirió la muerte del látigo por lealtad a su 
pueblo y su esposo, el cacique trinitario. En medio del martirio, quedaba suficiente 
dignidad para seguir luchando por la libertad. ¡Cuántas lecciones éticas tiene esta 
tragedia para nuestra Historia!

La goma y las guerras del Acre y del Chaco: Pero Bolivia tiene otras expe-
riencias históricas donde el valor de nuestra gente fue puesta a prueba: en el Acre 
y el Chaco. Gracias a las flechas incendiarias del ixiameño Bruno Racua, y al va-
lor guerrero y civil de la Columna Porvenir, organizada y comandada por Nicolás 
Suárez, Cobija pertenece al mapa Boliviano. Y si bien este importante ciclo em-
presarial y económico tuvo un costo social que no compartimos, deja un referente 
de lo que puede lograrse con esfuerzo sostenido. A falta del Estado, la soberanía 
nacional fue plantada y defendida por el trabajo civil. 

Y en el Chaco, el Beni no sólo mandó combatientes valerosos que recuperaron 
territorios perdidos, sino que, en proporción a su densidad poblacional, fue el de-
partamento que dio más soldados y héroes a la contienda. Por la falta de hombres, 
los chacos y centros agroindustriales florecientes quedaron abandonados. El Beni 
prefirió el sacrificio por la patria, antes que sus propios intereses. ¿Qué dice la His-
toria nacional de todo esto? 

¿Qué impactos tuvo la Reforma Agraria y la Reforma Educativa de la 
Revolución Nacional del 52 en el Beni?: No cabe duda que la rica diversidad 
geográfica y etnográfica fue ignorada por ambas leyes. Se pretendió homogeneizar 
lo campesino y el castellano, a costa de las culturas y lenguas indígenas, pero la 
Loma Santa salvó la identidad cultural, especialmente de los pueblos mojeños. Es 
importante hacer una relectura crítica de este periodo, porque generalmente se ha-
bla de las luces pero no de las sombras de aquella revolución, que fueron evidentes 
en el caso beniano. 

Cansadas de la marginalidad estatal, nuestras poblaciones buscaron soluciones 
urbanas y regionales propias, con organismos locales y luchas cívicas, exigiendo 
centros de formación profesional, hospitales, vertebración caminera, base ener-
gética estable, incentivo a la producción agropecuaria, desarrollando sus propias 
estrategias culturales, defendiendo nuestro territorio del expansionismo codicioso, 
tal vez el síntoma más execrable del centralismo irresponsable. 

De la resistencia pacífica a la interpelación histórica: Llamamos así a la 
Marcha Indígena por el Territorio y la Dignidad, emprendida por los pueblos in-
dígenas de Mojos en 1990, en una inédita y efectiva estrategia de reivindicar sus 
derechos territoriales y sociales. Fue una respuesta madura ante la avalancha de 
tractores y motosierras de los empresarios madereros y comerciantes en el Bosque 
de Chimanes, ante el avance devastador de los cocaleros en el Isiboro-Sécure y las 
alambradas ganaderas en las pampas Sirionó. Tuve el inmenso honor de acompa-
ñarla paso a paso desde nuestra llanura amazónica hasta la hoyada paceña, de sen-
tir tan cerquita las palpitaciones profundas de nuestra estirpe mojeña, que flameó 
nuestra bandera verde en la cumbre de los Andes. 

Exhortación final: ¿Qué tal si escuchamos a algunos estudiosos de la historia, 
para tener más confianza en lo que aquí venimos diciendo? 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA42 

Enrique Florescano expresa: “Dotar a un pueblo o a una nación de un pasado 
común y fundar en ese origen remoto una identidad colectiva, es la más antigua y 
la más constante función social de la historia. Al dar cuenta de las épocas aciagas 
o de los años de gloria, o al rememorar los esfuerzos realizados por la comunidad 
para defender el territorio y hacerlo suyo, crea lazos de solidaridad y una relación 
íntima entre los miembros del grupo y el espacio habitado”. 

Collingwood, a su vez, dice que la historia es la disciplina del “autoconocimien-
to humano, pues conocerse a sí mismo significa conocer lo que se puede hacer, y 
puesto que nadie sabe lo que puede hacer hasta que lo intenta, la única pista para 
saber lo que puede hacer el hombre es averiguar lo que ha hecho antes. El valor de 
la historia consiste en que nos enseña lo que el hombre ha hecho y, en ese sentido, 
lo que es el hombre”.

Para John Updike, el historiador sigue siendo el especialista de la tribu que tiene 
el cargo de contarle a los demás lo que todo grupo necesita saber: ¿Quiénes somos? 
¿Cuáles fueron nuestros orígenes? ¿Quiénes fueron nuestros antepasados? ¿Cómo 
llegamos a este punto o a esta encrucijada de la historia presente?”.

Acciones indispensables: Para concluir, propongo una serie de tareas impos-
tergables para investigadores y maestros de kinder, primaria y secundaria, inclusi-
ve de la universidad, así como para administradores públicos y privados, tanto más 
urgentes en el marco de nuestra ansiada Autonomía: 

–	 Necesitamos construir las mallas curriculares para la educación regional, nu-
tridas de nuestra leche materna, que fomenten el conocimiento y valoración de 
nuestra historia y cultura, la investigación científica y el trabajo productivo y 
transformador en la niñez y juventud y la comunidad.

–	 Consecuente con lo anterior, debemos elaborar y publicar materiales peda-
gógicos para las diferentes asignaturas, niveles y grados escolares, a través de 
equipos docentes bien estructurados.

–	 Desarrollar aprendizajes prácticos de los reales valores democráticos en la ni-
ñez y juventud, desde las aulas y espacios de nuestras escuelas y colegios. 

–	 Emprender estrategias sinérgicas de comunicación social en las radios, cana-
les y periódicos locales, y otros medios alternativos, que coadyuven al proceso 
educativo mojeño-amazónico.

–	 Divulgar nuestra historia cultural a través de murales, monumentos y nombres 
de calles en todas nuestras poblaciones urbanas y rurales, poniendo en alto re-
lieve el conocimiento y la autoestima colectiva. 

–	 Promover la edición de una historia departamental y las monografías histórico-
culturales de nuestras provincias y municipios.

–	 Establecer una relación intercultural dinámica y respetuosa con los pueblos y 
territorios indígenas, apoyándolos en sus procesos de desarrollo integral. 

–	 Organizar nuestras festividades patronales de manera tal que sean como las 
inundaciones cíclicas que rebalsan los ríos y fecundizan los suelos arcillosos de 
nuestras pampas.



construyendo nuestra identidad 43 

Propongo una serie de 
tareas impostergables para 

investigadores y maestros de 
kinder, primaria y secundaria, 
inclusive de la universidad.

–	 Fortalecer el magnífico trabajo artístico de la Escuela de Música de San Ignacio 
de Mojos, desarrollando en forma oficial la “diplomacia de la cultura” con su 
Orquesta y Coro Barroco y Renacentista. 

–	 Apoyar el funcionamiento pleno del Instituto Beniano de Bellas Artes, con in-
fraestructura y equipamiento adecuados, consolidando su plantel académico 
de docentes (tenemos convenios con el Conservatorio y Academias del país). 

–	 Desarrollar alianzas estratégicas públicas y privadas para pro-
mover la producción intelectual y artística permanente, median-
te concursos, festivales y publicaciones anuales de literatura, en 
poesía, novela, cuento, ensayo, investigación, historia, biografía, 
pedagogía.

–	 Promover la realización del Festival Internacional de la Cultura 
Amazónica cada dos años, con la asistencia de los países que tienen regiones 
tropicales y sus respectivas expresiones artísticas. 

–	 Una verdadera apropiación de nuestra historia cultural generará una revalori-
zación de hechos sociales y personajes que han contribuido al desarrollo regio-
nal, en diversos aspectos. 

–	 Finalmente, encarar y resolver con coraje y lucidez el conflicto territorial con 
Cochabamba, el diferendo que más lastima nuestra dignidad. 



La intención es problematizar la 
interpretación que se le ha dado 

e indagar y escuchar a los del 
otro lado de la historia

Pedro Ignacio Muiba, el otro lado de su 
historia
Magdalena Gutiérrez de Durán1

El tema escogido en esta oportunidad, y para el coloquio que se abre con el interés 
de encontrar una respuesta en lo que respecta a identidad, folklore y cultura en ge-
neral, es un pequeño análisis que trata de mostrar el otro lado de la historia, me re-
fiero al alzamiento de Pedro Ignacio Muiba en 1810. Este hecho fue protagonizado 
por los indígenas trinitarios en pos de sus derechos, su dignidad, su nacionalidad, 
su identidad y libertad propia.

Este hecho oficialmente ha sido y sigue siendo interpretado de manera concer-
niente a la sociedad dominante, con una visión “nacionalizadora” que unifica los 
intereses y aspiraciones en el afán de figurar a nivel nacional en el hito de la inde-
pendencia de lo que hoy es Bolivia.

La intención, entonces, es problematizar la interpretación que se le ha dado e 
indagar y escuchar a los del otro lado de la historia, es decir, a los 
actores mismos.

Trinidad es la segunda reducción de Mojos, fundada en 1686 por 
el padre jesuita Cipriano Barace con los indígenas Mojos. Desde en-
tonces, se formó (este pueblo) en la doctrina católica y los Mojos 
fueron los primeros pobladores de esta ciudad, por lo que es lógico 

suponer el fuerte contenido mestizo que tiene hoy en día, con una pequeña parte 
de indígenas, congregados y organizados en un barrio donde mantienen su organi-
zación de “cabildo indigenal”, llamándose así también el barrio.

En la actualidad, todos los individuos o grupos intentamos llegar a vivir una 
sociedad más justa; tratar este tema o indagar sobre su concepción es de mucha im-
portancia social. A nivel nacional, los pueblos indígenas están logrando un espacio 
cada vez más considerable y de peso, sobre todo en la zona andina, aunque esto 
no ha impedido que en el oriente también se luche y se trabaje en este sentido. La 
prueba más clara de lucha fue la “Marcha por el Territorio y la Dignidad”, donde 
fueron los primeros en pedir reformas a la constitución, logrando con aquella mar-
cha la tierra que les pertenecía.

Cabe entonces reforzar esta lucha, reivindicando el alzamiento de Pedro Ignacio 
en 1810, año en el que instauró un gobierno indígena por el periodo de dos meses, 
reivindicándolo como un hecho histórico absolutamente indígena, que permite re-
afirmar la identidad y la causa de lucha de su pueblo hoy en día.

Me refiero entonces al hecho mismo, que acontece exactamente el 10 de no-
viembre de 1810, fecha en la que el líder indígena trinitario Pedro Ignacio Muiba 
instaura un gobierno indígena en Trinidad y Loreto (primera reducción de Mojos), 
ya que le acompañaba el cacique de dicho pueblo. Es así que estos dos líderes, 
lucharon para liberar a sus pueblos de la injusticia social que se plasmaba en ese en-
tonces en la esclavitud y grandes humillaciones para con los hermanos indígenas.

1	 Estudiante de antropología en la ciudad de Trinidad.



pedro ignacio muiba 45 

El objetivo general es problematizar, de alguna manera, el sentido con el que 
se ha interpretado este hecho; el objetivo específico es plantear el otro sentido que 
puede haber tenido el hecho respecto al carácter absolutamente indígena, y que 
hoy en día se reconozca en su justa medida, pero no como un hecho aislado. Con 
esto se pretende lograr un mayor entendimiento entre el Estado, las autoridades 
locales y la ciudadanía dominante con las minorías indígenas trinitarias y por con-
siguiente de las otras minorías étnicas de la zona, así como también con el mayor 
porcentaje de campesinos y proletarios que continúan, desde distintos ámbitos, 
prestando un servicio a la sociedad.

La idea es la de reivindicar a la sociedad indígena mojeña con miras a fortalecer su 
identidad en la actualidad, aunque resulte un poco reaccionaria precisamente por el 
prejuicio que se mantiene en la sociedad en general. Debiéramos conformarnos o con-
formarse los actores con el reconocimiento como tal, es decir, como “héroe nacional 
de la independencia”, porque es un gran reconocimiento que se hace a los indígenas.

Para justificar la problemática planteada, daremos una mirada al personaje cen-
tral: Pedro I. Muiba, destacado ya desde los inicios del siglo XIX, aunque ya cono-
cido personaje antes de entrar a dicho siglo. Tenía una visión clara de la explotación 
a la que estaban siendo sometidos sus hermanos desde la expulsión de los jesuitas 
de Mojos en el año 1767, dentro de los cuales una serie de gobernadores y curas 
seculares abusivos y explotadores humillaban y esclavizaban a los indígenas.

En su formación, Muiba incentivó su espíritu liberador con el único ilustrado 
gobernador de Mojos, don Lázaro de Ribera, quien gobernó Mojos por un periodo 
de seis años, en los cuales con una sensible visión social organizó con base en el 
trabajo jesuítico a los pueblos de Mojos. En este corto tiempo, Pedro Ignacio fue 
uno de sus colaboradores más cercanos.

Con esta referencia se demuestra que ya en aquella época se cuestionaba la ma-
nera de administrar la sociedad indígena organizada que habían dejado los jesuitas, 
ya que el proyecto de don Lázaro de Ribera cuestionaba la dirección que había 
tenido Mojos desde la expulsión de los jesuitas y que había estado a cargo de curas 
y gobernadores sin instrucción para ello. De esta época resultó que se tachaba a los 
indígenas de infieles, flojos, borrachos y otras desidias más que se les han atribuido 
hasta nuestros días, precisamente por una herencia colonial post-jesuítica sesgada 
de la realidad social de aquellos pueblos de Mojos.

Por qué no llamar entonces a este hecho histórico del alzamiento de Muiba “el 
primer grito indígena por la libertad en Mojos”. Pareciera ser que los “carayanas” 
nos estamos enrolando en ese hecho histórico (de alguna manera) para así poder 
reivindicarlo y ponderarlo cuando lo llamamos “el primer alzamiento por la inde-
pendencia en Mojos”. Resulta poco creíble si se hace un análisis social y antropoló-
gico de la época, que Muiba hubiera querido liberar a todos; es más, precisamente 
lo que pretendía era liberar a su pueblo de esos “carayanas” representantes de la 
corona española en ese entonces, explotadores y esclavizadores que velaban por sus 
propios intereses. Si examinamos un poco más la historia de Mojos, encontraremos 
que esa misma mentalidad y actitud colonizadora prosiguió en la administración 
y con mayor crudeza después de creada la República y hasta mucho después de 
entrado el siglo XX. El auge de la goma llevó a la explotación inhumana de las et-
nias mojeñas, de la cual surgieron los líderes Andrés Guayocho y José Santos Noco 
Guaji, quienes llevaron al éxodo a los indígenas, tratando de paliar los abusos, éxo-
do que terminó en varias masacres de los indígenas. Estos hechos tienen mucha 
conexión y relación entre sí y los menciono aquí en el afán de hacer notar el carácter 
absolutamente indígena del alzamiento de Pedro Ignacio en 1810.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA46 

Concluyendo la propuesta, la problemática está planteada como un incentivo 
a seguir trabajando e investigando para dilucidar los hechos históricos que con-
ciernen a los indígenas trinitarios y mojeños en general. Qué mejor entonces que 
investigar desde la óptica de ellos mismos, es decir, del pueblo indígena trinitario.

El beneficio de reconocer el alzamiento de este líder como absolutamente indí-
gena, y también de otras manifestaciones de los pueblos indígenas como propues-
tas de libertad e igualdad social, es que se puede llegar a implantar en la sociedad 
indígena actual como un refuerzo a su identidad y a su lucha por el espacio en la 
sociedad moderna y la aceptación de la misma como pueblo diferente y autónomo.

DEBATE CON INTERVENCIÓN DEL PÚBLICO

Arnaldo Lijerón
Es recién con la colonia que vienen los nombres, nuevos nombres, los nombres que 
nos pone, que crea el conquistador, que crea el dueño de la Audiencia Charcas o 
los conquistadores y expedicionarios que entran a Mojos. Esa gran unidad terri-
torial, cultural, por todo lo que vamos descubriendo a través de la antropología es 
dividida. Aparece Ballivián y nos divide en tres y nos cambia el nombre que más 
se conocía y nos divide en Yuracarés, Mojos, Caupolicán, como cosas distintas. No 
nos preguntaron para hacer eso, y vamos a ver qué más sigue: desaparece Mojos a 
los pocos años, porque el ‘56, la nueva distribución político-administrativa desde 
allá hace desaparecer completamente la palabra Mojos, porque ya las provincias se 
llaman Magdalena, Sécure, Cercado y Reyes. Mojos quedó totalmente extirpado, 
lo central, la sangre, en el más amplio sentido. Mojos ha de aparecer recién como 
concepto y unidad territorial más pequeña al crearse la provincia (Provincia de 
Mojos), hace poco, después de la Guerra del Chaco.

¿Quién nos preguntó para hacer todo eso? Nadie y nosotros venimos ahora a 
discutir cosas que decidieron otros, hasta ahora ha sido así. Concuerdo y así lo 
dice este documento. Este es un proceso y apenas estamos empezando, por suer-
te la prehistoria está revelándose con tantas luces a través de las investigaciones 
radiocarbónicas y no podemos sentirnos como cuando salimos de colegio, que 
nuestra historia llegaba apenas a la vuelta de la esquina con los jesuitas y ahí se 
acababa. Ahora podemos sentirnos prehistóricos de orgullo porque tenemos un 
ancestro remoto, pero de tanta valía cultural y científica a nivel mundial, no sólo 
a nivel regional o nacional. Porque esa cultura hidráulica nos catapulta a las más 
importantes civilizaciones del mundo y con una lección para el futuro: cómo es su 
desarrollo sostenible, cómo es la recuperación o la fertilización de zonas no aptas 
para el cultivo. 

Hay un mensaje no solamente escondido allá, sino un mensaje para la humani-
dad en este momento, pero este es un mensaje de investigación. Concuerdo plena-
mente, pero lo que ya dijeron varios y lo que ya mencionamos, acerca del conoci-
miento escolar, y de los medios de comunicación, aquí no hay ninguna identidad 
que pueda fortalecerse, que pueda mantenerse, que pueda construirse cotidiana-
mente si esa identidad no la “desparramamos” en el conocimiento cultural, en el 
conocimiento escolar, en los medios de comunicación y en todas las posibilida-
des que tiene la ciudadanía para informarse y para “beber lo suyo”. Pero nosotros 
como docentes tenemos la responsabilidad, porque la Ley de Reforma Educati-
va de hace diez años atrás nos dio la oportunidad de programar nosotros mismos 
nuestros conocimientos; hasta ahora no nos hemos puesto a valorar siquiera esa 



pedro ignacio muiba 47 

extraordinaria oportunidad de que nosotros deberíamos hacer con nuestras manos 
lo que se dejó por mucho tiempo: el diseño curricular y la enseñanza de nuestros 
propios conocimientos, que cada día nos sorprenden con las investigaciones ar-
queológicas e históricas. Así, ese es un reto para nosotros, para nuestros colegas 
de estudios sociales, para todos los que nos interesa el conocimiento y la identidad 
como algo sustantivo en esta era de la globalización.

Pilar Gamarra
Quiero compartir con ustedes el punto más significativo de este asunto de las cul-
turas tempranas que yo les mencionaba, esa decisión y esa conformación de la idea 
de Beni centrada en Mojos: ¿de dónde proviene esta idea? Les decía que hay un 
desconocimiento hasta los años 50, tanto de la historiografía nacional como benia-
na e incluso de los propios trabajos desarrollados de lo que es la realidad de la hylea 
amazónica. Los trabajos de esta última década en materia arqueológica, etnográfi-
ca y una revisión muy concienzuda de las crónicas coloniales que relatan sobre todo 
las incursiones del imperio incaico y con posterioridad también las incursiones ibé-
ricas coloniales nos darían pautas sobre la presencia de varios reinos o cacicazgos 
con extensa población en el norte amazónico. Inclusive autores como Martín Pärs-
sinenn se atreven a mencionar, con soporte de investigaciones arqueológicas en lo 
que son los restos de terraplenes y los restos de aprovechamiento de espacios en el 
territorio ex Acre boliviano y lo que es en la actualidad la fortaleza Las Piedras, un 
poco más abajo de la confluencia del Beni y el Madre de Dios, que probablemente 
el reino del Paitití hubiera estado ubicado allí y que los paititianos, para hablar en 
esos términos, habrían tenido relaciones tanto con el Imperio Incaico como con la 
cultura o grupos mojeños. Más bien, para hablar en términos generales, Paitití y 
Mojos habrían sido muy conocidos y cercanos. Creo que eso es importante para los 
benianos. No lo digo para hacer una reivindicación sino para hacer un reconoci-
miento general, global de lo que es esta idea del Beni y para que de alguna manera 
tratemos de profundizar y ampliar esa idea también en el momento fundacional 
jurídico político de 1842. 

Probablemente como el ingeniero Pinto tiene poco respeto por la imagen del 
general Ballivián, yo tengo una opinión contraria, creo que Ballivián era un gran 
estadista, creo que tenía un profundo conocimiento del Beni. Pero, además, tiene 
una cosa que es más significativa e importante también para la conformación de 
nuestra identidad como departamento, él proyecta la conformación de un espacio 
con base en un plan general geopolítico del Estado boliviano. Es decir, el Beni no 
se crea sobre las jurisdicciones coloniales y es un proyecto realmente. Por primera 
vez en Bolivia se crea un espacio jurídico con una proyección de desarrollo del Es-
tado, eso creo que me pareció significativo mencionarlo. Por otro lado, me hubiera 
gustado hacer algunas citas y creo que a partir de entonces queda explicitado por 
qué la idea de Beni se centra en Mojos, y dice así:

El Prefecto Carrasco, en 1851, establecía lo siguiente: (y digo textualmente) en 
un informe General, decía: “no es un avance temerario decir que la actual demar-
cación política del Beni es contraria a la naturaleza, a la ilustración, a los princi-
pios constitucionales proclamados por la República, a los intereses de las mismas 
comarcas asociadas que no pueden continuar en tal forma. La provincia de Mojos 
ha constituido por sí sola este joven departamento, añadiendo que varios factores 
imposibilitan su enlace social y que la actual existencia jurídico-política es per-
judicial al progreso y a los intereses patrios”. Hay necesidad imperiosa de refor-
marlo, es decir, son hombres de estado que en ese momento recogen la vivencia 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA48 

y ¿cómo se percibe la idea de ese departamento? Es decir, lo que quiero recalcar y 
reforzar con esta lectura documental, es que la idea de Beni está muy constreñida 
a lo que es Mojos. Los hombres de estado y la población no quieren reconocer que 
el Beni es Apolobamba, que el Beni es Yuracaré y que el Beni es norte amazónico 
aún poco conocido. Otro elemento que quiero recalcar es una cita con respecto a 
lo que es la incomodidad de la creación, por ejemplo, de un espacio como el norte 
amazónico y una administración jurídico-política como son las delegaciones en 
el norte, ¿qué es una delegación? y ¿por qué se crean las delegaciones en el norte 
amazónico, que además no dependen del departamento del Beni? Están en su ju-
risdicción política, pero en lo administrativo y en lo económico están supeditadas 
directamente del estado central, es decir no al departamento. Eso hace que el Beni 
se vea diezmado en sus ingresos económicos que provenían de la goma elástica, 
pero además que no tenga ingerencia mayor ni tenga potestad de decisión sobre 
ese espacio. Eso es muy importante y les voy a mencionar solamente una lectura 
textual: “Las rentas nacionales soportaron en su salvaje desborde la presión de la 
mano secante del delegado, cuya jurisdicción llegó a confundirse con la del Pre-
fecto del Beni, invadiendo sus atribuciones hasta hacer que la autoridad de éste en 
la provincia Vaca Díez sea de mera fórmula, completamente nula. El delegado fue 
subprefecto en Riberalta, prefecto en Guayaramerín y Villa Bella y autócrata en el 
resto de la región. La provincia Vaca Díez pertenece de nombre al departamento 
del Beni, dígalo el delegado nacional del territorio de colonia, dígalo el Prefecto, 
el Subprefecto y el supremo gobierno; el primero que no logra en la práctica ex-
tender su jurisdicción hasta allí, y el segundo que faculta al delegado”. (esto es 
textual en un informe). ¿Por qué esta pelea? yo le llamo pelea porque posterior-
mente va a tener otras connotaciones, como la posición inclusive del norte de con-
formarse en un solo departamento. ¿De qué proviene? También son mis hipótesis 
preliminares, lo que digo es que los delegados iniciales del territorio de colonias 
y los siguientes, podemos decir, 10 o 15 hombres que le siguen como autoridad, 
son hombres de peso en la política pública, son hombres de peso en el estado, 
son hombres como José Ballivián que es Ministro de Estado, que es Ministro de 
Guerra y que tiene realmente un peso en la política absolutamente significativa. 
Son hombres como Pastor Baldivieso, para sólo nombrar algunos que detentan 
además con posterioridad vicepresidencias de la República, Ministerios, son 
hombres que en definitiva están dispuestos a compartir el poder político con un 
Prefecto de un departamento empobrecido y distante, y con eso quiero terminar. 
Muchas gracias.

Pregunta: ¿Acaso en la época de la goma no hubo también fuerte proceso del mestizaje, 
es decir indígenas procedentes de Mojos no fueron llevados hasta el norte? 

Jorge Cortés
Por supuesto, desde la expulsión de los jesuitas hasta la goma hay un segundo pro-
ceso del mestizaje después del que se dio en el periodo misional. Es el de los curas, 
es el de los gobernadores que, con la excepción de Lázaro de Ribera y algunos más, 
vinieron a saquear, a mestizar y a alcoholizar el Beni. Perdonen la dureza de mis 
términos, la goma significa un proceso entre otras cosas de enganche y de migra-
ción masiva de la mano de obra indígena para los establecimientos y barracas del 
norte, en alusión a lo que llama con propiedad los chunchos, los salvajes, los bár-
baros. Aparentemente, ante la visión de sus empresarios no eran tan buenos obre-
ros, era mejor utilizar a los dóciles mojeños. Entonces, se da este proceso, en ese 



pedro ignacio muiba 49 

momento Trinidad es una etapa de tránsito entre Santa Cruz y el norte, y el norte 
va generando poco a poco elementos y matices de una identidad también joven, 
también nueva. Lo que quiero decir a todo esto es que tanto el Beni como Pando 
son los dos únicos departamentos creados por el Estado boliviano y es más regular. 
El resto de los departamentos fueron los antiguos corregimientos en las zonas de 
Los Andes o la gobernación de Santa Cruz.

Pregunta: Han hablado, y me parece muy interesante el tema, de la memoria colectiva 
versus la histografía oficial ¿podrían profundizar eso, decir cómo está en la memoria 
colectiva la historia? 

Pilar Gamarra
Me parece que debemos volver a hacer una relectura y volver a hacer una cons-
trucción colectiva de que el Beni no se reduce a Mojos. El Beni es algo más, pero lo 
interesante de ver en el proceso documental desde 1842 hacia adelante es que esa 
construcción ha sido heredada, esa construcción fue percibida así. Incomodaba a 
los hombres de la cultura mojeña o del espacio mojeño si quieren así mencionarlo, 
o no sabían cómo adherir ese nuevo espacio con todo su proceso además socio-
cultural, económico etc. Y entonces nos queda un gran trabajo por construir una 
memoria colectiva que recupere justamente nuestra multiregionalidad. Nosotros 
somos un departamento multiregional y el norte amazónico es el verdadero espa-
cio multiétnico, el norte amazónico es un espacio de connotación y en el proceso 
continental es muy significativo, porque no hay barreras en el continente; es decir, 
la amazonía ecuatoriana, colombiana, brasileña y boliviana, forman un conjunto, 
no solamente un conjunto económico, sino un conjunto de continuos mestizajes y 
transhumancia de diversas etnias de diversas culturas. El norte amazónico resume 
la identidad suiza, alemana, mojeña, orureña, cochabambina, chiquitana, etc.

Rodolfo Pinto
Si me permiten yo quiero añadir algo que nos estamos olvidando, siempre pensan-
do en nuestra identidad. Es el problema de la educación en los colegios. Mientras 
los profesores sigan enseñando literatura como la aprendieron en las normales de 
La Paz o de Sucre, haciéndoles leer a los jóvenes La Chaskañawi, La Niña de sus 
Ojos, etc., vamos a seguir postergando nosotros el conocimiento y la difusión de 
nuestra identidad. Después de este evento yo creo que la jefatura escolar del Beni 
ya tiene que ponerse las pilas, ya debe dedicarse a pelear para que haya la educación 
regionalizada. Ya debemos tener nuestros textos propios desde el primer año de 
escuela, y me refiero al primer año de escuela, porque mi madre se murió pensando 
en que ya iba a salir un texto escolar para enseñar a leer los métodos de la sílaba, 
pero usando los dibujos propios del Beni. Me voy a referir como ejemplo a Flores, 
éste es un libro de lectura que se lee en todo Bolivia parejo y se enseña como si 
fuera la Biblia, pero si uno comienza a analizar el texto se va a encontrar con que se 
le está enseñando al niño las sílabas: “fla-fle-fli-flo-flu”, y la palabra clave ahí es 
flecha, pero el dibujo que está allí es una honda y un niño de seis años le discute a la 
profesora que ahí no dice flecha, que ahí dice honda, porque él todavía no sabe leer, 
y ese tipo de trauma es lo que estamos enseñando en los colegios, en las escuelas, 
porque no tenemos nuestros textos regionalizados. No quiero referirme a colegios 
secundarios ni primarios, quería referirme solamente a los libros básicos que es el 
de los niños de 6 años. Entonces, fuera de lo que estamos hablando de historia aquí, 
tiene que hablarse también de la identidad en las escuelas.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA50 

Pregunta: Quisiera preguntarles, a los cuatro panelistas, si estamos entendiendo el 
sentido en que Arnaldo nos está proponiendo que nos identifiquemos; nos está propo-
niendo que nos identifiquemos como mojeños o mojeñas, amazónicos o amazónicas. 
Pilar, por otro lado, nos está proponiendo que la identidad que nos une, tanto al norte 
como al sur, es la beniana, y finalmente, el ingeniero Pinto no toma elementos del con-
tenido de lo que sería entendido como identidad mojeño-beniana, ¿cuál es el contenido 
histórico que se le está dando a cada una de estas identidades?

Arnaldo Lijerón
Yo creo que falta tiempo para hacer algunas investigaciones en detalle, por ejemplo, 
cuando nos referimos a Mojos-Beni, estamos haciendo una relación en el tiempo 
porque Mojos es bastante histórica colonial, pero Beni es del tiempo republicano. 
Pero vamos entrando un poco más lógicamente y si decimos mojeño-amazónica, 
por decir mojeño, debemos tomar el concepto como antropología y también histo-
ria, antropología e historia en lo mojeño y datos geopolíticos en lo amazónico. Es 
decir, estamos hablando del debate de vertientes que están construyendo la identi-
dad, en este caso, de nuestra región. Hablamos un poquito más para decidir no sé 
si por voto o por apreciación en carácter más general, si de aquí para adelante nos 
vamos a quedar con tales o cuales conceptos. La identidad beniana, si nos acoge-
mos simplemente a la cuestión político administrativa a partir de la República, se 
hará un concepto mucho más profundo con base en nuestra historia. 

Jorge Cortés
Quiero que Rodolfo nos aclare un poco más, porque si mal no recuerdo, la palabra 
Beni en ese mapa, está escrita con “v”. Si tú te acuerdas Rodolfo, todo lo que hay 
en ese mapa encima del Beni que está coloreadito con un verde pálido no tiene ni 
siquiera nombre. El nombre del Acre viene más o menos de la guerra, poquito 
antes, con las delegaciones de 1890 y ni siquiera tiene nombre. Lo que yo quiero 
aludir es, un poco como dice Arnaldo Lijerón, el problema de la identidad; no es 
el problema de qué etiqueta nos ponemos y aquí hay un proceso tardío donde el 
estado de Charcas y hoy el Estado boliviano siempre han marginado las tierras 
bajas en general y dentro de esa marginación de las tierras bajas, lo que hoy es 
Beni y Pando, esas sociedades están en construcción, tienen múltiples problemas 
de lo que es la identidad mojeña con su fuerte ascendiente de religiosidad y de 
ese componente étnico tan fuerte, versus también una presencia mestiza boliviana, 
cruceña, cochabambina, etc. Muy variopinta, muy abigarrada, aquí llegaron desde 
hombres respetables como Carrasco y Manuel Vicente Ballivián y hasta los peores 
pillos condenados a muerte, que los mandaban aquí al Beni para purgar sus penas y 
tuvieron tres hijos mínimo cada uno. Entonces son procesos en formación, yo sería 
cuidadoso en no poner una etiqueta y trabajar en procesos de investigación que to-
men toda esta complejidad de aspectos políticos, administrativos, antropológicos, 
culturales, etc., porque este es el desafío que queda pendiente.

Rodolfo Pinto
Como ha dicho Jorge es difícil definir ahora, pero yo pienso y sigo pensando que lo 
antropológico es lo que manda en nuestro origen. Si nos ponen nombre del depar-
tamento del Beni o nos ponen nombre del departamento Pando en forma posterior 
es muy diferente, pero la identidad de uno viene de su lengua materna, desde los 
Arawak y desde la lengua que se habló acá y que perduró después que desapareció 
el imperio Paititiano: la mojeña. Idioma y antropología, esto debería ser la base 



pedro ignacio muiba 51 

para marcar nuestra identidad, porque eso es lo que marcó también nuestra mú-
sica, nuestras danzas, etc. Todos los nombres son posteriores a los otros, pero si 
nos comenzamos a identificar como mojeños, vamos a crear un problema político 
administrativo, quiero decir, nosotros somos benianos ahora, es decir que al final 
vamos a terminar diciendo, cultura e identidad beniana, pero eso no es la realidad. 
Pero no nos queda más, tenemos que ser identidad beniana, para prepararnos tam-
bién con la identidad pandina que es la misma de nosotros, Arawak, etc.

Pilar Gamarra
Yo creo que, todos ustedes coincidirán conmigo, la identidad es una construcción, 
nunca está acabada y nunca comienza en fojas cero.





Panel 2:
Identidades étnicas

	 Panelistas:	Zulema Lehm, Daniel Bogado,
		 Marcial Fabricano, Jonás Cayu.
	 Moderación:	Dora Ojeda.





Apuntes a la discusión sobre identidades 
sociales y étnicas en el Beni 
Zulema Lehm Ardaya1

El contexto del debate
En los últimos 20 años, tres procesos han puesto de relevancia el tema de las identi-
dades étnicas en el Beni: la Marcha Indígena por el Territorio y la Dignidad (1990), el 
debate sobre las autonomías y el triunfo del MAS en las últimas elecciones nacionales.

En el primer caso, la emergencia de los pueblos indígenas en el escenario políti-
co ha dado como consecuencia el establecimiento de derechos que fueron negados, 
dando lugar a situaciones que interpelan la identidad de lo(a)s ciudadano(a)s. Por 
ejemplo, se tiene el tema de las tierras y territorios e incluso el último censo nacional y 
el debate sobre autonomías que sacan a la luz el tema de identidades departamentales 
y subregionales. El triunfo del MAS añade un componente político partidario y se 
profundizan las diferencias regionales.

Algunas disquisiciones teóricas y conceptuales
La identidad es un proceso de construcción social, de diferenciación de grupos y de 
subjetivación a nivel de los individuos. La identidad se construye a través del pro-
ceso de socialización generando sentimientos de pertenencia y de diferenciación 
respecto de “los otros”. En tanto hecho colectivo, está más allá de los individuos 
pero se expresa a través de ello(a)s. Configura un “ideario colectivo” más allá de la 
categorización que puedan realizar intelectuales aislados, aunque las ideas de estos 
pueden preceder a la construcción de ese “ideario colectivo” que en el futuro pueda 
expresarse como identidad social. 

Por otro lado, la identidad es un fenómeno histórico, cambiante. Los grupos 
identitarios que se presentan hoy podrán no estar mañana. Sin embargo, para el 
análisis es necesario partir de lo que se tiene ahora y en un espacio definido, a 
partir de esto se pueden identificar ciertas tendencias. La identidad étnica es una 
sub-categoría de la identidad social, comparte con ella los atributos menciona-
dos pero es específica en cuanto hace referencia al reconocimiento de un origen 
común. En este sentido, la etnicidad al igual que el género son construcciones 
sociales basadas en diferencias biológicas, pero en su naturaleza está el ser cons-
trucciones sociales. 

La identidad se hace evidente en un juego de espejos en relación a otro(a)s y en 
este sentido el estudio de las identidades es un estudio de las diferencias, se torna 
conflictivo cuando los sujetos sociales que ostentan dichas identidades ingresan en 
la arena del poder y de los intereses. 

Identidades locales e identidades étnicas: ¿Existe una identidad beniana? 
La complejidad de tratar el tema de las identidades deriva de su carácter multifacé-
tico e histórico. Por ejemplo, que una persona hoy y aquí en el Beni se identifique 

1	 Socióloga, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA56 

El Beni constituye uno de los 
departamentos más complejos, 
porque alberga a una población 

de 20 grupos étnicos.

como beniano/a, como trinitario/a en un sentido “localista” o como trinitario/a 
en un sentido étnico, dependerá de las circunstancias y de los contextos. En la vida 
cotidiana puede transitar sin conflicto de una identidad a otra.

En cierto sentido, podría decirse que todo aquel nacido en esta tierra se siente 
beniano, se dice a sí mismo beniano, y probablemente esto es más notable cuando no 
vive en el Beni, cuando se contrasta con otros “no benianos”. Así, la identidad hace 
referencia a un espacio con límites definidos a partir de la historia. Del mismo modo, 
convergen identidades sub-territoriales: lo/as trinitario/as o lo/as movimas o lo/as 
joaquinianos en un sentido hacen referencia a espacios menores dentro del Beni y del 
mismo modo que en el caso anterior hacen referencia al lugar, a un espacio donde han 
nacido. Pero obsérvese que en los casos anteriores la misma nomenclatura hace refe-

rencia también a un tipo de identidad que tiene que ver con el origen 
étnico y en ese caso estamos frente a una identidad étnica. Ser trinita-
rio puede significar que ha nacido en Trinidad o puede significar que, 
sin haber nacido en Trinidad, se autoidentifica como trinitario(a) por 
tener un origen étnico. Existen trinitarios que han nacido en San Lo-
renzo de Mojos, en San Ignacio de Mojos, o en Alto Beni, y se consi-
deran tales. Lo propio en el caso de lo/a s movimas, una persona pue-

de decir ‘soy movima’ haciendo referencia a que ha nacido en Santa Ana del Yacuma 
pero otro puede decir soy movima haciendo referencia al grupo étnico movima.

En ese sentido, el Beni constituye uno de los departamentos más complejos, 
precisamente porque alberga a una población de 20 grupos étnicos (17 amazóni-
cos, 2 andinos y población mestiza). En relación a los pueblos indígenas, el Beni 
concentra a más del 50% de los grupos étnicos que existen en el país. 

Si, desde el punto de vista antropológico y lingüístico, analizamos esta diver-
sidad, se verá que en el Beni coexisten al menos cuatro grupos etnolingüisticos de 
importancia: los arawak, los guaraníes, los tacana, los panos y los chapacura, con 
referencias continentales. ¿Cómo puede explicarse esta diversidad étnica si no es a 
partir de comprender al Beni como un espacio de encuentro de larga data?

La problemática
¿Cuándo empieza a problematizarse el tema de la identidad? En el caso del Beni, 
claramente con las demandas territoriales o las demandas de reconocimiento de 
derechos de los pueblos indígenas, de manera muy evidente a partir de 1990 y, cre-
cientemente, con el reconocimiento de los territorios indígenas. A partir de enton-
ces, se hicieron evidentes al menos dos procesos: la reafirmación de las identidades 
indígenas o étnicas pero también la “manipulación” de estas identidades. Con la 
marcha de los 90, el proceso de identificación se combina con la emergencia de un 
movimiento social. Desde el punto de vista indígena, se entra en conflicto con una 
categoría étnica y de clase: los carayanas. 

El término carayana hace referencia “al blanco”, fundamentalmente a aquel que 
ostenta una posición social y económica que se considera ubicada en la cúspide de 
la pirámide social. Este grupo que se siente interpelado en sus intereses; dado el 
proceso de reconocimiento de derechos indígenas, reacciona no como grupo étnico 
pero sí como clase. Históricamente, el movimiento indígena en el Beni surge en 
oposición a intereses madereros, ganaderos pero también colonizadores, e ingresa 
en el escenario del conflicto otro componente étnico: “el colla”. Comerciante y co-
lonizador, llegado de Los Andes, quechua o aymara o para designar a todo aquel de 
las tierras altas o del occidente del país. El encuentro se torna en conflicto abierto, 
acicateado ahora por la polarización entre occidente y oriente. 



apuntes a la discusión sobre identidades sociales 57 

“Cambas y mestizos”
Al interior del Beni, la denominación “camba” tiene connotaciones étnicas pero 
de manera más marcada connotaciones de clase. Hace referencia a los estratos so-
ciales que se ubican en la base de la pirámide social. No parece ser una categoría 
de auto adscripción de ningún sector sino un calificativo hacia el “otro” consi-
derado “inferior” en la escala social. Desde Los Andes, “camba” hace referencia 
más bien a todo(a) aquel(la) nacido(a) en el oriente del país, no hace distinción 
entre cruceño(a), beniano(a) o pandino(a). Esta denominación promueve la di-
solución de las diferencias entre estas identidades regionales. En retruque y en el 
mismo nivel de generalidad, es particularmente desde Santa Cruz que pareciera 
responderse con una reafirmación de lo “camba”, buscando la misma disolución 
de las particularidades en busca de una articulación pero con un liderazgo hege-
mónico: el cruceño. 

De otro modo, en el Beni, salvo por afirmaciones más intelectuales, no parecen 
existir colectividades que se autoidentifiquen como mestizos. Desde el punto de vis-
ta indígena, “mestizo” implica también la negación de las particularidades. El mesti-
zaje en ese sentido es una construcción social que se forja en la necesidad de conjurar 
o disolver la emergencia y el empoderamiento de los pueblos indígenas. 

Identidad étnica y cultura
Otra de las formas frecuentemente utilizadas para poner en cuestión la existencia 
de los grupos étnicos (indígenas) en el Beni o para descalificar a algunos de sus 
miembros ha sido poner en evidencia la pérdida de ciertos rasgos diacríticos visi-
bles que se supone debieran distinguirlos: una vestimenta en particular, el uso de 
un idioma, etc. Y, sin embargo, aún sin tomar en cuenta el fenómeno de la manipu-
lación de la identidad, estos grupos se hacen presentes: son los llamados “indígenas 
invisibles”, los que a raíz del proceso de reconocimiento de sus derechos y de pro-
cesos de recuperación de su autoestima “re-aparecen” en el escenario, recuperan 
prácticas culturales pero algunas quedan definitivamente en el olvido. Lo anterior 
muestra que identidad étnica y la cultura están indisolublemente asociadas pero 
en la naturaleza de ambas también está el cambio, no necesariamente y de manera 
lineal hacia un resultado homogéneo en el que se pierden las diferencias. 

Las expresiones culturales que distinguen a los grupos étnicos pueden ser mu-
chas pero no necesariamente y en todo momento son inmediatamente visibles. A 
pesar de ello, en el Beni existen espacios donde las diferencias culturales pueden 
ser observables en los detalles: quizás las fiestas patronales tradicionales sean los 
espacios privilegiados para la observación de estas diferencias y particularidades. 



Identidad cultural del mojeño-beniano
Daniel Bogado Egüez1

Cuando abordamos el tema de identidad departamental beniana, se hace un tan-
to difícil contestar a la pregunta ¿quiénes somos los benianos?, porque en el Beni 
no existe un centro poblado ni sector económico que hegemonice o represente la 
identidad del beniano. Al contrario, existen diferentes centros urbanos con nú-
mero más o menos igual de habitantes y con enclaves económicos diferentes pero 
con características socioproductivas similares. En este marco, se han configurado 
identidades locales fuertemente abigarradas, desvinculadas con la capital Trinidad 
y con un marcado regionalismo provincial y/o local (Molina, Soleto, 2002)2. 

Existe un concepto aglutinador, el “camba”, atribuido y aceptado por tres de-
partamentos que comparten símbolos, lengua, folklore y tradiciones semejantes: 
Santa Cruz, Beni y Pando. Pero el nominativo de camba tiene diferentes conno-
taciones y denotaciones respecto a los estratos sociales en los tres departamentos. 

Los sectores dominantes y élites políticas utilizan el concepto camba en contra-
posición de lo colla. De este modo, la identidad estaría basada en una negación de 
lo altiplánico, pero no como un valor regional identitario, sino como una contrapo-
sición regional, y la cultura es siempre un valor (Montecinos, 2005). Para este sec-
tor dominante el termino camba es aún despectivo o peyorativo, sirve para insultar 
a quienes consideran “inferiores”: camba es el mozo, el indígena, el empleado o la 
empleada (Rea, 2005:96).

También la clase media alta mantiene esta línea de exclusión y negación del no-
minativo camba porque lo relaciona con el concepto indígena que para ellos es sinó-
nimo de inferioridad. En la encuesta que aplicamos sobre la identificación con algún 
pueblo indígena, los resultados nos demuestran que el 70% de los encuestados en San 
Borja, Rurrenabaque, Riberalta y Guayaramerín no manifestó su pertenencia a al-
gún pueblo indígena, y sólo un 30% manifestó abiertamente esta identificación. Esto 
nos demuestra que en estos pueblos la cuestión étnica está debilitada, al contrario de 
Trinidad, San Ignacio de Mojos, Santa Ana del Yacuma y Magdalena.

Por su parte, la clase media baja (mestizos) se identifica con el concepto camba 
y, es más, apoyan las reivindicaciones territoriales de los pueblos indígenas con una 
creciente aceptación por sus culturas. En esta clase social el concepto camba está 
internalizado, y poco a poco difunden la identidad cultural en espacios artísticos 
y culturales, aunque hay todavía una cierta carga negativa de este concepto, sobre 
todo cuando se quiere ofender al prójimo.

En la capital beniana y algunas provincias existe una corriente culturalista que 
está promoviendo el rescate de la cultura prehispánica y la música barroca inter-
pretada por músicos mojeños3. La construcción e implementación de un museo 

1	 Filósofo, residente de la ciudad deTrinidad.
2	 Wilder Molina y Wigberto Soleto sostienen que las identidades locales en el Beni se potencia-

ron con la Ley de Participación Popular, donde lo provincial y departamental cobraron menos 
importancia respecto de lo local, los municipios.

3	 En San Ignacio de Mojos se está rescatando la música barroca y regional a través de una or-
questa y coro polifónico.



identidad cultural del mojeño-beniano 59 

Ahora, el reto es fortalecer 
el ser cultural prehispánico 
y dinamizarlo con la cultura 

europea que legaron los jesuitas.

etno-arqueológico en Trinidad y la implementación de casas de la cultura en las 
provincias tienen el objetivo de promover estos valores culturales. Las nuevas 
generaciones están admiradas con la cultura prehispánica y las autoridades de-
partamentales y municipales ya festejan el 10 de noviembre en homenaje a Pedro 
Ignacio Muiba que se rebeló contra la monarquía española el 10 de noviembre de 
1810 (Carvalho Urey, 1975). Gracias al trabajo tesonero de personas, institucio-
nes educativas y culturales se está trabajando en la sistematización de la literatura 
beniana, y la cultura del pueblo mojeño es la que tiene mayor difusión hasta hoy 
(CiddeBeni, 1990).

El sector que acepta el nominativo de “cambas benianos” son los grupos mar-
ginales, los campesinos y los pueblos indígenas que habitan el Beni. Los pueblos 
indígenas se autoidentifican con su etnia: mojeño (trinitario, ignaciano, loretano y 
javeriano), chimán, yuracaré, movima, canichana, moré, joaquinia-
no, baures, itonama, tacana, cavineño, araona, chácobo, esse ejja. La 
identidad étnica prevalece sobre la identidad departamental, pero a 
la hora de expresar la identidad departamental asumen la identidad 
de “camba beniano”. Tanto los indígenas como los campesinos for-
talecen su identidad étnica y socioproductiva a través de sus organi-
zaciones comunales y supracomunales4 y los espacios geográficos o 
tierras comunitarias de origen (TCOs). 

Las TCOs se convierten en los espacios productivos con potencial socioeco-
nómico que permitirá por una parte rescatar la propiedad de la tierra de manera 
“legal” y por otra fortalecer la identidad cultural. Sin embargo, el proceso de sa-
neamiento aún es lento y existen confrontaciones con agentes externos, sobre todo 
con empresarios y ganaderos potentados que se disputan la propiedad de la tierra. 
En este sentido, se produce una contradicción de las élites políticas y económicas 
del Beni, Santa Cruz y Pando, pues por una parte arremeten contra la cultura alti-
plánica y con discursos paternalistas apoyan a los indígenas, pero cuando se trata 
de defender sus tierras y los recursos naturales convierten a los indígenas en sus 
contrincantes acérrimos.

Entonces, el concepto “camba” en general y “camba beniano” en particular 
debe entenderse en estas tres dimensiones manejadas por estas tres clases sociales 
claramente diferenciadas en los tres departamentos. En el Beni, a pesar del avance 
cualitativo y cuantitativo por fortalecer la identidad cultural, aún en algunas pro-
vincias se continúa manejando el concepto “camba” en sentido despectivo, esto 
porque muchos benianos aún desconocen la raíz de la cultura ancestral, porque 
los programas educativos aún mantienen la lógica andinocéntrica y colonialista 
donde enseñan la cultura incaica pre colonial y la historia de Mojos a partir de las 
misiones jesuíticas. Entonces, el referente cultural es la sociedad colonial europea 
con buenos modales o “culta” a la cual se debe imitar para dejar de ser “cambas”. 

Ese es el referente identitario que el sistema educativo ha transmitido hasta el 
momento. Eso es lo que la historia se ha encargado de meternos en la cabeza. Aho-
ra, el reto es fortalecer el ser cultural prehispánico y dinamizarlo con la cultura 
europea que legaron los jesuitas; que ahí están las raíces del camba beniano (Block, 
1997); es decir, los nuevos programas educativos deben apuntar a fortalecer la 
identidad beniana dentro del nuevo régimen autonómico.

4	 Después de los Cabildos Indigenales (organizaciones locales) fundados por los jesuitas en 
1700, han surgido nuevas organizaciones supracomunales como la Central de Pueblos Indí-
genas y las Subcentrales.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA60 

Pero es necesario que los tres departamentos nos sentemos, analicemos y llegue-
mos a consensos sobre nuestra identidad como región. ¿persistirá el nominativo 
camba? ¿O cada departamento debe asumir su identidad a partir de los procesos 
históricos que son diferentes? Por ejemplo, el actual Beni era Mojos y es más cono-
cido como Mojos que como Beni, porque Mojos tiene referencias de pueblo pro-
ductivo en ganadería, artesanía y arte (música barroca). Santa Cruz era Chiquitos, 
pero Chiquitos se quedó pequeño frente a la metrópoli de Santa Cruz, por tanto el 
gentilicio cruceño es más aglutinador. 

Pando asume en menor escala el nominativo de “camba”, se autoidentifican 
más como “pandinos” que como “cambas”, por tanto su identidad departamental 
está más clara y fortalecida. Sin embargo, esto no pasa en el Beni, porque en el Beni 
aún persiste la diversidad cultural y cada provincia, cada municipio asume su iden-
tidad local. Entonces, en el Beni hay que replantearse la identidad departamental 
o fortalecer la identidad de “camba beniano”, “beniano” o rescatar la identidad 
“mojeña” “mojeño-beniano” aunque los pueblos del norte no se verían represen-
tados con esta identidad. O también se puede acuñar el nominativo de “mojeño- 
amazónico” como sugiere Juan Carlos Crespo.

Asimismo, se deben fortalecer los símbolos y tradiciones compartidas en las 8 
provincias. Una de ellas es la fiesta patronal o como se dice “la fiesta del pueblo”. 
Aquí es donde el beniano se siente invadido de un sentimiento de identidad local 
y departamental expresado ante todo con fe y devoción en el santo patrono que se 
acompaña en procesión, acompañado de autoridades departamentales y locales, 
donde degusta de comidas típicas como el majadito con huevo, locro de gallina 
criolla, picante de pollo o el apetitoso lechón al horno con ensalada de papaya ver-
de. Se expresa también en las danzas folklóricas acompañadas de la bombilla5 y 
la belleza de la moperita beniana. También comparte, admira y goza del valor del 
camba beniano en el “jocheo de toros” o juego de sortija6. 

Igualmente, se fortalece la identidad beniana cuando se entona el himno al Beni. 
Ahí es donde el camba brota pecho y dice con voz orgullosa ¡viva el Beni! También 
en ocasiones cuando se encuentra en otras ciudades del interior del país, cuando le 
preguntan ¿de dónde es usted?, él responde con orgullo: ¡yo soy del Beni!

Escarbando nuestra historia
Para construir la identidad regional beniana es necesario acudir a la historia, pero 
no la historia tradicional de libros y cuentos epopéyicos, sino una historia como 
eje articulador entre el pasado y el devenir, una historia en la que no seamos sim-
plemente espectadores, sino protagonistas, una historia por construir. Como dice 
Martínez citado por Alonso Román: “hacemos historia día a día y construimos la 
historia. Porque el mundo del mañana será lo que nosotros hagamos de él hoy” 
(Román, 2005: 60-61).

Entonces, escarbar la historia beniana implica tomar en cuenta el proceso his-
tórico del Beni pero desde la época pre hispánica, pues allí se sientan las bases de 
la identidad regional. Estudios arqueológicos de la última década sólo nos ofre-
cían datos de la cultura mojeña y que provienen de la cultura arawak (Ericsson 

5	  En Santa Cruz se conoce como la tamborita.
6	  El juego de sortija se lo realiza a caballo donde el jinete a toda velocidad y con un puntal pe-

queño tiene que enrolar un pequeño disco (similar a un CD) ajustado a una cuerda horizontal. 
El ganador recibe una ofrenda floral por parte de una simpática dama.



identidad cultural del mojeño-beniano 61 

Clark et al, 1991). Sin embargo, el ingeniero Leigue7 sostiene que el Beni tiene dos 
matrices culturales, la arawak y la pano. El pueblo pano se instaló en la parte nor 
occidental de Mojos (hoy Reyes, Rurrenabaque y Vaca Diez), mientras que los 
arawak procedentes del caribe se instalaron en la parte central de Mojos y constru-
yeron a pulso y con gran simetría extensos terraplenes, lomas artificiales, lagunas, 
canales que cultivaban en camellones (Denevan, 1980; Lee, 1996). 

Las obras hablan por sí solas, ahí están en Loma Suárez, Chuchini, Ibiato, las 
laguna Suarez, Isireri y muchas otras. Los camellones en baures son mudos testigos 
de la existencia de la cultura arawak. Los mojeños y los baures son descendientes 
directos de la cultura arawak. Asimismo, los chácobos tacanas son descendientes 
de la cultura pano y a esta lengua debemos el nombre del departamento Beni que 
en lengua tacana significa viento.

Otro elemento histórico fundamental del ser beniano lo constituyen las misio-
nes jesuíticas. Marcaron una etapa trascendental en la vida y accionar del mojeño-
beniano (Block, 1997). En cuanto a organización política, aún tienen vigencia los 
cabildos indigenales que funcionan desde 1700. En cuanto a la economía, la gana-
dería se ha convertido en la actividad productiva más importante del Beni, con las 
86 cabezas de ganado bovino que trajo Cipriano Barace. Hoy se cuenta con cerca 
de tres millones de cabezas.

Sobre el folklore beniano, en las fiestas grandes de los pueblos se baila el torito 
y el japutuqui que representan justo esta actividad ganadera. También aparece im-
ponente y a la vez ceremonioso el machetero, las jovencitas y jovencitos bailan el 
sarao, trisarao, mozoras, abadesas, los bárbaros y muchas otras danzas.

Si bien, la mayoría de estas danzas tienen su origen colonial, los pueblos indí-
genas tuvieron la capacidad de reapropiarse de estos elementos simbólicos para 
ir configurando la identidad cultural (Alonso, 2005: 124). Pues la cultura no se 
hereda, se hace, se construye, y eso es lo que están haciendo en la actualidad, crear 
y recrear elementos simbólicos que representen y permitan el reconocimiento del 
otro y la autoidentificación nuestra. Pues la identidad necesariamente precisa de 
alguien que le reconozca como ser diferente y que uno se auto identifique con un 
grupo diferente (Albó).

Reconstruyendo la identidad cultural del camba beniano
Para reconstruir la historia del ser beniano es necesario escribirla y asumirla como 
tal. Es necesario establecer oficialmente que la historia del Beni no se inicia con las 
misiones jesuíticas, sino con la cultura milenaria. ¿Acaso no cambiaría la percep-
ción de nuestra identidad si todos los benianos nos sintiéramos orgullosos de un 
pasado milenario glorioso? Y no es por añorar, sino que la cultura es un proceso 
dinámico de construcción, pero para construir se requiere de un cimiento sólido y 
ese cimiento lo encontramos en la cultura prehispánica, raíces culturales del actual 
camba beniano (Lee, 1995). 

En este sentido, la propuesta que planteamos es la elaboración de programas de 
educación con un tronco curricular departamental para que los estudiantes sepan 
desde pequeños cuáles son nuestros orígenes y puedan valorar y respetar las cultu-
ras étnicas que aún perviven en el Beni (Lijerón, 2001). Es decir, contar la historia 

7	 El Ingeniero Leigue, agrónomo de profesión, está realizando una investigación en las riberas 
del Río Beni, Cavernas de “Bacuatran”, cuenta con un pequeño museo arqueológico en su 
domicilio en la ciudad de Reyes y está preparando un libro para publicar sus hallazgos. Los 
datos que obtuvimos aún son preliminares. 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA62 

Tiene cultura el arquitecto
que construye un edificio
de 15 pisos, así como un
chimán que construye un
arco y flecha para cazar.

desde otra perspectiva, más integradora, amplia y con argumentos sólidos basados 
en estudios arqueológicos.

Otro elemento que nos permite reconstruir la identidad del camba beniano es 
deshacernos de viejos mitos que tenemos sobre la cultura y del hombre beniano, 
tales como:

a)	 La cultura como sinónimo de ilustración: Es culto aquel que tiene conoci-
miento, que sabe leer y escribir, el que sabe comportarse en público. 

	 “Son personas cultas aquellas que son dominadoras del saber y 
conocedoras de las artes; por antonomasia dícese de personas “incul-
tas” aquellas de poco saber y conocedoras de las artes” (Montecinos). 

Si bien es cierto, la educación es parte de la cultura pero no lo 
absorbe todo, la cultura es todo lo que el espíritu humano crea, por 
tanto tiene cultura el arquitecto que construye un edificio de 15 pi-
sos, así como un chimán que construye un arco y flecha para cazar.

b)	 La cultura en sentido racial: Sólo tiene cultura la raza blanca. Los negros, 
los indios, los de piel morena son incultos. Lastimosamente este concepto lo 
arrastramos desde la época colonial y el sistema educativo boliviano conserva 
muchos de estos elementos.

c)	 El mito del camba flojo: Incluso en el interior todos piensan que vivimos 
descansando en una hamaca. ¿Seremos flojos? No, lo que pasa es que nues-
tra actividad económica es mayormente de subsistencia, vivimos aún en una 
economía tradicional del día a día. Por eso no nos preocupamos por los sub-
siguientes días, “al fin Dios proveerá”. Pero la autonomía departamental nos 
exige que cambiemos esta mentalidad por la de un hombre con visión empre-
sarial. En la economía de mercado, el tiempo es dinero y el dinero es sinónimo 
de bienestar social.

A manera de conclusiones 
–	 Se debe replantear el nominativo de “camba”, si se lo adopta no debe tener 

carga negativa o despectiva. De lo contrario, cada departamento debe asumir 
su identidad departamental de acuerdo al proceso histórico de cada uno. 

–	 Para rescatar la identidad cultural del “mojeño-beniano” se debe escarbar la 
historia desde la época prehispánica hasta la República.

–	 Para fortalecer la identidad del “mojeño-beniano” es necesario elaborar pro-
gramas educativos regionalizados.

–	 Es necesario continuar indagando, recreando y reconstruyendo la identidad 
regional del nuevo hombre beniano, ese hombre de ñeque, con visión empre-
sarial, generando fuentes de ingresos a través de sus talleres, instalación de pe-
queñas y medianas empresas en diversos rubros socio productivos.



identidad cultural del mojeño-beniano 63 

Bibliografía

Albó, Xavier
	 2000	 Iguales aunque diferentes. La Paz: Cipca.
Bogado, Daniel; Ronald Martorell; José López Dalton
	 2006	 Beni: autonomía con identidad y desarrollo político económico. Trini-

dad: Pieb, U.A.B., marzo de 2006 (inédito).
Block, David
	 1997	 La cultura reduccional de los llanos de Mojos, historia de Bolivia. 

Sucre: Talleres gráficos Tupak Katari.
Carvalho Urey, Antonio
	 2005	 Pedro Ignacio Muiba, el héroe. Trinidad: Creativo 100 por ciento.
	 1983	 Beni, interpretación histórica. Trinidad: Renovación
CiddeBeni
	 1990	 “Diagnóstico socioeconómico de los indígenas mojeños en la ciu-

dad de Trinidad”, Trinidad: CIDDEBENI.
Denevan Williams
	 1980	 La geografía cultural aborigen de los llanos de Mojos. La Paz: Juven-

tud. 
Erickson Clark, et al.
	 1991	 Estudio preliminar de los sistemas agrícolas precolombinos en el depar-

tamento del Beni (informes de campo). (Inédito).
Instituto Nacional de Estadística
	 2001	 Censo nacional de población y vivienda. La Paz.
Lijerón, Arnaldo
	 2001	 Mojos Beni: aproximación a una historia amazónica del Beni. Trini-

dad: CIDDEBENI.
Lee, Kennet
	 1995	 Apuntes sobre las obras hidráulicas prehispánicas de las llanuras de 

Mojos. Una opción ecológica (inédito).
Molina, Wilder, Wigberto Soleto
	 2002	 Sociedad local y municipio en el Beni. La Paz: Pieb. 
Molina, Wilder
	 2006	 Formación del sistema político departamental, ponencia en el II en-

cuentro “el Beni hacia las autonomías y la constituyente”. Trinidad.
Montecinos, Hernán
	 2005	 “Significado de la palabra cultura” en El juguete rabioso,127, del 17 

al 30 de abril, 2005. 
Navia, Carlos
	 1993	 Los desafíos del Beni, Trinidad 2006: propuesta autonómica para el 

Beni. Ponencia, II encuentro departamental “El Beni hacia las auto-
nomías y la constituyente. Trinidad.

Prefectura y Comandancia General del Departamento del Beni
	 2006	 “El Beni hacia las autonomías y la constituyente”. Encuentro de-

partamental. Trinidad.



Los siglos de exclusión que 
vivieron los pueblos indígenas,
y su negación a desaparecer
en el tiempo, son un ejemplo 

digno a ser destacado.

Multietnicidad y multiculturalidad
Marcial Fabricano Noe1

El beniano es un producto de ensamblaje diverso. En un sector social vemos una 
diversidad de caracteres y comportamientos culturales diferentes; también la en-
contramos en lo indígena, que también vive su propio fenómeno de reconstruc-
ción, considerando que hubo una etnocida acción oficial de borrar todo lo indígena 
para implantar el eufemismo del campesino.

Son numerosos los pueblos indígenas ubicados en nuestra vasta geografía de-
partamental. Un reciente trabajo patrocinado por la Fundación UNIR Bolivia, 
nos llevó a conocer un poco más de esa diversidad étnica beniana. Fue así que 
establecimos la existencia de 24 pueblos indígenas, muchos de los cuales están 
a un paso de perder uno de sus elementos principales de identidad, su lengua 
materna. Del mojeño loretano sólo existe el pequeño vocabulario y catecismo 
del padre Pedro Marbán, el itonama lo podemos escuchar de 2, máximo de 3 ha-
blantes, el canichana de 2 viejitos, lo mismo del cayubaba. Aunque, debe decirse 
que sí hay otros pueblos con mayor experiencia en el rescate y revalorización de 
su lengua materna.

Eso también nos refleja una parte de los siglos de opresión, ex-
clusión y abusos que sufren hasta hoy los pueblos indígenas que, sin 
embargo, fueron los que se animaron a enfrentar sus limitaciones en 
busca de un mejor destino y, con ello, más cuestionados que apoya-
dos, protagonizaron la histórica Marcha Indígena por el Territorio y 
la Dignidad en 1990. Así, dieron al mundo indígena el valor social 
antes negado por el resto de los bolivianos; pero no sólo eso, también 
mostraron parte de la rica identidad beniana, sus raíces culturales, la 

existencia de una cultura viva, que es también uno de los elementos que da conte-
nido a nuestra constitución que habla de la Bolivia multiétnica y pluricultural, con 
23 de los 35 pueblos indígenas existentes en el país. Este es un elemento central 
como expresión cultural beniana, una contribución directa a la identidad que bus-
camos construir y mostrar orgullosos ante los demás.

Los siglos de exclusión que vivieron los pueblos indígenas, pero a su vez su 
negación a desaparecer a desfallecer en el tiempo, son un ejemplo digno a ser des-
tacado como la parte central de la construcción social y cultural de lo beniano. Es 
precisamente la raza, la cosmovisión y sus comportamientos sociales a través de los 
años de abuso que sufrieron, lo que debe prevalecer en estos nuevos tiempos con 
amenazas de aculturación, pero no de la neo-colonización andina a la que se refiere 
con mucho odio. Creo que ahí no está el peligro porque por siglos, y hay mues-
tras científicas de ello, ambas culturas pudieron intercambiar relaciones y nadie 
sometió a nadie, ni con la carga maligna del conquistador. Para mí el problema 
comienza en casa, donde todavía hay sectores, élites que se niegan a reconocer de-
rechos consagrados de los pueblos indígenas y para ello se usan muchos métodos 
como el enfrentamiento entre compañeros de raza. Ya se ha empezado a escuchar 

1	 Dirigente Indígena Mojeño, residente de la ciudad de Trinidad.



multietnicidad y multiculturalidad 65 

el descontento, por no decir la envidia, del campesino contra lo que consiguió el 
indígena.

Pero como dijimos al principio, nuestra sociedad beniana es muy diversa. Lo 
indígena es una parte, pero la más rica por sus connotaciones culturales, por tanto, 
en la construcción de la identidad, es la tradición ganadera, la riqueza forestal y en 
ello lo valioso de pertenecer a la macroregión más importante del mundo, la Ama-
zonía. En lo que concierne a nuestro panel, diremos como conclusión que: tenemos 
el valioso elemento tangible, perceptible, real, nuestra importante y valiosa riqueza 
multiétnica, que sin embargo no basta con su reconocimiento, sino que precisa de 
acciones públicas, que vaya más allá de las declaraciones para preservarla y fortale-
cerla en el tiempo. De lo contrario, tendremos pueblos indígenas reunidos por un 
interés político, y que ni siquiera hablen su lengua.

La construcción de la identidad beniana no debe pasar a vuelo de pájaro el apor-
te indígena, debe estar incluida en la simbología porque da contenido a la misma. 

Por eso, en el proceso autonómico por el que se lucha, debe tomarse en cuenta la 
demanda autonómica de los pueblos indígenas, de gobernarse, regirse de acuerdo 
a sus normas y que no sea simplemente insumo para lo lírico y folklórico que nos 
recrea solamente para las fiestas patronales.

–	 En concreto, sugiero el fortalecimiento como identidad de lo beniano.

–	 Respetar y fortalecer la identidad de los pueblos indígenas, tomándolas en 
cuenta en el nuevo régimen autonómico.

–	 A su vez, ir construyendo la identidad basada en el legado antropológico de lo 
mojeño, pero tomando en cuenta la mayoría de las identidades étnicas que no 
son precisamente de procedencia arawak.

–	 Estos elementos se deben ir construyendo con lo geopolítico. Ya lo decía, valo-
rar, aprovechar la riqueza de la pertenencia amazónica.

–	 Todos los pueblos tienen su identidad y con orgullo lo dicen, lo expresa su gen-
te, pero ante lo externo, ante los otros, somos orgullosos de decir que somos 
b-e-n-i-a-n-o-s. Al riberalteño que no le gusta la capital Trinidad, al final de-
clara que es beniano. El colla que vino de Los Andes y radica aquí dice que es 
beniano, mucho más sus hijos.

–	 Entonces, debemos darle contenido, construir, fortalecer esa identidad que nos 
une como benianos.



Multietnicidad: diversidad que nos une 
y que da contenido a nuestra identidad 
como benianos
Juan Jonás Cayú Rossel1

Un saludo especial a las distinguidas autoridades de la Casa de la Cultura del Beni 
y a las mujeres y hombres comprometidos con el quehacer cultural, que ahora se 
preocupan de un tema medular: la identidad de lo beniano. 

El complejo mundo de la identidad beniana diría que empieza precisamente en 
la suma de su diversidad: para bien o para mal, dependiendo de la región donde el 
beniano se encuentre, ni siquiera hubo la gran ciudad nucleadora de las demás, no 
hubo la ciudad Beni, que al nombrarla identifique a todos sus habitantes, como 
ocurre con el cochabambino, el paceño, el cruceño. Somos de la región, me refie-
ro como pueblo: loretano, trinitario, borjano, santa roseño, riberalteño, pero lo 
importante es que también reconocemos ser benianos; somos orientales, pero de 
Beni, para diferenciarnos de los otros cambas.

Somos diferentes, particularmente por nuestra diversidad étnica, social, religio-
sa o económica, pero al final nos identificamos como benianos. Es como si siguié-
ramos al hombre del materialismo, Carlos Marx, quien explica el método de la 
economía política señalando que “lo concreto es concreto porque es la síntesis de 
múltiples determinaciones, por lo tanto, unidad de lo diverso”; algo que nos ex-
plica con una visión mucho más particular el antropólogo y lingüista Xavier Albó, 
quien ya precisa que “un tejido multicolor de orígenes, lenguas y culturas es la 
realidad de nuestro país; en suma, iguales aunque diferentes”.

Es esa serie de códigos de comportamiento social y cultural lo que nos identifica 
como parte de un todo, diferenciándonos de los demás que también construyen lo 
suyo. Con ello compartimos el concepto de que la identidad es una construcción 
social en permanente evolución y que, por tanto, no es inherente a la persona. No 
basta con el origen del nacimiento porque se va asumiendo con las bases sociales 
del ambiente o también se rechaza por el proceso mismo de aculturación.

1	 Periodista de la ciudad de Trinidad.



Panel 3:
Expresiones de la identidad beniana 
en lo político: movimientos sociales, 

regionales, propuestas políticas, 
identificación de intereses, consignas 

y símbolos

	 Panelistas:	Luis Alberto Vaca, Palmiro Soria, Jorge Melgar,
		 Zaid Zeitún, Héctor Ortiz Havivi,
		 Eulogio Ibáñez.
	 Moderación: 	Mario Gonzales





Los gobiernos prefecturales no 
han asumido ni ejecutado todas 
las facultades que la ley les ha 

otorgado.

Los partidos políticos en el Beni
Luis Alberto Vaca1

Más que nunca, en este momento nuestro pueblo necesita de reflexiones de inter-
cambio de criterio, puesto que al ingresar nuestro país en un proceso de profun-
dización de la descentralización de los regímenes autonómicos por los que hemos 
optado en el referéndum último, realmente es necesario que se vayan definiendo las 
bases de la identidad cultural, las cuales tienen que ser los cimientos fundamentales 
sobre los cuales planifiquemos el desarrollo a partir de este momento histórico.

Voy a limitarme a recoger la recomendación de la invitación, donde dice que más 
que una exposición académica, es una relación de conocimiento intuitivo y de la vi-
vencia misma. En este sentido, no soy politólogo ni investigador social, sino simple-
mente trato de responder a la invitación de los organizadores. Voy a tratar de trans-
mitir algunas inquietudes que mi vivencia como un ciudadano más de este pueblo.

La expresión política a partir de la vida republicana ha sido protagonizada prin-
cipalmente por los partidos políticos, cuya actividad se puede resumir en lo si-
guiente, desde mi punto de vista:

–	 No han satisfecho las necesidades de desarrollo regional ni de 
bienestar individual de sus habitantes, esto en todos los niveles 
sociales y en todas las regiones y características étnico-culturales 
de nuestro departamento.

–	 Han mantenido y mantienen como instrumento de apoyo popu-
lar al prevendalismo y al clientelismo político y no mantienen una visión o una 
propuesta de identidad regional.

–	 No tienen vocación democrática en su interior y existe una escasa posibilidad 
de renovación, de liderazgo.

Pese a los años en que ha sido promulgada la ley de descentralización adminis-
trativa en el país, los gobiernos prefecturales no han asumido ni ejecutado todas 
las facultades que la ley les ha otorgado. Recién a partir de los últimos tiempos, 
con la elección de prefectos de departamento, se nota un cambio cualitativo, y las 
prefecturas recién asumen una posición mirando hacia sus propias competencias, 
tratando de responder a sus ciudadanos. Esto no ocurría anteriormente, puesto que 
la prioridad era la consecuencia directa del poder central del Presidente, del cual 
dependía su designación.

En general, se han caracterizado los partidos políticos en nuestro departamento 
por no tener proyecto político regional que recoja y proyecte una visión de desa-
rrollo a largo plazo para todos los habitantes, sus provincias y grupos sociales di-
versos. Esta situación ha permitido que organizaciones civiles adquieran vigencia 
y protagonismo de naturaleza política. Un ejemplo son los comités cívicos. Si los 

1	 Dirigente Político de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA70 

partidos hubieran cumplido su rol o las expectativas regionales, no hubiera sido ne-
cesaria la existencia de los comités cívicos. Las organizaciones sociales y gremiales 
y los pueblos indígenas adquieren gradualmente protagonismo político regional y 
nacional, especialmente a partir de la Marcha por la Tierra y el Territorio, y la otor-
gación por el Estado de los territorios indígenas y la vigencia de sus organizaciones 
como la CEPIB, CIRABO, CEPEMBE y otros. Desde mi percepción, antes de 
esto, los pueblos indígenas prácticamente no tenían posibilidad de expresión polí-
tica propia, de acuerdo a su visión. Obreros, empleados de servicios, campesinos, 
empresarios y vecinos de las poblaciones urbanas, a través de sus organizaciones 
sociales y gremiales, también se han visto en la necesidad de tener un ejercicio y 
protagonismo político que reivindique sus aspiraciones, las mismas que no fueron 
satisfechas por los instrumentos políticos responsables de dar esa respuesta.

La pérdida de monopolio de los partidos políticos ha permitido que aparezcan 
organizaciones y liderazgos sociales con un discurso de mayor contenido regional. 
No obstante, los resultados electorales han favorecido mayormente a los partidos 
políticos con alcance de jurisdicción nacional. Si bien es cierto, al desaparecer el 
monopolio de los partidos políticos, aparecieran organizaciones sociales. Sin em-
bargo, es un proceso que se está iniciando y que todavía no ha logrado la “mayoría 
de edad” como para merecer el apoyo suficiente y necesario para competir con los 
partidos tradicionales. Es así que si analizamos los últimos resultados electorales, 
prácticamente volvieron a imponerse y a ganar los partidos políticos tradicionales. 

El Beni, al haberse manifestado en el Referéndum Autonómico con un con-
tundente sí a las autonomías, ha dejado claramente establecido que quiere elegir 
y fiscalizar directamente a sus autoridades, así como participar en la definición 
y priorización de las políticas de desarrollo regional y nacional. Es decir, que los 
pueblos del Beni, en su diversidad étnico cultural, quieren apropiarse de sus de-
cisiones políticas, apropiándose de los instrumentos existentes o creando nuevas 
organizaciones con una visión propia. 

En conclusión, con el avance de la descentralización político-administrativa a 
nivel municipal, territorial y departamental se ha venido desarrollando un senti-
miento de pertenencia regional de los instrumentos políticos que respondan a las 
necesidades de organización, planificación y gestión que demandan todos los gru-
pos sociales existentes en nuestro departamento. Éstas son, en resumen, las ideas 
y los planteamientos que yo les dejo en esta ocasión. Les repito, simplemente des-
de la experiencia y el intercambio de criterios como un ciudadano común que ha 
vivido este proceso y que es consciente que de aquí en adelante los instrumentos 
políticos tienen que adecuarse al modelo autonómico de administración que deben 
tomar vigencia más allá de las dificultades de la Asamblea Constituyente. 



 La identidad amazónica, para 
señalar solamente algunos 

elementos, es una identidad que 
se ha construido en el proceso 

de producción.

El autoreconocimiento y la identidad mojeña
Palmiro Soria1

Saludo a los colegas riberalteños amazónicos, a mis hermanos trinitarios, a los 
hermanos indígenas que se encuentran aquí con mucho cariño, a los estudiantes, 
a los jóvenes y a otros compatriotas. La verdad que yo venía preparado para otra 
cosa, sinceramente había hecho una exposición sobre la identidad amazónica, 
era algo que estaba pendiente, que en realidad era algo que muy poco se había 
elaborado en la región. Hablaron mucho de la identidad amazónica y en lo ama-
zónico no había un suficiente esfuerzo desde lo intelectual para señalar sus rasgos 
esenciales y la construcción de esa matriz identitaria. Sin embargo, vamos a tocar 
el tema identitario desde la perspectiva política. Lo que vamos hacer es intentar 
por lo menos señalar los elementos salientes del proceso, cómo está la cartografía 
política como para ordenar un poquito la discusión y el debate y aclarar el tema. 
Obviamente, con el tiempo existente, lo que vamos a poder hacer 
es básicamente plantear los temas y señalar algunos puntos y pro-
longar la discusión, el análisis, el debate. 

Primero quisiera indicar que en las presentaciones anteriores, 
y el debate anterior sobre las identidades, lo que está en juego es 
una estrategia política; el punto, más que un debate cultural, es un 
debate político y en ese espacio de autoreconocimiento, de conoci-
miento y de afirmación de las identidades de la región, por lo me-
nos se puede identificar que tres identidades aparecen en el escenario beniano, 
disputándose un espacio de reconocimiento o disputándose su afirmación. Aquí 
han salido tres identidades, primero la identidad beniana, la identidad mojeña 
y la identidad amazónica. He estado atento a los rasgos de la identidad beniana 
y honestamente comparto la visión que señalaba un historiador tan importante 
como el Dr. Cortés, que nos decía como una síntesis que es una identidad muy 
joven todavía. 

Escuchando al Dr. Melgar y a otros colegas, tampoco encuentro demasiados 
elementos como para afirmar que existe una identidad beniana plenamente consti-
tuida, de lo cual puedo colegir que se trata de una identidad en construcción que ha 
recibido sustancias importantes de la identidad mojeña. Se está alimentando de eso 
y seguramente, el proceso de producción generado por la ganadería está alimen-
tando esta identidad. Se dijo una cosa que aparece como síntesis esencial, que se ha 
construido esa identidad sobre la dimensión cultural, mítica, religiosa, pero el caso 
de la identidad amazónica, para señalar solamente algunos elementos, es una iden-
tidad que se ha construido en el proceso de producción, es decir es una identidad de 
base productiva. Han sido los grandes ciclos de la goma y la castaña; esta identidad 
se forjó con tres elementos básicos desde el inicio: lo indígena, el agua de sus ríos 
y la selva, que han sido los escenarios naturales del medio geográfico, los cuales 
han configurado esta identidad. Es decir, que desde el punto de vista de la cultura 
material, ha sido el proceso de producción que es único, típico, una particularidad 

1	 Economista, residente de Riberalta.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA72 

del norte amazónico, que es extrativista en lo fundamental e inmediatamente se co-
nectó con el mercado internacional. Esos son dos rasgos importantes y distintivos 
de esa cultura productiva; los indígenas también eran extrativistas, recolectaban 
los frutos, cazaban, pezcaban, recolectaban la miel y también usaban la almendra y 
las resinas que necesitaban para sus ritos religiosos.

El mestizo amazónico sale de la conjunción de lo que quedó de los indígenas, 
porque sufrieron un proceso de genocidio que luego desestructuró la sociedad in-
dígena, que para entonces era autónoma. De esa mezcla generada en el gran ci-
clo productivo del caucho, mojeño, cruceño, paceño, gente que vino del interior, 
europeos, obviamente ha habido un mestizaje, un abirragamiento, todo tipo de 
interrelación de mezclas étnico cultural. Cada cual con su bagaje ha producido un 
cincunsincretismo cultural, pero por encima de eso está en la memoria profun-
da del amazónico la actitud ante el proceso de producción que es extrativista. Eso 
implica que muchos proyectos productivos que tienen una visión realista agrícola 
fracasan en la redonda, porque nuestro indígena, nuestros campesinos no tienen en 
su memoria la actitud hacia la agricultura. Otro elemento que quisiera señalar es 
la dimensión mítico-religiosa que por supuesto existe. Lo fundamental está en las 
relaciones sociales que establecen en ese proceso de producción, que es más bien 
como decía don Marcial Fabricano: con los seres vivos de la naturaleza. 

Ese componente indígena está presente con los árboles, con los animales y con 
la tierra misma. La tierra, el bosque unen a toda la sociedad amazónica, desde in-
dígenas, campesinos, empresarios, barraqueros. Todo el mundo tiene una relación, 
pero para algunos es un medio de vida, para otros es un medio de acrecentamiento 
del capital y obviamente ahí hay otros elementos de la cultura espiritual. Para se-
ñalar uno último, diríamos que el tema de la medicina tradicional, particularmente 
el área rural donde no ha llegado la medicina occidental, con el componente mítico 
religioso, sirve de refuerzo espiritual, psicológico. Es parte de esos valores o de esa 
cosmovisión que tienen nuestros indígenas.

La primera afirmación que quiero hacer acerca de estas tres identidades, que 
básicamente se reducen en dos porque la mojeña está siendo asimilada hacia los 
benianos, es que son identidades no construidas y no terminadas de apropiar y son 
identidades bien diferenciadas. El problema está en mirar eso como algo malo, si 
el proceso de identificación es un proceso de afirmación del yo en una relación con 
el otro, la primera conclusión que tenemos que sacar es que no es malo que existan 
esas identidades. El grave problema está cuando se lleva al escenario político y ahí 
están los desafíos y las impertinencias que cometen las élites de muchas regiones. 
El tema central está en que ahora, en los cambios políticos que se están dando en el 
país, el componente étnico cultural ha adquirido una relevancia incitante, así como 
el componente indígena. A mí me parece valiosísimo lo que hicieron los nuestros 
en el año 90 porque le dieron una alineación política, cambiaron, tuvieron la capa-
cidad de modificar sustancialmente la relación con el estado en un diálogo político, 
lo obligaron a incorporarlos en las políticas estatales. A partir de eso, cambió sus-
tancialmente la relación pero además le enseñaron al país que no solamente había 
indígenas en tierras altas.



¿Existe una identidad beniana?
Jorge Melgar Rioja1

Hacia una identidad cultural beniana
¿Hay una identidad beniana que se pueda definir como tal, tanto desde el punto 
de vista sociológico o desde la concepción marxista que identifica la cultura como 
parte de la superestructura?

Esa es la primera pregunta, y si comenzamos a pensar el pasado, con sus des-
tellos, muchos basados en afirmaciones de deseos de algunos intelectuales, puede 
afirmarse que no hay un ícono pero sí bosquejos que responden a ideas más que a 
realidades que se puedan demostrar. Tan sólo quedan como testigos los camello-
nes, que se pueden interpretar como parte de una civilización mayor de las culturas 
nómadas que encontraron los jesuitas y que quedaron a merced de la ambición 
humana después de la expulsión de éstos, de lo que ahora conocemos como Beni.

La política de las reducciones y la concentración de las tribus, de los pueblos 
que habitaban esta extensa zona, marcó la ruptura de un proceso de construcción 
sociológica, de evolución de la cultura que, sin ser originaria, deja un padrón de 
conducta y formas de ser. Pero ese hecho histórico no es integral en la región cono-
cida en la actualidad como Beni, y hay que incorporar otros procesos en lo que son 
provincias como Vaca Díez, donde hay rasgos diferenciales a tomar en cuenta, ya 
que allí las reducciones no son padrón.

Identidad, no algo concreto
La identidad beniana no es un algo concreto. Se bautizó en 1842, pero estaba ahí 
con sus hombres libres aunque no reconocidos y otros en los cabildos que tal vez 
conocían verdades pero no las expresaban por temor a ser estigmatizados por el 
poder, como tiarauquis, verdaderos líderes de acuerdo a lo que interpreto de un 
libro de Jorge Cortés Rodríguez, Caciques y hechiceros.

La abrupta salida de los jesuitas cambió esa relación social y la ocupación-apro-
piación del espacio fue más violenta. Profundizó la ruptura y quizás abrió un cauce 
para volver a la organización nómada, aunque ya con muchos valores perdidos e 
irrecuperables porque la memoria colectiva fue capturada con otra cultura popular 
que impuso desde vestidos a visiones, leyendas y mitos que son, sin duda, reservo-
rios no organizados de la experiencia, de su experiencia.

La no evolución del lenguaje, los pocos momentos para la conservación y lo poco 
que contar, el nivel bajo de abstracción, también son factores para el no desarrollo de 
una simbología. Lo importante era saber hacer las cosas, no comunicarlas. Luego, vie-
ne el proceso de la ocupación del territorio por los cruceños. La explotación de la goma 
y la quina requería de mano de obra y ésta provino de los pueblos indígenas, con la 
consecuencia de una crisis de población, con los efectos sociológicos que eso implica.

La Casa Suárez trajo consigo un sistema de acumulación de riqueza y forma de 
vida que para la población mestiza, la criolla, era extraña. Inglaterra estaba más cerca 
que La Paz, y eso influye hasta en los motivos de conversación. Cuando el Beni se 

1	 Comunicador Social, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA74 

Los benianos, indígenas, 
carayanas, no hemos podido 

ser parte del poder y tampoco 
capaces de construir elementos 

de identidad.

configura, no se acercan las poblaciones, éstas siguen tan distantes unas de las otras 
mientras construyen su propia identidad, su obligada economía, y por tanto su bur-
guesía, su contrario y hasta el lumpen proletario, categoría patentada por el marxismo.

Es así que se habla de identidades como la movima o la joaquiniana y otras, algo 
que no se modifica con la llegada de japoneses, alemanes y árabes que practican 
una economía privada. Habría que estudiar por qué no influyeron en la construc-
ción de la identidad departamental como en otras partes de América del Sur y die-
ron fuerza a procesos que han permitido elementos unificadores.

Los alemanes, por ejemplo, constituyen una fuerte expresión en el sur del Bra-
sil, al igual que italianos y otras nacionalidades que han puesto un aditamento a la 
diversidad. Claro que la presencia indígena es menor en esa zona que en la nuestra, 
aunque existió y aún hay algunos pero sin capacidad de influencia. 

En Beni la identidad es más cerrada o cercada por las paredes del medio ambien-
te, de la geografía. Por ello hay más celos que identidades. Los pueblos originarios 
estaban dispersados, sin conciencia colectiva, como tampoco la poseen los otros. 
Los criollos y mestizos no han creado elementos de identidad y aquí se puede con-
cluir que la falta de un concepto de nación ha influido en esto. La carencia de lo 
cercano fue diluido por los valores occidentales. Así, el vacío de los recursos huma-

nos, ya en la época colonial, se repite con la Guerra del Chaco, pues 
los pobladores del Beni mandaron lo mejor de sus hijos, y el proceso 
de construcción de una identidad se agrava con la presencia de auto-
ridades traídas de otras regiones, que también afectan lo económico 
y, en un caso por lo menos, en el territorio.

Quizás uno de los momentos más interesantes para esta cons-
trucción se da con la generación del pacto de caballero (convención 
del 38), donde se ve una visión del Beni en términos de acceso a re-

cursos económicos, cobro de partes de la deuda histórica, pero sólo de una parte de 
la sociedad.

Luego, hay movimientos importantes, pero siempre en la calidad de reivindi-
cación de atención a necesidades, como el de comité de la juventud progresista o 
las fundaciones para el desarrollo en algunas ciudades benianas. De igual forma, 
se tiene al movimiento cívico, respuestas a las dictaduras y núcleo de dirigentes 
políticos para el sistema.

Después de aquello, hay una ruptura y ahí está la Marcha por la Dignidad y el 
Territorio que no es acompañada por los carayanas. Y perdemos otro momento 
vital. Hoy ese reclamo ya es patrimonio de otras etnias que quieren hegemonizar, 
ocupar territorio y aculturizar. El problema aparece como una manifestación de 
falta de pertenencia social, y sólo se valora lo territorial.

La ley de participación popular da un nuevo impulso aunque tan sólo se empezó 
el proceso y poco a poco hay un empoderamiento, pero con una visión municipal 
que no aprovecha el mecanismo de la mancomunidad. Los benianos, indígenas, 
carayanas, etc., no hemos podido ser parte del poder y tampoco capaces de cons-
truir elementos de identidad. La creación de banderas provinciales en lugar de unir 
ha servido para apuntalar la herencia de la colonia y la explotación de los elementos 
que diferencian artificialmente, vale decir, identidades territoriales.

Por eso es que no hay visión, no hay símbolos ni éxitos políticos o económicos. Y 
en esto último, la industria madre tiene la virtud de ser empleadora pero no articu-
ladora de intereses como lo es la agricultura en Santa Cruz, por ejemplo.

Quizás los símbolos y el ansia de poder no delegado está creciendo en los movimien-
tos indígenas, con todas las disfunciones que se dan por el manejo de organizaciones 



¿existe una identidad beniana? 75 

no gubernamentales que ven una fuente de ingresos antes que procesos de liberación y 
formación de una conciencia y de sentido de pertenencia. Además, no debe olvidarse el 
papel del etnocentrismo de la historia, donde los actores están en occidente.

Existencia
No existimos en las instituciones socializantes. Todo es de fuera. No hay una his-
toria nuestra, no tenemos héroes, pero tenemos tantas banderas como provincias. 
No tenemos recursos, pero nos disputamos quién es más pobre para cargar culpas 
o no aceptarlas. Y eso nos aleja unos de otros.

Beni no fue nación, no tuvo una cultura originaria predominante y eso empieza 
por el nombre del departamento. Las diferencias entre pampas y bosque, entre 
blancos y originarios, son la base para la construcción de esa identidad que nos 
lleva a conquistar respeto y no la concepción de los benianos entendidos como el 
hermano pobre, ni por la disputa del poder o la capacidad de exigir derechos.

Sin una concepción común, poco o nada valemos para el resto, como se valorizó 
la marcha indígena de los 90 que llevó un símbolo, la bandera verde y la nacional. 
Valoricemos los hombres y mujeres que hicieron lo suyo por esta tierra, y hagá-
moslo nuestro para marcar la vida política y la presencia de otros benianos como 
los que hicieron historia. Hasta ahora, las propuestas vienen pero no van, con ex-
cepción del movimiento ya mencionado y otros en ciernes.

La segunda pregunta es ¿podemos crearla?
La respuesta es que estamos obligados a ello para construir una identidad, iden-

tidad que debe ser una amalgama de todo lo que hay, lo que tenemos, lo que somos, 
lo que nos diferencia.

La tercera es ¿podemos posicionarla?
La respuesta es sí, si hay un acuerdo que permita entender que aquello es vital 

para defender el territorio común y poniendo al ser como sujeto y no objeto. En-
tonces podremos dar contenido a los símbolos y ganar respeto a la identidad.

Entre esos símbolos podemos citar al machetero, al siringuero, la bandera benia-
na, el patujú y otros a los que debemos darles contenido social, sociológico. Tenemos 
varios símbolos pero nadie los acepta en su totalidad; el machetero no “cacha” (no 
encaja) bien en Riberalta, o tal vez en San Ramón, el machetero es más mojeño. Al 
siringuero tampoco le damos mucho valor. Algunas cosas tenemos que reconocer 
que son traídas de la colonia, esa vestimenta no es originaria, y nunca vamos a tener 
símbolo si a estos símbolos no le ponemos contenido social, político. A la bande-
ra beniana debemos ponerle contenido, al patujú que tanto nos gusta, que también 
está en el Japón, debemos crearle contenido, debemos darle un contenido social y 
sociológico para crear una identidad beniana con todas las diferencias, respetando 
los procesos de evolución cultural y económica, de zonas como Vaca Díez, y dejarnos 
ya de echarnos la culpa de la pobreza cuando sabemos exactamente de dónde viene. 

Si no nos apropiamos y desarrollamos la identidad beniana y la economía, crea-
mos excedentes. Tenemos que romper el círculo de la ganadería, que es un elemen-
to que ha generado ingresos pero que no ha logrado estructurar la sociedad como la 
agricultura. El ganadero vive solo en su estancia, es ganancia que la vaca tenga un 
ternero, si se mueren dos y queda uno, sigue siendo ganancia. El concepto es otro 
en la agricultura, tenemos que tratar de modificar eso, integrar para poder crear 
una identidad regional que nos permita demostrar que somos seres y que somos 
capaces de generar desarrollo para todos. Sin eso, no va a poder haber cultura, por-
que los pintores pintarán pero será para catarsis, decir lo hice, pero nunca va a tener 
el aspecto instrumental, que sería generar recursos por su arte. 



Rápidas precisiones
Zaid Zeitún López1

La colectividad del norteamazónico no es camba (cambá) y no es oriental. Aver-
güenza que en el país se nos designe así a las colectividades del norte, porque esta 
es una definición extraña a su cultura. Pues el cambá era una categoría de acep-
tación a la persona ajena entre las colectividades guaraníes, el grado de acoger al 
ajeno como un “paisano”. Esta recepción no existió entre las poblaciones de origen 
pano, quienes asumían que consumir parte del cuerpo del vencido les proveía de 
fuerzas y fortalezas que acrecentaban las potencias físicas y mentales personales, 
tal como lo conceptuaban las visiones cósmicas religiosas. Y de ninguna manera los 
que viven en la geografía del norte pueden aceptar el epíteto de “orientales”, que 
buenamente designa a los que moran al este geográfico. Ambas torpes designacio-
nes para los habitantes del norteamazónico fueron originadas en actitudes neoco-
lonialistas del este nacional.

El norteamazónico conforma la hilea amazónica, por lo tanto en este territorio 
se encuentra la selva como la mayor expresión forestal del planeta. Es el universo 
de la selva ecuatorial influida por el Trópico de Capricornio. La colectividad nativa 
en el norteamazónico es de origen ancestral pano y no arawak. Se puede afirmar 
que el territorio de la provincia Vaca Díez nunca fue dominado ni por los incaicos 
cusqueños y menos por los coloniales españoles o los conversores religiosos.

El territorio de la provincia Vaca Díez fue el primer espacio poblado de la Re-
pública de Bolivia. El ambiente amazónico es la floresta hilvana y la extraordi-
naria malla fluvial. Ambos hacen el ecosistema amazónico, con características 
específicas y determinantes en la influencia que ejerce el medio ambiente en el 
desarrollo de la cultura y la identidad de las colectividades que han estado mo-
rando en ella desde milenios hasta el presente, lo que registra el surgimiento del 
nuevo amazónico boliviano.

¿Qué es cultura?
Se conforma por los rasgos distintivos, espirituales y materiales, intelectuales y 
afectivos, que definen a una colectividad o grupo social en un periodo histórico 
determinado. La expresión “cultura” abarca los modos de vida, arte, invenciones, 
tecnología, sistemas de valores, los derechos fundamentales del ser humano, las 
tradiciones y creencias. A través de la cultura se expresan las personas, toman con-
ciencia de sí mismas, cuestionan sus realizaciones, buscan nuevas interpretaciones 
y crean obras que les trascienden.

¿Qué es identidad?
Es un concepto lógico que establece el carácter de lo que permanece único e idén-
tico a sí mismo. La identidad, de alguna manera, es la antítesis de la variedad, de-
finiendo rasgos de permanencia e invariabilidad. En la historia de la filosofía se 
ha estado conceptuando a la identidad como la fisonomía del verdadero ser, tal 

1	 Abogado, residente de Riberalta.



rápidas precisiones 77 

como lo exponía Parménides; mientras que otros filósofos han afirmado que es 
precisamente la posibilidad de variación y modificación (es decir, la ausencia de 
identidad) la que caracteriza el verdadero ser (tal es el caso de Heráclito y de las fi-
losofías que admiten el cambio y el devenir como rasgos esenciales de la realidad). 
Lo concreto es que la identidad es un proceso en permanente construcción.

La identidad desde el punto de vista del conductivismo preserva el empleo de me-
dios estrictamente experimentales que estudien las actividades medibles (la conduc-
ta), considerando el entorno como un conjunto de estímulos-respuestas. El enfoque 
conductista en psicología tiene raíces en el asociacionismo de los filósofos ingleses, 
así como en la escuela de psicología estadounidense conocida como funcionalismo y 
en la teoría darwiniana de la evolución, que insistían en considerar al individuo como 
un organismo con gran capacidad para adecuarse a su medio ambiente.

Formación de la identidad del nuevo amazónico de la provincia Vaca Díez
La inmigración concurrente al escenario de la colonización cauchera allanó pre-
juicios y rompió el tabú cultural del getto nativo, impositor de matrimonios en el 
estricto marco racial y religioso de la aldea. La interracialidad e interculturalidad 
se manifestó durante la gesta cauchera, a plenitud fundiendo el mestizaje del mo-
derno nuevo amazónico boliviano.

El crisol fundente de la aún imprecisa colectividad amazónica moderna y re-
publicana, en la aún increada provincia Vaca Díez, testimonió la unión –sin com-
plejos, ni superioridades– de las razas que convergían en el pacto del nacionalismo 
boliviano, que se acuñaba en la fundente Gesta Cauchera. Se unieron cambas cru-
ceños, trabajadores procedentes de las etnias de la sabana pampeana mojeña, collas 
de los yungas, altiplano y valles y extranjeros de Europa. El mestizaje generalizado 
era la divisa en la circunscripción de la futura provincia Vaca Díez, en una propor-
ción antes desconocida en el país. Los apellidos de la población regional identifican 
la pluriracialidad mayoritariamente constituyente, con predomino social emergen-
te de la colectividad ancestral pano-tacana.

La gesta gomera, convocando inmigrantes nacionales y extranjeros, impuso 
como primera tarea asimilar el medio ambiente húmedo tropical, forestal e hileano, 
el aprendizaje de la cultura regional y el sistema de producción cauchera. Llegaban 
todos los migrantes en calidad de “soldados rasos”, para aprender y comenzar la 
nueva vida selvática, trayendo sólo su origen como procedencia y arrojando por la 
borda, en calidad de impertinente inutilidad, sus antecedentes y costumbres, pues 
tales conocimientos de la cultura foránea tenían que ser modificados por la nueva 
cultura local, que diariamente imponía la asimilación del medioambiente. Modos, 
hábitos, tradiciones y prácticas surgían auténticos del propio ambiente amazónico. 
Estaba surgiendo exultante y vigoroso el modelo de vida de la moderna colectivi-
dad amazónica boliviana.

En el curso de los cien años precedentes al siglo XXI, es innegable la evolución 
racial provincial registrada en el crisol formativo, a partir de sus dos grandes ver-
tientes: el origen ancestral Pano y aquella otra venida de todas partes del país y el 
mundo. Esta síntesis ha estado evolucionando a una complementariedad que debe 
ser identificada, reconociéndole su adecuada y justa designación, que bien puede 
ser nominada como colectividad pano-amazónica boliviana, colectividad de norte-
amazónico boliviano, o pueblos amazónicos de Bolivia. 

Ha sido dilatada, sostenida y hasta compleja la investigación para reconocer la 
identidad de la colectividad provincial-regional. El esfuerzo investigador ha resul-
tado en el esperado e incitante encuentro de una colectividad con su ser natural y 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA78 

La identidad nunca se 
manifiesta concluida, como no 
alcanza jamás la perfección.

su psiquis, reencontrando su compatibilidad perdurable. Es el asumir su propia 
condición con altivez y orgullo, entendiendo la gallardía de una colectividad forja-
da por la historia; es el encuentro con la identidad de la madre naturaleza, física y 
espiritual con lo que es y representa la “patria chica”.

En su sentido más profundo, es aceptar no ser diferente u otra cosa distinta que 
su esencia natural. Es asumir definitivamente que nunca se podrá ser menos de lo 
que el grupo social es.

La identidad de la provincia es semejante en su generalidad a la espiritualidad 
del norteamazónico, a quien ha aportado sus rasgos más característicos e inde-
lebles. En su especificidad se ha estado construyendo, con los factores sociales 
que se han amasado en el seno mismo de la colectividad urbana y campesina, y 
a los que el colectivo ha sabido reconocer atribuyéndoles como frutos auténticos 
del quehacer social provincial, hechos continuados que han pasado por el moli-

no diario del grupo social y se han aferrado al imaginario popular, 
manteniéndose en el tiempo.

Mientras, y en oposición a esa caracterización de lo nuestro, se 
ha antepuesto o, mejor dicho, se ha estado manteniendo persisten-
temente actualizada y sólidamente atrincherada como una barrera 
estrangulante, todo lo malo y dañino que ha estado flagelando al 

bienestar social, incidiendo como una causa fundamental para mantener el estado 
de pobreza y deterioro de la calidad de vida de la colectividad provincial. Esta con-
tra cara es la identidad de los otros.

La colectividad provincial ha estado señalando persistentemente en el tiempo, 
cuál es esa anti-identidad perversa que, en el proceso dialéctico, ha estado cum-
pliendo la función sustentadora del paradigma amazónico provincial de Vaca Díez. 
Así, la identidad de un complejo ente social es construida día a día por la colecti-
vidad, como un hecho gestado por el socius en el transcurso del tiempo histórico 
transitado. El mismo mecanismo fijador de la conducta y reacción emocional se 
manifiesta en los actos orientados por la necesidad de preservar la identidad. Como 
hecho social que son, tanto la identidad como la preservación de la identidad, al 
nutrirse de factores sociales, están sujetas al proceso dialéctico y, por lo tanto, se 
conforman, perfeccionan y van modificándose, drástica o imperceptiblemente, 
cotidianamente, en el transcurso del tiempo.

La identidad nunca se manifiesta concluida, como no alcanza jamás la perfec-
ción pues, al ser un hecho social, está en continuo proceso de construcción; es bási-
camente perfectible en su esencia fundamental.

En el acelerado proceso de diferenciación de sólo una centuria, entre lo que la 
colectividad cauchera y posteriormente la provincial han asumido como lo nues-
tro, se han adoptado dos conceptos fundamentales.

a)	 La naturaleza forestal amazónica del ecosistema hileano, en el tiempo cauche-
ro, y el potencial agrícola representado por el espacio de sabana pampeana de la 
jurisdicción provincial en la actualidad.

b)	 El departamentalismo como sistema político-administrativo que dotará a la 
provincia de la capacidad autonómica para proponer y ejecutar la planificación 
del bienestar y la bonanza social y económica.

Estos dos pilares de necesidades básicas han estado sosteniendo por cien años el 
fuego sagrado de la pasión inclaudicable por el desarrollo humano y el económico 



rápidas precisiones 79 

del hinterland provincial, que se condensa en la autonomía, sustentada en la visión 
estereotipada –repetida incansablemente– del departamentalismo.

Esto se ha identificado como la diferenciación de los otros, el prefecturalismo 
departamental y el centralismo nacional, considerándolo como los factores políti-
co-administrativos que han estado impidiendo el desarrollo provincial e invalidan-
do las aspiraciones departamentales de Vaca Díez, constituyéndose en la barrera a 
derribar, en interés de los más altos fines de la Patria.

El proceso de interacción entre el nosotros y los otros se ha estado configurando 
y modificando en el curso de los cien años de la colectividad regional-provincial. 
Al ingresar al siglo XXI, se están presentando condiciones sociopolíticas inéditas 
como las demandas de descentralización político-administrativa, el referéndum, 
las autonomías, tierra y territorio para las etnias y pueblos originarios, mayor par-
ticipación comunitaria en el ámbito municipalista, el surgimiento de exigencias 
para la creación de nuevas entidades departamentales, etc. Éstas necesariamente 
tendrán que establecer nuevos escenarios para la concreción de las aspiraciones 
regionales y del conjunto nacional, en el intento de redefinir el nuevo país que la 
colectividad nacional aspira.



Las culturas de los pueblos 
son el producto de la relación 

diaria del hombre con sus 
conciudadanos en un ámbito 

sociopolítico concreto.

“Volvamos a la cultura”
Héctor Ortiz Havivi1

Este tema de cultura e identidad es un tema muy importante, ya que fue preocu-
pación de las grandes y fértiles civilizaciones antiguas, filósofos y pensadores que 
se preocuparon siempre de buscar una identidad primero individual y luego una 
identidad grupal o social para llegar a determinar lo que se debería entender como 
cultura. Eso es lo que estamos haciendo en este momento, este es un acto de cul-
tura, el estar reunidos en este momento, porque para referirnos a identidad es fácil 
referirnos a un concepto de manera individual. De manera individual la identidad 
es una serie de circunstancias que distinguen a una persona de las demás. ¿Pero 
qué hay después de la individualidad de la persona, del análisis de la persona den-

tro de un contexto de grupo, asentado en un determinado territorio? 
Entonces, comenzaron a producir pensamiento los grandes pensa-
dores y llegaron a determinar que esa reunión de cultura, de conoci-
mientos, no es más que el desarrollo del intelecto, del conocimiento 
del ser humano, de lo artístico del ser humano; eso es cultura, pero 
eso tiene que compartirse con los demás en convivencia. Entonces, 
¿cómo podemos llamar a la cultura de los pueblos? Las culturas de 
los pueblos, pienso yo, son el producto de la relación diaria del hom-

bre con sus conciudadanos en un ámbito sociopolítico concreto. Si lo quieren de 
otra manera, es el conjunto de comprensiones compartidas por un grupo acerca 
del mundo y la vida, y no hay nada más cierto que eso. Se debe compartir, definir 
y aceptar ciertas cosas del intelecto de cada uno de ellos y agarrarlos como propios, 
porque hasta ahora, creo que no hemos tocado un tema importante, el tema de la 
pertenencia. Porque los pueblos y las culturas de los pueblos no sólo se forman con 
los que nacieron, vivieron o los que quieren adueñarse de ciertos actos o elementos 
de la cultura. La pertenencia es el derecho de propiedad que tiene uno sobre una 
cosa, el querer formar parte de una cosa u otra y es por eso que las grandes cultu-
ras están conformadas por seres humanos individuales con identidades diferentes, 
pero que se apropian como dueños de ese contexto en el que eligieron vivir para 
culturizarse junto con los demás. 

Este es un tema que está poniendo contra la pared a la cultura de los pueblos, 
algunos lo llaman la mundialización, otros, globalización mercantilista, y ahí nos 
encontramos tomando agua de un garrafón en vez de estar tomando agua de un 
cántaro. Hay todo un grupo de sistemas de la globalización de una cultura, de un 
pueblo X, que se está imponiendo hacia las demás culturas, y por eso mi trabajo, 
mi investigación parafrasea a este gran filósofo preocupado por la sociedad, Juan 
Jacobo Rousseau. Él decía, “volvamos a la naturaleza”, pero algunos lo interpre-
taron mal, hoy les digo, volvamos a la cultura, a nuestro origen, y veamos por qué. 
Creo que es pertinente hoy afirmar que volvemos a la cultura porque, ¿cómo co-
nocemos al hombre si no es por su relación con el mundo que lo rodea? Solamente 
conociendo su relación con el entorno en el que se halla inserto, así con las muchas 

1	 Abogado Constitucionalista de la ciudad de Trinidad.



“volvamos a la cultura” 81 

relaciones que compete, tendremos una percepción de su persona, porque la per-
sona es una pauta de actividades y relaciones en las que se halla implicado cada 
uno de nosotros. La teoría de los sistemas sostiene que la naturaleza del conjunto 
es mayor que la suma de las partes, esto se debe a que lo que crea algo cualitati-
vamente diferente en el plano general. Es la relación entre las partes, los princi-
pios organizadores que lo animan todo, permitiéndonos la licencia de sustituir el 
término “acontecimiento” por el término de “cultura”. Podríamos decir, de ese 
modo, que el mundo aparece como un complejo entramado de culturas en el cual 
las conexiones de diferentes tipos se alternan, se superponen o se combinan, deter-
minando la textura del todo. Rousseau, en el segundo discurso sobre el origen y los 
fundamentos de la desigualdad de los hombres, ante la perversión a la que había 
llegado la naturaleza humana, hasta el punto de que resultaba irreconocible, hace 
una propuesta intimista quizás desde el rigor filosófico: la comparación de la des-
naturalización de la naturaleza humana, con la espada de Glauco, que por efecto 
de la erosión del mar de los hombres, de las tormentas, se había convertido en un 
animal salvaje, lejos de su condición de Dios. Tal vez no es la más adecuada, pero 
desde un punto de vista pedagógico resulta sumamente ilustrativa. El volver a la 
naturaleza supone la vuelta a la interioridad, a lo íntimo, para que allí nosotros nos 
reencontremos con nosotros mismos, con nuestra propia esencia, y a partir de ahí 
pueda nacer el nuevo ciudadano, el nuevo ciudadano como fruto de la pedagogía 
integral, exenta de intereses ideológicos, para ser el sujeto de la sociedad política 
democrática del contrato social que nos hablaba Rosseau. En este sentido, “volva-
mos a la cultura” es la propuesta actualizada del “volvamos a la naturaleza” rous-
seauniano; se trata del reencuentro de cada cultura, la identidad perdida por efecto 
de la erosión que sobre el individuo está produciendo el mercado globalizador. El 
nuevo ciudadano y la nueva ciudadana deberán ser el fruto de un nuevo proceso 
educativo que arranque de la concepción tridimensional del sujeto hombre/mujer 
como ente cultural, ente político, ente universal; es decir, en palabras de Castoria-
dis, como sujeto autónomo. De ahí el papel enorme de la educación y la necesidad 
de una forma radical de la educación para ser una verdadera realidad, como decían 
los griegos, una realidad de la autonomía, una educación para la autonomía, que 
lleve a aquellos que son educados, y no sólo a los niños, a interrogarse constante-
mente para saber si actúan con conocimiento de causa y no movidos por una pasión 
o por un prejuicio. 

La convivencia intercultural se constituye en propuesta política mundial nue-
va y, por tanto, la gran apuesta del futuro es en esta cuestión sobre la que es nece-
sario meditar profundamente. Se trata de organizar la convivencia entre culturas 
sobre la premisa del respeto mutuo, su reconocimiento y su igualdad que es en 
lo que nos encontramos hoy los bolivianos, allá donde se está estableciendo la 
asamblea constituyente.

Es preciso creer en la esperanza, y para ello es necesario empezar a crear ciu-
dadanos contemporáneos, que frenen no sólo la aculturación, sino la aniquilación 
axiológica que el mercado produce. Nos está matando la globalización. Este nuevo 
ciudadano no es otro que el ciudadano inmerso, identificado con su propia cultura, 
de la que extrae, siente, vive y recrea sus propios valores, teniendo presente su 
condición de ser humano y su deber de humanidad como miembro de la misma 
en un contexto democrático. Por lo tanto, soy un convencido de que el Beni, los 
benianos, tenemos cultura y tenemos identidad, pero que nos las están poniendo 
contra la pared.



Caracterización del ser beniano
Eulogio Ibáñez Noza1

Para caracterizar al hombre Beniano es necesario partir de la realidad, entendién-
dose la realidad como la naturaleza, la sociedad y el pensamiento. De ahí, podemos 
deducir que la realidad está conformada por dos aspectos:

–	 Lo material: que está conformado precisamente por lo tangible, la naturaleza.

–	 Lo espiritual: conformado por la subjetividad y el pensamiento de la sociedad.

Dentro de esta realidad, los habitantes de la región (sociedad indígena mestiza) 
han venido construyendo su cultura individualmente, en busca de sus propios 
objetivos. La relación que se ha dado en dichas culturas ha sido dialéctica, es decir 
contradictoria. La sociedad indígena ha tenido una visión holística de la realidad, 
pues hay una interrelación hombre-naturaleza-espiritualidad. Esa es la cultura 
que han construido en un largo proceso. La sociedad mestiza, también en un largo 
proceso, construyó una cultura de exclusión y dominación, con una visión lineal 
y extraccionista.

Como consecuencia de esta situación, los pueblos indígenas se organizan para 
interpelar y demandar al Estado boliviano por sus reivindicaciones sociales, eco-
nómicas, políticas y culturales. 

Después de un largo proceso de lucha se lograron algunas reivindicaciones in-
cluidas en las normas vigentes. Ahora quiero volver al término “realidad” y de-
cirles que la realidad actual es diferente, todos estamos en la misma situación, los 
indígenas y los de la sociedad mestiza. El fenómeno que a todos nos afecta es la 
globalización. Entonces, es necesario construir una nueva cultura sobre una base 
de elementos que identifique a los pueblos indígenas y no indígenas. No debemos 
temerle a la globalización, más bien debemos prepararnos para que el impacto de 
su efecto no sea grave.

Para ello, no obstante las diferencias entre las sociedades indígenas y la no in-
dígena, es necesario estar unidos para construir una cultura que nos permita estar 
vigentes y ser competitivos. Es necesario, entonces, fortalecer las instituciones con 
las que contamos, en este caso las instituciones de formación académica, como es el 
caso de la universidad. ¿Por qué la universidad? Porque es la que ha recibido el en-
cargo social de la región de conservar, desarrollar y promocionar la cultura. Como 
podemos ver, la construcción de la cultura es un proceso en el que todos debemos 
participar; de esa manera, mantendremos nuestra identidad regional con y en la 
dinámica de las sociedades que la conforman. 

1	 Lingüista, residente de la ciudad de Trinidad. 



Panel 4:
Religiosidad indígena, popular

y de las élites

	 Panelistas:	Marcial Fabricano, Gueisa Dorado,
		 Enrique Jordá, Julio Ribera,
		 Martha Velarde de Moreno.





Elementos de la espiritualidad indígena-mojeña
Marcial Fabricano Noe1

El asunto de la cultura y la vida de los pueblos indígenas tiene mucho que ver con 
el aspecto de lo que aquí es llamado la religiosidad o la religión. Pero para los pue-
blos indígenas es directamente la expresión o la manifestación de su espiritualidad, 
es cuestión de espíritu, es cuestión de vida, es cuestión de comunicación. Como 
ejemplo están los relatos que recogen mucho de ello; son las expresiones reales de 
la espiritualidad, de la fe misma del ser indígena, de la persona indígena. 

Primero se cree en la vida, ahí empieza, ahí nace, ese es el origen mismo de la fe 
y la esperanza del hombre indígena. Cree en la naturaleza, que ese es nuestro mun-
do, aquí en la tierra. Por eso es que esta cultura está viva hasta ahora; tal vez se ha 
insistido mucho en tratar de liquidarla, pero siempre va a existir. ¿Por qué? Porque 
hay una comunicación directa con lo que nosotros pisamos, la tierra, nuestro medio 
y todo lo que nos rodea en cuanto tenga vida. Acabamos de escuchar eso de los 
hechiceros, de los curanderos. Hay una transmisión espiritual y tiene mucho que 
ver con el conocimiento innato, porque desgraciadamente esos hechiceros o esos 
curanderos no han ido a la carrera de medicina, no han ido a la universidad. Pero 
están ahí, están presentes en las comunidades y están dando vida a su pueblo, y 
¿cómo se desenvuelve esto? A través de esa comunicación palpable. El que necesita 
algo para su salud, va y acude a una planta a las cuatro de la mañana o a las cinco de 
la mañana, no importa el tiempo. Esto tiene que ver con el tiempo y el espacio, uno 
se comunica con esta planta, se cree que hay un ser que le da vida y tiene sentido el 
hablarle a la planta porque tiene vida; no es lo mismo que hablarle a la piedra, que 
no tiene vida. 

Todo recurso natural, llamémosle así, que acompaña a la vida del hombre y que 
tiene vida, no es intervenida por su mano. Por lo tanto, eso tiene sentido de comu-
nicación con el hombre, con la persona. Pero aquellas cosas que ya son interveni-
das, trabajadas, talladas con la mano del hombre, ya no tiene sentido hablarles y 
eso ya no forma parte de la fe, de la comunicación y de la vida del ser indígena. Se 
ha adoptado por una cuestión de un mandato, de una imposición, que uno tiene 
que persignarse ante alguna imagen de santo, pero ya no es lo que está sintiendo 
el indígena. Sin embargo, el indígena se lo ha apropiado y es parte de la religiosi-
dad. Se cree que la luna tiene mucho que ver con la humanidad, el sol tiene que 
ver mucho con la vida misma. Ahora, científicamente se va poniendo nombre a 
cada cosa, los días o los tiempos; por ejemplo, un eclipse de sol, para el indígena 
existe un temor, porque hay un mandato. Al indígena simplemente le dicen que 
el sol está enfermo, por tanto toda la naturaleza que guarda relación con la vida 
del hombre o del ser humano está enferma, no hay modo de lavar ropa, de bañar-
se, ni de tomar agua, toda la humanidad, todos los seres vivos están en un receso. 
Así se entra en un ayuno obligado, eso en el caso del eclipse de sol. Y la luna es la 
transmisión, transmite sabiduría. Los mayores acuden y todas las personas que 
quieren saber y aprender o quieren ir a la universidad buscan a las lomas; en esas 

1	 Dirigente Indígena Mojeño, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA86 

La espiritualidad del hombre 
mojeño se expresa muy poco.

lomas, en un horario especial, se escuchan todos los sonidos y todas las expresiones 
que tiene que transmitir ese tiempo al hombre. Nosotros nos preguntamos cómo 
es que los institutos de música siguen teniendo violinistas, los que tocan flauta. 
Siguen asistiendo porque siguen aplicándose, practicando esa sabiduría. Eso para 
nosotros es la espiritualidad porque se respeta y se lo guarda para sí y eso, según 
nuestros mayores, hasta hoy en día se practica. El que quiere ser un buen cantante, 
bueno, todas las prácticas que el hombre quiera aprender, allá en esa universidad 
de las lomas, transmitidas en eclipse de luna, ahí lo aprenden todo. Esas son las 
expresiones reales. 

Ahora, dentro de la religión qué es lo que ocurre: para nosotros, el conocimien-
to llegado en tiempo de la colonia, las misiones nos hemos apropiado de todo sobre 
la base de La Biblia, sobre la base de lo que se enseñó en las misiones. Eso nos ha 
hecho bien a todos, porque nos ha hecho abrir los ojos a la relación con los demás. 

Los llegados eran ajenos, por eso en nuestro idioma mojeño trini-
tario, toroyono, es el hombre llegado pero con abuso, con picardía, 
eso es lo que dice el término. Pero no obstante, así hemos podido 
convivir hasta ahora, sin mucho problema. La manifestación de la 
espiritualidad del hombre mojeño, o del indígena, se expresan muy 

poco. Sin embargo, para nosotros está vivo en nuestro ser, esa es la religión que 
hasta ahora hemos aprendido, por doctrina, por mandato de una norma, la consti-
tución. Hay otro elemento que coincide con esta enseñanza bíblica, cuando hemos 
hablado sobre la búsqueda de la Loma Santa. La teoría o la práctica tecnológica 
de la cultura indígena sobre los camellones, el manejo hidráulico, todo ello tiene 
que ver, imagínense ustedes, con la búsqueda de la Loma Santa. Bíblicamente nos 
hablan de una tierra nueva, tierra prometida y sobre eso, nuestros mayores empe-
zaron a pensar de que a lo mejor caminando de aquí unas cuantas leguas, iban a 
encontrarse con la Loma Santa o la tierra prometida de Dios. Y eso es bíblico y, a 
nosotros, nos sirvió mucho pensar que esas tierras estarían destinadas a nosotros. 
Teníamos que declararlas y hacer que se reconozcan mediante leyes. Entonces, no 
es cualquier cosa el asunto de luchar, reivindicar, reclamar territorios indígenas. 
Es cierto que se caminó mucho para encontrar la Loma Santa; los hermanos moje-
ños que están en Alto Beni, en Comendo, en Simai, son mojeños y están allá, están 
en la altura, en las serranías, en la búsqueda de la Loma Santa. Pero tuvieron que 
andar mucho y resultó que definitivamente no se halló esa piedra que queríamos 
y todos nos convencimos de que era la tierra donde estaban aglutinadas un con-
junto de comunidades; esas son las tierras, tierras exclusivas. Bueno, les decimos 
exclusivas, pero se convive con otros derechos establecidos. Bueno, así lo hemos 
asimilado nosotros, pero concretamente el aspecto de la religiosidad tiene que ver 
mucho con la expresión de la espiritualidad del ser indígena, de los pueblos indí-
genas, de la persona indígena. Esas son las expresiones que consolidan nuestra fe y 
nuestra esperanza de vida y que va a seguir siempre, y es por eso que ahí se centra 
el respeto a la vida y el respeto a los demás. 



La influencia católica de las 
reducciones jesuíticas de 

nuestros pueblos benianos 
todavía está presente en las 

comunidades indígenas.

Expresiones culturales y religiosidad
Gueisa Dorado Vargas1

Religiosidad
Entendemos la religiosidad de un pueblo como el acervo de valores que responden 
con sabiduría a los grandes interrogantes de la existencia humana. Esta sabiduría 
tiene una capacidad de síntesis vital. Conlleva lo divino y lo humano, la persona y 
la comunidad, la fe y la patria, la inteligencia y el afecto.

En el caso de la religiosidad cristiana, se afirma radicalmente la dignidad de toda 
persona como hijo de Dios, lo cual establece una fraternidad fundamental, enseña 
a comprender la naturaleza y proporciona razones para la alegría y el buen humor 
aún en medio de la dureza de la vida. Esta religiosidad es también para el pueblo un 
principio de discernimiento para la vida. Las expresiones de religiosidad en nues-
tro departamento, sea que correspondan a pueblos y épocas diferentes, presentan 
ciertos elementos comunes, aunque cada pueblo conserve su propia especificidad.

Religiosidad indígena
Todo nuestro departamento se halla en la región amazónica con 
grupos indígenas que hasta hoy mantienen vivas sus formas de 
comprender la vida y de relacionarse con la naturaleza. Todos los 
pueblos amazónicos creen en la inmortalidad del alma, conciben 
que al morir una persona deambula en la selva durante mucho tiem-
po y después se va a vivir a un lugar imaginario donde encuentra “la 
tierra sin mal”. La escatología amazónica ha logrado sobrevivir a 
pesar de la influencia católica, como es el caso del movimiento me-
siánico en busca de la “Loma Santa” de los mojeños, movimas y yuracarés. Desde 
estas pautas sobre las creencias después de la muerte, las culturas amazónicas tie-
nen una ética personal y de pueblo excelente: respetan la vida, practican la justicia 
y valoran la solidaridad.

El pueblo mojeño
Parece que los mojeños no tuvieron conocimiento de la existencia de un dios úni-
co o el origen de las cosas. Creían en ciertos dioses que favorecían la cosecha, la 
caza y la pesca. El arcoiris era muy respetado y llamaban al tigre “el emperador 
supremo”. La influencia católica de las reducciones jesuíticas de nuestros pueblos 
benianos todavía está presente en las comunidades indígenas, fundamentalmente 
en su organización en cabildos indigenales, en las celebraciones religiosas del ca-
lendario litúrgico cristiano y en las artesanías que realizan.

La vida religiosa de los mojeños tiene mucho que ver con la vida diaria. Los 
cabildos indigenales, además de organizar la comunidad, tienen también la fun-
ción de organizar las festividades con sus ritos y danzas correspondientes. Los 
apóstoles o doctrineros son personas mayores miembros del cabildo indigenal. 
Son elegidos por las parcialidades, dos por cada parcialidad, haciendo un total de 

1	 Investigadora de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA88 

12 apóstoles. Sus funciones son rezar en las celebraciones y explicar la palabra de 
Dios. Un doctrinero es un reemplazante del sacerdote. En Semana Santa tienen 
funciones especiales.

Junto a la vivencia de la fe cristiana desde una vida sencilla y rica en valores hu-
manos, subyacen también en los mojeños creencias relacionadas con la hechicería, 
la existencia de seres que infunden temor, etc. La religiosidad indígena tiene una 
fuerte influencia en la religiosidad popular. El pueblo indígena y el pueblo mestizo 
y carayanas comparten fiestas patronales y celebraciones religiosas, dándose es-
pontáneamente una cierta afinidad de creencias.

Religiosidad popular
La religiosidad popular está conformada por elementos culturales y religiosos an-
cestrales, anteriores a la fe católica, que han dialogado con ésta, modificándose y 
llegando a un sincretismo. En muchas expresiones de la religiosidad popular sub-
yacen elementos de religiones originarias de Europa y de otros continentes.

La religiosidad popular es vivida preferentemente por los sectores sociales 
pobres, pero llega a todos los sectores sociales y es a veces uno de los pocos vín-
culos que reúne a sectores política y económicamente divididos. La religiosidad 
popular tiene capacidad de congregar multitudes. Sin embargo, no ha sido capaz 
de lograr cambios en la organización de la sociedad y el estado hacia una mayor 
justicia social, a pesar de que la Iglesia Católica hizo una opción preferencial por 
los pobres y excluidos. En nuestra región las peregrinaciones a Loreto con moti-
vo del aniversario de las lágrimas de María podría ser un evento de convocatoria 
a nivel departamento.

Religiosidad de las élites
Hace falta en este sector social determinar las características de la élite: económica, 
intelectual, tradicional en cuanto a raza, política, etc., para poder especificar cier-
tos rasgos de religiosidad. En general, las élites tienen una religiosidad más racio-
nal, necesitan menos las imágenes y tienden al proceso de secularización.



Religiosidad e identidad cultural
Enrique Jordá1

Lo beniano está en proceso de crecimiento. El momento actual de reconstrucción 
de un estado igualitario es preciso para hacerlo crecer. En la base estará siempre el 
conocer, apreciar como patrimonio regional e interiorizar más a fondo las mutuas 
riquezas geográficas naturales, religiosas, interculturales e históricas.

Contactarnos con la mesoamérica maya, como nudo gordiano de vivencia común 
y de ulterior expansión hasta definirnos como culturas amazónicas y andinas de 
Bolivia, puede hacernos sentir parte grandiosa de la gran familia continental. Lo 
beniano procede de raíces milenarias que hicieron posible una increíble y organi-
zada civilización de lagunas, terraplenes, canales, lomas; raíces que pertenecen a la 
más grande familia lingüística de América: el pueblo arawak, así como a la sabidu-
ría multiétnica de otros pueblos originarios llegados normalmente del Asia. Todos 
ellos nos han legado sus cosmovisiones ricas en experiencias y símbolos milenarios 
y hacen que nos sigamos llamando mojeños, baures, movimas, itonamas, cayuva-
vas, canichanas, maropas, sansimonianos y varios otros nombres. Y, finalmente, 
somos herederos de reconocidos pueblos misionales y de sangres cruceñas, andinas 
y otras occidentales que se mezclaron con las nuestras. Si asumimos positivamente 
y una a una nuestras múltiples raíces, seremos un pueblo que llega a saber quién es. 

Panel especializado: religiosidad
El mundo de los símbolos. El hombre se define cada vez más como un ser simbólico. 
Vive en un universo tan indescifrable, que cada pueblo intenta leerlo simbólica-
mente. El beniano es, por excelencia, un heredero de muchas síntesis simbólicas 
sobre el sentido del mundo y del hombre, y de la ritualidad que nace de ello. Tiene 
un lenguaje de figuras e imágenes, mundos con bosques de símbolos, un lenguaje 
común, primordial, que coincide en todas las áreas culturales de la humanidad: los 
cuatro elementos, los cuatro rumbos del mundo, el árbol de la vida, la serpiente, la 
cruz del naciente-poniente y norte-sur con su centro ritual de encuentro con Dios 
y el universo, la puerta, la montaña, la barca, las aguas desconocidas y pobladas, el 
ave majestuosa. 

El ser beniano, dentro del marco de grandeza y nobleza amazónica, descubre 
una gran vena de identidad común en el redescubrimiento sucesivo de este antiguo 
lenguaje universal. Se trata de un mundo de símbolos complementarios, que tal 
vez algún sector dejó de lado no dándole su verdadero puesto. Este ‘pueblo de le-
yenda’ tiene ahí una base para soñarse como un pueblo grande, noble y unido; pero 
sólo va a lograrlo desentrañando y amando muchas raíces y valores pluriétnicos e 
históricos (inseparables de lo religioso), algunos de los cuales ya se han nombrado. 

Pongo un ejemplo concreto: el plumaje (‘tayuse te sache’: el celaje del sol, sus 
rayos últimos y primeros, en mojeño ignaciano) de los macheteros (chiriperuana, 
chiripiono). Conocemos bien su majestuosidad y belleza primordial a través de su 
vestimenta y ritmo, relacionado con el día que muere y luego renace con el año que 

1	 Jesuita y párroco de Mojos. 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA90 

El baile del machetero es 
quizá el símbolo religioso más 
expresivo de nuestro orgullo 

beniano.

acaba y vuelve a nacer. Se relaciona también con la siembra y cosecha del pueblo, 
expresada en los cascabeles cerca de tierra, que se agitan como sembrando víveres. 
Le atribuimos, en la opinión beniana actual, la defensa del pueblo y del templo 
como centro ritual de oración y vida; un sentido de entrenamiento ritual antes de 
salir a cazar al tigre, así como un homenaje de acogida y de despedida al amigo 
que llega a una fiesta local. Su entereza y firmeza, su machete para abrir camino, 
chaquear y solucionar imprevistos es otra de las características del ‘ser beniano’. 
Los macheteros van precedidos por dos músicos, el uno con un insignificante ins-
trumento de barro y el otro con una tacuarita igualmente casi imperceptible, que se 
acompasan y dan vida al conjunto. Finalmente, se relaciona con el tigre (simboli-
zado en la cinta de plumas que baja por la espalda del bailador), también personaje 
emparentado simbólicamente con la grandeza solar. 

Pero, si vamos de nuevo a una referencia de la mesoamérica plurimilenaria, 
podemos recoger más datos de la riqueza simbólica que ayuda a darnos orgullo 

común de benianidad. Raphael Girard, en su obra Historia de las ci-
vilizaciones. Desde sus orígenes habla de la etnia andina kogi de Sierra 
Nevada de Santa Marta (Colombia), y, remitiendo para estos párra-
fos a Gerardo Reichel Dolmatoff, nos da datos muy reveladores que 
iluminan el plumaje de nuestros macheteros del Beni.

Se ve el plumaje semicircular, la relación con el sol y con el ti-
gre, los cascabeles en las piernas, la firmeza del baile mismo, más el 

pequeño instrumento de barro que tocan dos músicos acompasados y colocados 
al frente de los bailadores. Todo hace pensar en datos similares, posiblemente de 
origen común con las culturas de mesoamérica, de donde los arawak (abuelos de 
los mojeños) habrían pasado al karibe y de allí un grupo fue peregrinando durante 
siglos a través del Brasil en donde siguen hoy muchas aldeas arawak en dirección a 
nosotros, hasta Mojos. 

¿Qué significado da el pueblo kogi al plumaje como tal? Se ve una imagen, la 
de un cuerpo semicircular de varas y cuerdas amarradas radialmente. En los ex-
tremos de las cuerdas se introducen plumas largas de paraba, mientras que todo 
el semicírculo se cubre con plumas más pequeñas. Esta media rueda está dividi-
da en seis fragmentos, formados con siete varas más gruesas (cifra sagrada). La 
explicación es la siguiente: la media rueda representa el recorrido del sol entre 
dos solsticios y cada pluma simboliza un día. La corona tiene 365 plumas, entre 
grandes y pequeñas. El arreglo de las plumas, su tamaño, color o el ave de la cual 
provienen, obedecen así a un orden fijo, y el danzante lleva en la cabeza un ver-
dadero calendario. 

Este tocado espectacular puede compararse a la gigantesca rueda de plumas en-
tretejidas con varillas que lucen los danzantes de Puebla o de Oaxaca. Tocados 
de plumas monumentales sobreviven todavía en varias regiones de América. Su 
edad etnológica corresponde al horizonte de las culturas medias. Los encontramos 
plasmados en figuras arqueológicas en Colombia y Esmeraldas. Esta tradición es 
muy antigua entre los kogis, a juzgar por los numerosos grabados rupestres de Sie-
rra Nevada de Santa Marta, que representan suntuosos tocados solares de rayos o 
plumas. En muchas danzas se usan silbatos pequeños de barro, generalmente en 
forma de aves o felinos. 

Y acabo con una referencia al tigre como animal sagrado de los kogis. Ellos mis-
mos se autodenominan “gente del tigre”. Un héroe mítico se disfrazaba de jaguar y 
mataba gente. Constituye el precedente ejemplar del hombre-tigre, o tigre huma-
nizado, que figura en el arte de la región y en sus máscaras. Gran importancia tiene 



religiosidad e identidad cultural 91 

el felino en la escatología kogi y de otros pueblos, lo que explica su representación 
en sarcófagos de piedra de diversas regiones. 

No cabe duda de que el baile del machetero es quizá el símbolo religioso más ex-
presivo de nuestro orgullo beniano. Con estos datos de los kogi, nuestra rica iden-
tidad religiosa y humana se ahonda y nos hace crecer en comunión regional. Pienso 
que la benianidad va a crecer mientras amemos y conozcamos las riquezas mutuas 
de cada pueblo del departamento. En el breve espacio del que puedo disponer en 
este coloquio, pensé oportuno ponerles un sencillo modo de aprender a ser ‘noso-
tros mismos’ desde una herencia asimilada y compartida.



La mitología indígena regional 
(multiétnica) hace referencia 
a una etapa primordial de la 
creación y destrucción del 

mundo.

Religiosidad indígena, popular y de las 
élites en el Beni
Julio Ribera Paniagua1

Cosmovisión amazónica
Creación y destrucción (permanencia y cambio)
La mitología indígena regional (multiétnica) hace referencia a una etapa primor-
dial de la creación y destrucción del mundo que puede ser expresada con creadores 
u ordenadores primordiales; con destrucciones y reconstrucciones; con diluvios 
y con fuegos universales; con oscuridad y con luz; con héroes culturales recons-
tructores del orden; con tareas reconstructivas y didácticas (mandatos, tecnología, 
etiologías, escatología, etc.).

El orden del universo
En la mitología se encuentra una división del mundo. Por un lado, hay una realidad 
celestial sin sufrimiento y sin esfuerzo, que está relacionada con la altura: el sol que 
da calor y que hace crecer, la luna que influye en la lluvia, las estrellas como ante-

pasados de los hombres, los cometas que presagian, el arcoíris que 
embruja y que repuebla las lagunas. 

Por otro lado, en la superficie terrestre está el agua, la pampa y 
el bosque; allí habitan los hombres, los espíritus o amos del monte, 
seres poderosos que cuidan y controlan el comportamiento huma-
no. Existen también los fenómenos de la naturaleza: los relámpa-
gos y los truenos producen miedo y asustan, son como piedras lan-
zadas de lo alto; los vientos llevan las almas o espíritus de los niños, 

los remolinos llevan enfermedades.

Los espíritus del agua y del monte
Las aguas tienen su espíritu protector para cuidar a sus habitantes. Tienen su jichi 
protector, que merece respeto. En el monte, cada especie de planta tiene su amo 
protector. Hay plantas alucinógenas que hacen ver más allá de lo corriente, que 
ayudan a tener la vista clara. Cada especie animal también tiene su amo protector. 
El humano tiene que cuidar porque el amo castiga.

Religiosidad indígena misionada
Adviento y Navidad
Los pueblos indígenas misionados asimilaron el calendario litúrgico de la iglesia 
católica. En el tiempo de adviento (venida de Jesús), los indígenas (rurales y urba-
nos) consideran como precepto celebrar la solemnidad de la navidad con velorios, 
cantos, alabanzas, repiques, banquetes. Es un tiempo privilegiado para la adora-
ción y la manifestación de diferentes danzas tradicionales, autosacramentales o 
teatro sacro de cuño bíblico (aruchos, angelitos, bárbaros, graciosas, herodes, reyes 

1	 Teólogo, residente de la ciudad de Trinidad.



religiosidad indígena, popular y de las élites en el beni 93 

magos, el barco, degollación, limosna de los huérfanos). La costumbre indica que 
la navidad termina con la celebración del barco (a mediados de enero). Los pri-
meros días de enero son los preferidos para la elección de nuevas autoridades. Al 
tiempo de adviento le sigue el tiempo ordinario, que tendrá su culminación con el 
carnaval, celebrado con cantos, oraciones y, en algunas comunidades, ritos relacio-
nados con el barro.

Cuaresma y Semana Santa
El tiempo de cuaresma, que empieza con el miércoles de ceniza como marca pe-
nitencial hasta la Semana Santa, viene a ser uno de los bloques de celebraciones 
más importantes de los pueblos misionales en el Beni por la variedad de rezos, 
lamentaciones, música de recogimiento, teatro sacro como la desclavación o des-
cendimiento, lavatorio de los pies, Domingo de Ramos, procesiones, imaginería y 
estandartes. Las bendiciones, comilonas y limosna de los ancianos hacen recuerdo 
de un tiempo primordial de abundancia. Luego, vivirán el tiempo pascual.

El tiempo ordinario y las fiestas patronales
En el tiempo ordinario (entre junio hasta los primeros días de diciembre), se su-
cederán las fiestas patronales que son siempre “de guardar” o de celebrar. Es el 
tiempo seco, tiempo que es preferido para escoger el día de la comunidad. Hay 
una secuencia de celebraciones que se realizan aunque no sean de los santos o 
santas de la comunidad. Se destacan celebraciones conmemorativas de tipo doc-
trinal como la Santísima Trinidad, Corpus Christi, Asunción, El Rosario, Na-
tividad. Así también, se destacan conmemorativas evangélicas como San Juan 
Bautista, San Pedro y San Pablo, los santos patronos de las misiones grandes del 
Beni: San Ignacio, San Francisco, San Lorenzo, Santa Ana, San Joaquín. Si de 
advocaciones se trata, la que lleva la mayor predilección es la Virgen del Carmen. 
Se incluyen en este tiempo ordinario las celebraciones de día de los difuntos y 
Todos Santos.

Religiosidad popular
La incorporación de un miembro a la Iglesia Católica se realiza con el sacramento del 
bautismo, realizado normalmente al primer año de nacimiento, acontecimiento que 
también tiene que ver con el compadrazgo y la preferencia de nombrar padrinos a los 
amigos más íntimos o a familiares más allegados. También, se mantiene la costumbre 
de los novenarios de las fiestas grandes, realizada dentro de la liturgia diaria.

Las poblaciones urbanas mantienen la estructura del calendario litúrgico cató-
lico, manteniendo tradiciones en el tiempo de navidad, expresado en los arreglos 
de los pesebres o nacimientos y regalos para los niños. Así también, en la Semana 
Santa se adhieren al protagonismo de los indígenas y el clero, especialmente en los 
actos litúrgicos del descenso de Jesús y su posterior procesión. En las diferentes 
parroquias se realiza el Vía Crucis de acuerdo a la programación parroquial.

Existe la costumbre fuertemente arraigada, de la gente que migra, de volver a 
los lugares de origen o nacimiento para celebrar su fiesta patronal. Curiosamente, 
se presenta el fenómeno de que sean ellos los que se “entriban” y sean los más ex-
presivos protagonistas en las celebraciones locales.

En los últimos años, se han presentado diferentes movimientos religiosos católi-
cos como la congregación carismática católica, cursillos de cristiandad, movimien-
to catecumenal, cada uno de ellos con sus características propias y aceptadas por 
la jerarquía católica. Se han presentado, también, campañas devocionales como las 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA94 

peregrinaciones a los santuarios de la Virgen de Loreto y Divino Niño (Sachojere), 
con un notable crecimiento.

Hay un sector de la población que tiene un fuerte apego a consultar los servicios 
de los “adivinos” cuando pierden algo. Por lo general, estos personajes o adivinos 
no son de la región y permanecen temporalmente en las localidades. Los indígenas 
que viven en las ciudades continúan la práctica de consultar a los curanderos o 
hechiceros por cuestiones de salud.



Panel 5:
Culturas y folklore: elementos 

comunes y diferencias culturales

Panelistas:	Martha Velarde de Moreno, Wilder Molina,
	 Ana Cristina Crespo, Ricardo Cuéllar Muñoz.





Asumimos una identidad cultural 
para ser nosotros mismos, lo 
más auténticos posible, sin 
tomar elementos de otras 

culturas.

La cultura, el folklore y la religiosidad popular 
en el departamento del Beni
Martha Velarde de Moreno1

Desde hace algún tiempo, los términos cultura, folklore e identidad cultural son 
utilizados en los discursos de autoridades políticas y personas relacionadas con el 
quehacer nacional y regional. Términos manejados quizás, sin conocer a fondo el 
ámbito y los alcances que comprenden en la vida del hombre.

Sin embargo, por otro lado significa un avance el contar con unidades depar-
tamentales, áreas culturales y otras reparticiones en las instituciones del país y de 
la ciudad generadas todas ellas por el impulso que se pretende dar al fomento, al 
rescate y la conservación de la riqueza pluricultural y multilingüe, que distingue a 
Bolivia de entre todos los países de América Latina. Por ello, y ante la definición de 
una verdadera identidad cultural en el departamento, producto de la nueva Cons-
titución Política del Estado, se torna necesario definir las concepciones anterior-
mente nombradas y el campo de acción de cada una de ellas.

Para nadie es extraño el deseo que existe en las instituciones, grupos, universi-
dades, colegios y habitantes en general de adentrarse en la tarea que implica el res-
cate, difusión y resguardo de las diversas manifestaciones culturales (danzas, mú-
sica, artesanías, etc.) que posee la región mojeña y amazónica. Y es que sentimos 
la necesidad de demostrar al país y al mundo que son nuestras y esto con el fin de 
evitar que otras regiones se adjudiquen nuestro folklore, como está 
sucediendo con otras determinadas expresiones culturales propias.

Ante las diversas actividades que despliegan las instituciones de 
la localidad y del departamento en determinadas épocas del año para 
realizar ferias, festivales, fiestas religiosas, fiestas patronales, expo-
siciones y otras, en que la población participa, es la ocasión en que 
retoman y viven la cultura del pueblo y creemos que es el momento 
indicado para reafirmar lo que es cultura y folklore.

A la cultura se la hace diariamente, desde el momento que comenzamos el día, 
con los hábitos de aseo, alimentación, normas de conducta, trabajo, etc. La cultura 
es, así, un ámbito bastante grande que engloba diversas facetas del comportamien-
to del hombre. Por ello, en forma sencilla, se define a la cultura como: “la forma 
de vida de un pueblo”, “el legado cultural de nuestros antepasados”, “los cono-
cimientos y habilidades que poseen los habitantes de una determinada región”, 
“la forma de pensar, obrar, y sentir de un pueblo”, “las creencias, costumbres, y 
hábitos adquiridos por el hombre como miembro de una sociedad”.

El hombre, cualquiera que fuera éste, crea un mundo cargado de signos y sím-
bolos que es la cultura. Esto le permite adaptación, supervivencia y realización en 
su medio. También establece su propio lenguaje, organiza su trabajo, sus institu-
ciones, hace arte y otras manifestaciones, para satisfacer sus necesidades materiales 
como también las relacionadas con su espíritu.

1	 Antropóloga, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA98 

Vale decir, que el hombre es el que construye, transforma y vive su cultura. De 
igual forma, la vida de un pueblo no es estática, tiende a cambiar como produc-
to de los dinamismos culturales que se interrelacionan, lo que le permite adquirir 
elementos nuevos (innovación) que los habitantes la fortalecen y la cambian en 
función de las nuevas necesidades.

Por su parte, el folklore también se encuentra en la cotidianidad pero es mucho 
más visible en los momentos especiales destinados para ese fin: las fiestas, las fe-
rias, los festivales y otros momentos en que se prepara la población para festejar o 
recordar algún acontecimiento especial.

En estos espacios festivos se interpretan las danzas originarias, se lucen las ves-
timentas típicas, se baila al son de los acordes de una bombilla o de una banda 
de música, se degustan platos y bebidas de la región, se adornan los recintos con 
elementos propios del medio ambiente (hojas, tallos, flores, animales, utensilios, 
cueros y otros).

Más de una vez se han realizado en nuestro medio eventos folklóricos, con 
mucho éxito, en que se despliega la creatividad y el buen gusto de los organi-
zadores y participantes, con la utilización de los materiales de la región y en lo 
que los elementos del campo, de la estancia, de la pascana, del curichi cobran 
vigencia. Pero, sin embargo, el concepto de folklore o saber común o popular 
del pueblo comprende más posibilidades; comprende los cuentos, los juegos, los 
juguetes, las canciones, las manifestaciones artesanales (trabajos de talabartería, 
los remedios caseros, la manera de celebrar los santos, etc.). Vale decir, es toda la 
vivencia de un pueblo.

Por tanto, el folklore es parte de la cultura, está inmerso en la cultura y en más 
de las veces son términos que se entremezclan y llegan a confundir al común de la 
población. Tengamos presente que la cultura es un todo conformado por las distin-
tas facetas que es la vida del hombre.

En cuanto a la identidad cultural, cada pueblo posee características peculiares 
que le hacen diferente de otros pueblos. Ello es lo que conforma la identidad cul-
tural que es la que permite distinguir a los hombres y los pueblos en sus saberes y 
comportamientos singulares.

La población beniana en general está consciente que todo lo que hacemos y nos 
gusta hacer es lo que nos identifica con la región y nos hace diferentes de las otras 
regiones. Es entonces que asumimos una identidad cultural para ser nosotros mis-
mo, lo más auténticos posible, sin tomar elementos de otras culturas.

Además, este renacer de la identidad regional es un sentimiento que en las úl-
timas décadas se ha tomado con bastante seriedad por las generaciones mayores, 
porque se ha visto que todas las manifestaciones de la cultura y del folklore están 
amenazadas por factores diversos como los medios de comunicación (televisión 
por cable, Internet), la migración desde el occidente y el contacto cultural con otros 
pueblos. Todo ello produce el fenómeno de la aculturación, principalmente entre 
los jóvenes con sus actitudes de cambio que atentan contra los saberes y prácticas 
ancestrales de los pueblos.

Como descendientes de la cultura milenaria de Mojos y posteriormente de la 
influencia jesuítica de lo cual nos enorgullecemos, es de resaltar nuevamente que 
han sido los aborígenes quienes a través del tiempo han sabido mantener vivas sus 
tradiciones y costumbres. Son los pueblos originarios los que viven su cultura, 
mantienen latente su sentido de pertenencia a lo religioso, a la tierra, a lo organiza-
tivo. Gracias a ellos es que las manifestaciones culturales, folklóricas, religiosas, se 
mantienen a través del tiempo en forma inalterable. El carayana recién ha tomado 



la cultura, el folklore y la religiosidad popular 99 

conciencia de su pertenencia a lo mojeño. Y es este el momento de rescatarla y for-
talecerla ante las culturas andinas que están luchando por superponerse a las de-
más culturas del país.

Otro de los aspectos importantes y profundos de la cultura es la religión, rasgo 
que realmente da vida y fortalece a los grupos sociales, como es el caso de los be-
nianos. Durante el transcurso del año celebran diferentes episodios de la vida de 
Jesús, cargados de ceremonias, rituales y simbología que les permite reafirmarse 
como grupo y dar vigencia a sus organizaciones existentes.

Otra faceta importante de la cultura es la religiosidad popular, practicada por la 
gran mayoría de la población. Esta expresión de fe es buena y siempre ha existido, 
porque es a través de la religiosidad popular que se pide, se implora y se promete 
para acceder a dones, bienes y gracias que se necesitan para coadyuvar la vida es-
piritual de la población.

Es a través de la religiosidad popular que también se afirma la identidad cultu-
ral. Durante ella se expresa la solidaridad y el sentido comunitario. Los fieles dan-
zan con música nativa, se realizan ofrendas de flores, se regalan trajes a los santos, 
se efectúan oraciones colectivas que fortalecen el espíritu, se realizan ademanes 
(santiguarse, postrarse), se participa de las procesiones, se realizan romerías hasta 
los lugares sagrados. El pueblo es quien está presente y quiere agradar a Dios, a los 
santos de su devoción, patronos y otros para acceder a su protección. Todo esto es 
bueno, no se debe perder esta costumbre tan necesaria en la vida del hombre para 
determinar y ordenar el sentido de su relación con Dios.

Se debe recordar que en años anteriores en Trinidad y otras localidades benia-
nas, personas piadosas realizaban velorios tradicionales en sus propias viviendas a 
los que acudían familiares, amigos y personas del pueblo. También realizaban ac-
tividades en conmemoración de la Virgen de la Purísima y otras advocaciones que 
hoy estamos olvidando como producto de ser una ciudad en que las personas no 
poseen el tiempo necesario para dedicarse a esta forma de expresar la fe religiosa, 
la cultura y el folklore.

En la actualidad, sin embargo, se están tratando de encontrar los elementos co-
munes que nos identifiquen como benianos y entre ellos tenemos:

En lo cultural:
–	 El lenguaje franco y llano, con modismos particulares.

–	 Ser alegres y comunicativos.

–	 Los hábitos y horarios de alimentación.

–	 Los valores morales, en que prima aún la autoridad de los padres.

–	 Interpretaciones musicales con alto contenido del paisaje natural, de amor y 
añoranza al terruño.

–	 El sentido de pertenencia a la historia del antiguo Mojos (religiosidad, elabo-
ración de vasijas y objetos de cerámica; práctica agrícola de productos de la 
región).

–	 La influencia jesuítica misional ligada a las tradiciones y costumbres de los 
pueblos benianos.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA100 

En las manifestaciones del folklore:
–	 Las fiestas patronales de los pueblos.

–	 Ferias (pescado, comida típica, derivados de la caña).

–	 Las danzas (machetero, torito, mamas, abadesas, angelitos, etc.).

–	 La característica del beniano (taquirari, chovena, carnavalito).

–	 Grupos musicales tradicionales: bombilla y banda, conjuntos musicales con 
nombres alusivos a la región.

–	 Las artesanías (cerámica, adornos con semillas, tejidos de algodón y con 
hojas de palmeras, instrumentos musicales, tallados en madera, elaboración 
de máscaras).

–	 Creencias en las supersticiones populares.

–	 Los dichos y refranes populares.

–	 Los cuentos (viudita, perro encadenado, carretón de la otra vida), leyendas (ji-
chi de las lagunas, Loma Santa).

En la religiosidad popular:
–	 Creencia en la protección de los santos, siendo las más tradicionales:

	 • Nuestra Señora de Loreto
	 • Santa Rosa
	 • Santísima Trinidad
	 • El Carmen

–	 Realizar velorios, promesas, oraciones, ofrendas, procesiones.

–	 Bendición de los domicilios.

–	 Colocar cruces en los domicilios.

–	 Participación en ceremonias y rituales religiosos en los días de fiesta de guardar.

–	 La hospitalidad, la solidaridad, el sentido comunitario entre los fieles.



El reto del multiculturalismo 
supone que en una sociedad se 
tome conciencia de la presencia 

de varias culturas.

Identidades, culturas y actores:
conceptualizaciones y posiciones en la región 
amazónica de Bolivia
Wilder Molina Argandoña1

A continuación, nos proponemos un aporte al análisis crítico sobre las formas de 
abordaje teórico y los usos políticos que circulan sobre las identidades colectivas 
y la cultura presentes en la región amazónica de Bolivia. Asimismo, analizaremos 
sus formas de interrelación y estrategias de reproducción, reflexionando cómo se 
articulan frente a los procesos políticos vinculados a las demandas de autonomía, 
inclusión y reconocimiento de la diversidad local, regional y étnica.

Entradas teóricas a la cultura
Sobre todo en la sociología de la cultura y la antropología cultural 
postmodernos, tanto en el campo teórico como en la investigación 
empírica, el término cultura ocupa un lugar relevante de interés aca-
démico. Dependiendo del horizonte teórico de análisis, es posible 
esperar una forma diferente de abordar su estudio y sus definiciones. En una pers-
pectiva que corresponde a la antropología tradicional, se da referencias acerca de las 
maneras de hacer, sentir y pensar propias de una colectividad humana. La cultura, 
en este sentido, da sustento y contenido a las identidades colectivas (Bonnewitz, 
2003) que expresan y representan a través de sus miembros a una colectividad so-
cial, como la cultura china o la cultura de los chimane. Desde la sociología política 
se usa el concepto de cultura política en un sentido que involucra la confianza de los 
ciudadanos en las instituciones políticas y la acumulación de valores políticos en una 
sociedad, como pautas de comportamientos, sentimientos, creencias que modulan 
las valoraciones e incluso prácticas frente a objetos políticos. En el uso cotidiano, 
la cultura es un concepto que hace referencia al conjunto de conocimientos que un 
individuo tiene sobre cuestiones y asuntos que se aceptan o imponen como relevan-
tes dentro la sociedad; se toma el término como sinónimo de conocer o saber más. 

En torno al concepto de cultura y sus implicaciones teóricas y prácticas se ha 
generado otro menú de conceptos como intercultural, multicultural, diversidad y 
pluralismo cultural. No sería relevante su uso más allá del debate académico como 
lo fue en sus orígenes en Europa hace más de cien años, si es que no tuviese actual-
mente una incidencia en los ámbitos de las instituciones políticas, en el comporta-
miento y la cultura política de los miembros de una sociedad. 

Involucramos a la cultura política porque el reto del multiculturalismo supo-
ne que en una sociedad se tome conciencia de la presencia de varias culturas, se 
practique el respeto frente a las identidades presentes (Kymlyka, 1997) y se pro-
muevan formas de intercomunicación entre los grupos culturales. Visto así, quie-
re decir que la idea del multiculturalismo y la interculturalidad requieren de una 

1	 Sociólogo, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA102 

transformación en las creencias, valores y sentidos de los miembros de la sociedad. 
Lo multicultural es una condición inherente a la sociedad moderna, fenómeno que 
estaría presente incluso en la forma de ser del individuo moderno.

El tomar conciencia de esa condición multicultural en el caso de un estado y 
una sociedad abre retos y derechos que implican efectos en los diseños político-
institucionales, ya que presuponen no sólo reconocimientos de la identidad o la 
manutención de la cultura, sino que abarcan formas de autogobierno e incluso re-
presentación política en los mecanismos políticos más amplios. El reto actual es 
cómo incorporar a las culturas en el seno del Estado y cómo incorporar al Estado 
en el seno de las culturas. A decir de Kymlica, el reto de responder y el derecho a 
obtener a alguna de las opciones depende de la trayectoria histórica de cada cultura 
en su relación con la formación del estado. Así, habría una diversidad cultural que 
proviene de un momento anterior a la formación de los estados y otro resultado de 
la inmigración de miembros de otras culturas cuando el estado ya tiene existencia. 
En el primer caso, son conformados por lo que Kymlika denomina minorías nacio-
nales que tienden a reivindicar derechos de autogobierno respecto a un territorio 
que reclaman como estrategia cultural. En el segundo, con los grupos étnicos re-
sultantes de migración voluntaria, no tendrían los argumentos históricos de origen 
para reivindicarse o convertirse en naciones o estados, así tengan expectativas. Los 
grupos inmigrantes ni son “naciones” ni ocupan tierras natales, su especificidad 
se manifiesta fundamentalmente en su vida familiar y en las asociaciones volunta-
rias, algo que no resulta contradictorio con su integración (Kymlika, 1997). En la 
práctica, ciertos estados pueden ser multinacionales, poli étnicos o contener como 
característica ambas condiciones a la vez, lo que tendría que repercutir en la forma-
ción del modelo de estado y la organización estatal. 

Toda sociedad que se aglutina en un estado es multicultural, si entendemos la cul-
tura en un sentido amplio como formas de vida o estilos de grupos que mantienen di-
ferencia y reivindican el derecho a la diferencia, en su forma de vida, en su práctica, y 
en sus valores, frente a los otros. Pero la cultura como expresión o vínculo de un gru-
po étnico o de una minoría nacional frente a un territorio es la que da lugar a expecta-
tivas o tres formas de derecho: de autogobierno, poli étnicos y derechos especiales de 
representación (Kymlika, 1997) en los sistemas políticos, más allá de los límites de la 
misma cultura. El derecho de autogobierno se liga con la presencia de minorías pre-
estatales que una vez constituidos los estados perdieron sus capacidades de adminis-
trar su cultura y territorio (Safran) y fueron insertados bajo el manto de una institu-
ción política sin previa negociación. La autonomía cultural-territorial-jurisdiccional 
es postulada como un derecho de estos grupos, mientras que las minorías voluntarias 
(migrantes) tienen como opción la autonomía funcional (por ejemplo, administrar 
una escuela en un barrio), pero Safran observa su coherencia. Otros incluso, dice 
Safran, ponen como limitante el tamaño poblacional de los grupos culturales, sus ca-
pitales internos como economía, grado de organización, artefactos que son relativos 
porque dependen desde dónde se observe tal realidad. Incluso en base a observa-
ciones empíricas, se ha relativizado la eficacia de un territorio o de autogobierno en 
la mantenimiento de las culturas étnicas, como tampoco la autonomía territorial es 
necesaria para salvaguardar la identidad étnico-cultural (Safran).

El uso de otras culturas puede ser el utilizar y disponer de la libertad de elec-
ción individual o simplemente el aprovechar las oportunidades que se presentan 
en un medio de permanente interacción e intercambio cultural. El hecho de que 
un beniano-japonés en Riberalta en ciertos momentos opte por comida china o 
leer cuentos árabes puede mostrarnos la presencia multicultural en la vida de una 



identidades, culturas y actores 103 

persona, pero no es trasladarse de una cultura societal a otra, sino bien disfrutar de 
las oportunidades que ofrecen las diversas culturas societales que componen las 
sociedades actuales (Kymlika, 1997). Es, como señala García Canclini, una posibi-
lidad de entrar y salir de la modernidad, como sociedad moderna. Hay que atender 
a teorías que prueban que los individuos tienen múltiples identidades susceptibles 
de movilización (Gisselquist, 2005).

Condición multicultural e interculturalidad
El reconocimiento estatal de la condición multicultural es parte de los procesos de 
modernización política en Bolivia pero queda pendiente el tránsito hacia una prác-
tica de la interculturalidad que involucre un diálogo e intercambio entre culturas, 
bajo condiciones de respeto y tolerancia, porque requiere de un cambio en la cultu-
ra política de los miembros de la sociedad (Toranzo y Mayorga, 2002). Este cambio 
está condicionado a otros cambios como la forma de la escuela y los contenidos 
y métodos de la socialización de las instituciones que tienen tuición o protección 
del estado como la educación, la familia y el derecho. Desde otras perspectivas, se 
entiende el derecho al autogobierno y a un territorio étnico como parte de la expre-
sión multicultural de la sociedad que está ligado a poder controlar los espacios y los 
mecanismos de socialización hacia el interior de las culturas. La socialización, por 
tanto, es aquel proceso que se inicia en la niñez pero que se desarrolla a lo largo de 
la vida, mediante el cual el individuo aprende –en la interacción con los otros y con 
el entorno– las normas culturales, los valores fundamentales, los códigos simbóli-
cos del grupo al que pertenece y les da forma, los estructura para construir así su 
propio sistema de representaciones e imágenes de lo social que constituirán el com-
ponente básico de su identidad social y uno de los determinantes fundamentales de 
su pautas de comportamiento (Benedicto, 1996).

Diversidad, multiculturalidad, integración y rupturas
En los análisis académicos y en las posiciones políticas sobre las identidades se 
proyecta la continuidad de los valores culturales y sus prácticas como garantía de 
continuidad cultural, pero se deja pendiente la forma en que fueron adaptando y 
resignificando nuevas prácticas hasta convertirlas en propias. Todavía es recurren-
te en los autores una conceptualizacion de cultura e identidad que no ha pasado por 
la crítica y la recepción de los nuevos enfoques teóricos. Detrás de estas visiones se 
proyecta una idea de cultura e identidad como bloques herméticos que arraigan a 
una cultura en sí misma. Por eso es que las definiciones en el sentido tradicional 
nos hablan de señales respecto a las expresiones de la identidad, adscripciones al 
cuerpo, mientras actualmente los autores postmodernos insisten en los sentidos y 
las tramas. Es por eso que se toma muy importante la vigencia del idioma nativo 
que, sin embargo, no es parte del bagaje actual en muchos pueblos indígenas, ver-
sión que puede dar, en su uso político, argumentos no aceptados como tales. 

En un estudio sobre los guaraníes urbanos que comenta Albó2, se habla del idio-
ma como factor de mantenimiento de la identidad. Aunque es primordial, no es de-
terminante, porque no se puede afirmar que cuando se pierde el idioma se disemina 
la identidad, más aún considerando el papel que las nuevas teorías y que las leyes 
recogen (Combes, 2003), que consideran la libertad de sentirse parte de un grupo 
cultural como condición de una nueva concepción de identidad y de pertenencia 

2	 En el prólogo al libro de Isabelle Combès (2003).



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA104 

Nadie deseaba ser identificado 
como tacana, ya que ello 

significaba colocarse en el 
estamento más bajo de la 

estratificición social regional.

cultural. “En tal situación, la referencia a una red y sobre todo la pertenencia activa a 
una organización, resultan más significativas para el mantenimiento sostenido de la 
identidad. A través de ellas se pueden reproducir, con las obvias adaptaciones al nue-
vo medio urbano, una serie de prácticas culturales y se puede consolidar un discurso 
con referencias reiteradas a unos orígenes compartidos”. Aquí nos parece que Albó 
pone en vigencia, implícitamente, la importancia de las narratividades políticas, la 
posibilidad de construir espacios políticos donde se configure un nosotros y se emite 
un discurso hacia adentro y hacia fuera en ese sentido, de allí la importancia de los 
espacios públicos del orden político, (eventos, encuentros, marchas) y desde luego de 
portavoces que responden a organizaciones y procesos de legitimación de liderazgo. 
Es comprensible, por tanto, el papel importante del proceso organizativo emergente 

después de la Marcha por el Territorio y la Dignidad, cuando en el 
Beni y Pando comienzan a surgir nuevas organizaciones en la condi-
ción de representantes hacia los ámbitos externos y sus actores.

Anota Combes que en países como Colombia y Guatemala se 
opta por basarse en el sentimiento de ser parte o sentirse indígena, 
dos aspectos que no son lo mismo. Habría que tomar en cuenta, sin 
embargo, en qué medida es entendido como lo mismo el sentirse in-
dígena y sentirse de tal o cual grupo específico en el denominativo 

propio. El hecho mismo de denominar indígenas a los grupos étnicos como forma 
de identificación global tiene que ser repensado, incluso se pone en evidencia una 
cierta violencia simbólica externa, en un sentido de etiqueta que subestima la for-
ma en que se piensan y presentan los miembros de un grupo en su vida cotidiana. 

Los pueblos, en tanto especificidad étnica como los more, los araona, los esse 
ejja, se mantuvieron con estrategias de silencio o huida, pero la aparición del 
vocablo indígena es reciente desde un contenido nuevo. Es un término politizado 
que expresa una identidad que aglutina y una posición política ligada a la defen-
sa de determinados intereses de pueblos o culturas especifícas. Es un sentido 
que emerge con las acciones colectivas desde hace dos décadas (Molina, 1997). 
Cuando comienza a generarse este proceso de politización, que luego culminará 
con la inserción de lo indígena a la vida política local, a su vez implica un despla-
zamiento de lo campesino como identidad englobante hacia todos los que viven 
en las comunidades. 

Respecto al proceso de re-etnitizacion, se ha propuesto el retorno a las identi-
dades como en el caso del pueblo tacana, resultado de una relación dinámica du-
rante la construcción de demandas territoriales y sus trámites de legalización. De 
tal proceso nos da cuenta un estudio de Herrera, Cárdenas y Flores (2003), sobre 
el impacto en las identidades en la relación de actores tacanas y gubernamentales 
respecto a titulación de tierras comunales. La conclusión central de Cárdenas y su 
equipo resalta que en el norte amazónico boliviano, la categoría étnica fue cons-
truida por los sectores que se definían y eran definidos como campesinos. Hasta 
los años ochenta, no era común hablar de indígenas tacanas en el norte amazónico 
del país. Nadie deseaba ser identificado como tal, ya que ello significaba colocarse 
en el estamento más bajo de la estratificación social regional (2003). 

En este punto, rescatamos a Rivero (2001), que dice que no existen culturas 
totalmente endógenas, puesto que desde sus mismos orígenes se han generado di-
versos tipos de intercambio y relación, dando lugar a formas recíprocas de afecta-
ción. Este hecho, que puede representar formas tempranas de aportes equilibrados 
o desiguales en lo cultural, no posibilita en nada la vialidad de una identidad “mes-
tiza” o “chola” como diríamos en la región andina del país.



identidades, culturas y actores 105 

En otros análisis, se especula respecto al aislamiento o hermetismo cultural 
como factor de garantía, de apego, o la fidelidad a la cultura original, marcando 
al idioma como el principal elemento de la identidad. Tal es el caso que se cita 
para los esse ejja: la conservación de su idioma, los sistemas de valores y de con-
vivencia social puede atribuirse en gran medida a que se hayan mantenido en 
un sistema social cerrado, al margen del circuito económico-productivo instau-
rado en la zona, así como a su espíritu guerrero e indomable que tuvieron hasta 
la década de los sesenta del pasado siglo, cuando los misioneros evangélicos los 
sedentarizaron.

Del reajuste teórico al reajuste político
Cabe repensar los abordajes desde visiones intelectuales respecto a la comprensión 
de los procesos de mantenimiento y transformación de identidades, lo que lleva a 
repensar los marcos conceptuales con los que se trabajan la descripción y análisis 
de las identidades y sus manifestaciones. Todavía las identidades y la valoración 
que se hace en un momento dado se remite a un punto de partida original; a decir 
de Combes, son definiciones que suponen la existencia de un grupo social portador 
y transmisor de la cultura (Combes, 2003). Pero cada vez se expande la crítica a los 
enfoques que tocan a la identidad étnica y la cultura como sustancias (Combes, 
2005; Lehm y Melgar, 1999), como residencia, como cierre. Como alternativa se 
propone entender la cultura como viaje (Cliford, 1997), como itinerario, como co-
municación y como gramática de relaciones (Adler-Lomnitz). 

En el debate académico sobre la antropología se discute la consistencia de los 
fundamentos teóricos e históricos que le dieron origen, lo que está llevando in-
cluso a poner en duda su status como ciencia social, al menos en los términos que 
proponían sus fundadores, principalmente de origen anglosajón. Es conocido que 
la antropología se desarrolla con el colonialismo europeo en los países lejanos en 
geografía y diferentes en pautas culturales y formas de vida a Europa. Es en ese 
período cuando se ubica a la cultura europea como medida de evolución social de 
otras sociedades.

El reajuste teórico se extiende hacia una revisión radical de las nociones de cul-
tura e identidad que habían dominado los marcos teóricos para describir a las so-
ciedades nativas, nombre con el que designa la vieja antropología a las sociedades 
no occidentales. Para la mayoría de sus principales exponentes y seguidores, la cul-
tura de aquellas sociedades es caracterizada como una residencia y era más pura si 
estaba aislada en un lugar específico. La identidad social ha tenido y aún tiene un 
enfoque y una historia similar. Desde estas visiones es que se niega a las sociedades 
la posibilidad de intercambio, adaptación y abandono de ideas y artefactos cultura-
les, con el riesgo de desaparición de la cultura propia o, en otros casos, de transitar 
hacia el mestizaje. Para aquellos, toda adaptación cultural y cambio se entendía y 
todavía se entiende como camino a la extinción. 

Con la nueva visión de cultura se descarta referirse a ciertos contenidos cul-
turales como datos objetivos de la pureza de un grupo, como hechos adheridos 
al cuerpo biológico. Algunos antropólogos ya descartan referirse a objetos tangi-
bles y proponen entender a la cultura como una trama e intercambio de signifi-
cados que no están presentes en la mente de los individuos sino en las relaciones 
que construyen éstos. Junto a la cultura se propone definir la identidad social 
como un sistema de relaciones, como un movimiento, en el sentido de que sus 
contenidos están siempre sujetos a ser cambiados mientras exista la sociedad que 
expresa esa identidad. 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA106 

Ahora, queda por trasladar la recomposición teórica hasta los diferentes gru-
pos de la sociedad, a la cultura política de sus miembros, pero principalmente de 
las élites políticas. Esto no es un proceso sencillo –aunque desde el Estado y las 
leyes se promuevan normas favorables– ya que la pervivencia y actualización de 
la cultura en su versión estática y esencialista es una posición política ligada a la 
defensa de una diversidad de intereses. En localidades y ciudades de la región 
amazónica, los casos más conocidos son, por ejemplo, las posiciones de ciertos 
grupos locales urbanos que quieren seguir viendo a los indígenas como los descri-
ben los cronistas y recién reconocer que son realmente tales. Esto muestra que se 
mueven todavía con las viejas definiciones de cultura e identidad. Lo que interesa 
resaltar es que el reajuste de estas nociones no es un paso fácil, más aún porque 
extienden sus efectos y sus usos a otras esferas como la política o la economía. 
Ahora tal vez la ventaja principal sea que aspectos como el multiculturalismo y 
los derechos de los pueblos indígenas tienen un status político internacional que 
ya es difícil de descartar desde posiciones locales, ya que ni los gobiernos nacio-
nales pueden hacerlo.

En las políticas institucionales, al igual que en las percepciones de la vida co-
tidiana, es común encontrar objetivos como el “de mantener la cultura” o frases 
como “la vida ya no es como antes” para dar cuenta de que ciertos artefactos cul-
turales ya no son practicados. Incluso entre los indígenas se mantiene la nostalgia 
de recuperar la cultura de antes, lo que muestra cuán insertada está esa visión 
estática que ahora critico. Pero estos objetivos tampoco son incoherentes en sí 
mismos, más aún si representan posiciones estratégicas de actores sociales en si-
tuación de desigualdad y exclusión social. Desde una nueva visión de cultura, 
objetivos como los que nombro son propuestas referidas a “ conservar la cultura 
propia que ahora tenemos”, cultura propia que en cualquier lugar del mundo tie-
ne algo de lo ajeno. 

Bibliografía

Albó, Xavier
	 2002	 Iguales aunque diferentes. Hacia unas políticas interculturales y lin-

güísticas para Bolivia. La Paz: Ministerio de Educación, Unicef y 
Cipca. (4ta ed. Actualizada).

Barth, Frederic
	 1976	 Los grupos étnicos y sus fronteras, México: FCE. 
Bogado E., Daniel
	 2006	 Beni: autonomía con identidad y desarrollo político económico. Trini-

dad: PIEB.
Block, David
	 1997	 La cultura reduccional de los llanos de Mojos. Historia de Bolivia. 

Sucre: Talleres gráficos Tupak Katari.
Carlo, Carol; Guadalupe Vacallanos; Emma Télez
	 2005	 Desarrollo económico local, una visión en construcción. La Paz: PIEB.
Cliford, James
	 1999	 Itinerarios culturales. Madrid: Gedisa.
Cornejo Polar, Antonio
	 1997	 Mestizaje e hibridez: los riesgos de las metáforas. Apuntes, Revista ibe-

roamericana. Vol XIII, num. 180, julio - septiembre, 1997. 



identidades, culturas y actores 107 

Crespo Avaroma, Juan Carlos
	 2005	 Decálogo de la geohistoria guayaramirense. La Paz: Plural.
García Canclini, Néstor
	 1990	 Culturas híbridas, estrategias para entrar y salir de la modernidad. 

México: Grijalbo.
Giménez, Gilberto
	 1998	 Identidades étnicas: estado de la cuestión. México: Instituto de inves-

tigaciones Sociales de la unam.
Herrera, Enrique; Cleverth Cárdenas; Terceros, Elva
	 2003	 Identidades y territorios, indígenas, estrategias identitarias de los ta-

cana y ayoreo frente a la ley INRA. La Paz: Pieb.
Lehm, Zulema et al.
	 1999	 Matrimonios interétnicos y reproducción de los grupos étnicos en los 

llanos de Mojos. Trinidad: CiddeBeni.
Lehm, Zulema
	 2004	 Bolivia: estrategias, problemas y desafíos en la gestión del territorio 

indígena sirionó, iwgia. Santa Cruz: CiddeBeni.
Melgar, Tania
	 2002	 Guarayos de Mojos: comunidad naranjito. Trinidad: CiddeBeni.
Molina, Wilder
	 1997	 La emergencia del movimiento indígena del Beni en el contexto de la 

democracia en Bolivia. Desde las movilizaciones intercomunales hasta 
la marcha por el territorio y la dignidad. Trinidad.

Molina, Wilder; Wigberto Soleto
	 2002	 Sociedad local y municipio en el Beni. La Paz: Pieb.
Prefectura y Comandancia General del Departamento del Beni
	 2006	 “El Beni hacia las autonomías y la constituyente”, II encuentro de-

partamental. Trinidad.
Rea, Hilda
	 2005	 Élite carayana, dominación estructural y modernización política en 

San Borja. La Paz: Pieb, Ciddebeni, Idis-UMSA.
Ribera, Julio
	 1984	 Los yuracaré. Cochabamba: Universidad Católica Boliviana.
Rivero Pinto, Wigberto
	 1999	 Identidad cultural mestizaje en Bolivia. En http://www.amazonia.

bo/bibli/mestizaje.doc.
Ros, José; Combes, Isabelle
	 2003	 Los indígenas olvidados. Los guaraní-chiriguano urbanos y periurba-

nos en Santa Cruz de la Sierra. La Paz: Pieb.
Zajechowshy, Kely
	 1992	 Cambios culturales y económicos en tres comunidades trinitarias ante 

el incremento de la colonización en el parque nacional Isiboro Sécure. 
Tesis de grado, 1992.

Zeitum Lopez, Said
	 1991	 Amazonia Boliviana. La Paz: Visión.



Hay gente que distingue a los 
benianos en el hablar más 

natural.

¿Cómo tú sientes a la gente, como tú la
percibes respecto de lo que dicen, de 
lo que creen?
Ana Cristina Solange Crespo Suárez1

Gente
La gente beniana tiene un hablar quizás más pausado que el resto del oriente bo-
liviano; ésta es una apreciación con base de hecho subjetiva, pero recogiendo per-
cepciones de otras personas, de Santa Cruz especialmente. Tenemos:

–	 El beniano es orgulloso, aunque a veces esta caracterización quizás pueda des-
embocar en el dicho de que el camba beniano es farsante. Cierto o no, es algo 
proyectado.

–	 Hay gente que distingue a los benianos, en el hablar más natural, sin modismos 
de afuera, y más bien, con dichos costumbristas.

–	 Los benianos son destacados fuera de su tierra. En las universidades, inclusive, 
más del 90 % de los pastores cristianos evangélicos es beniano en Bolivia.

–	 Los benianos en las universidades de Santa Cruz son gente que 
destaca, creo que tienden a buscar oportunidades fuera de su 
tierra y que esa aspiración también va acompañada de progreso; 
usualmente, están más fuera que dentro de su tierra.

–	 La gente es luchadora, pero a la vez poco consciente de que el mundo fuera del 
Beni está en constante evolución. No muchos están ocupados en conocer qué 
hay fuera del Beni y de Bolivia, en cuanto tecnología, y no me refiero a cosas 
complicadas, sino a una exploración consciente de las tecnologías de la infor-
mación. Por ejemplo, el envío de mensajes instantáneos o chat.

Percepciones en la Web
–	 Como ejemplo tenemos la página Guayaramerín.com, que es una iniciativa 

que merece respeto y que proyecta algo y dice mucho sobre la responsabilidad 
y cuidado de la imagen o la marca de la región de esta ciudad.

–	 El Beni tiene un posicionamiento turístico en los buscadores. Es un destino 
turístico para los buscadores. Ese es nuestro posicionamiento.

–	 Existen algunos buenos sitios webs, del Beni, y de algunas localidades del Beni, 
algunas responsablemente realizadas, otras no.

1	 Residente de Guayaramerin.



cómo tú sientes a la gente 109 

Música
–	 No hay mucha práctica para citar a los autores del repertorio beniano. Se nece-

sita generar el hábito, partiendo desde la educación formal.

–	 El Beni, sentido e intuido, más allá del conocimiento académico, se proyecta 
como un gigante dormido, como una región verde que más que esperanza, ya 
demanda acciones en el presente.

Culturas
Culturalmente, el Beni representa más bien timidez, que no coincide con el brío de 
su gente a la hora de consolidar su marca a nivel nacional.

Recuerdo que en ocasión del Taller Nacional de Visiones de Futuro, realizado 
en la ciudad de La Paz, la representación de nuestro departamento hizo un pronun-
ciamiento acerca del mayor reconocimiento (en todo aspecto: turístico, económico, 
político) que necesita esta parte del país, en alusión a que Bolivia no sólo es altipla-
no. Y considero que la respuesta de los panelistas e intelectuales fue de admitir una 
verdad: el Beni, rico en manifestaciones culturales, y tan diverso en sí mismo, en 
su gente, no tiene por qué estar marginado, pero es responsabilidad de su propia 
gente, de nosotros, benianos de nacimiento y corazón, consolidar una marca propia 
dentro de Bolivia, en el sentido cultural sobre todo, porque además, la cultura y el 
desarrollo económico van de la mano, especialmente en el turismo.

Para hablar de cultura beniana, considero que ésta no está restricta a lo tradicio-
nal u originario, porque también existen características en la gente que vive en el 
área urbana, de los distintos niveles económicos.
 
¿Cómo brilla el Nombre del Beni en Bolivia, en el mundo? ¿Cómo se distingue a 
su gente?
Así como cada país proyecta una marca, cada departamento o región de Bolivia 
tiene características propias.

Tan importante es saber quiénes somos y qué tenemos, porque esto no sólo 
tiene implicaciones culturales sino también económicas. En la medida en que 
el nombre del Beni se consolida, comenzando por una proyección unificada, si 
se quiere un discurso visual del Beni, es claro que eso desemboca en una mejor 
proyección o “marca departamento” de Bolivia, a nivel nacional y en el contexto 
internacional.

¿Qué proyecta el Beni en Internet? ¿existimos?
A medida que los gobiernos de los países van dando por sentada la idea de que un 
posicionamiento de marca mejora su suerte con el turismo y los inversores, los gru-
pos internacionales de publicidad y de relaciones públicas destinan materia gris y 
asesores al tema, y crean divisiones especializadas. Los clientes son desde regiones 
industriales hasta paraísos turísticos.

Estrategias

“Estado, Nación y ciudadanía multicultural en el Beni”. Conceptos de Identidad 
Cultural
La identidad cultural está dada por un conjunto de características que permiten 
distinguir a un grupo humano del resto de la sociedad y por la identificación de 
un conjunto de elementos que permiten a este grupo autodefinirse como tal. La 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA110 

identidad de un pueblo se manifiesta cuando una persona se reconoce o reconoce a 
otra persona como miembro de ese pueblo.

El Beni, ¿puede tener una marca departamento?
Primero, debe tenerse en claro cuál es la diferenciación de la identidad cultural, 
respecto del resto del país, respecto de la zona oriental de Bolivia.

–	 Para consolidar la identidad, no sólo se debe privilegiar el rescate y conser-
vación de las manifestaciones, sino de alguna manera fomentar a las nuevas 
generaciones a la creación.

–	 El Beni tiene muchos elementos que pueden ser organizados y lanzados como 
un producto altamente diferenciado, como parte de la zona oriental de Bolivia. 
Por ejemplo, el Beni es la Bolivia Amazónica, que el mundo no conoce. El Beni 
es la Amazonía de Bolivia, nada más y nada menos.

–	 Un icono beniano más destacado que percibo a la hora de identificar visual-
mente al Beni es el machetero; pese a que no fusiona la diversidad de grupos 
étnicos, pero dado su posicionamiento, considero que es una base para trabajar 
la imagen visual, impresa del departamento.

La cultura necesita del turismo y el turismo necesita de la cultura
Para lograr un fortalecimiento en las áreas de turismo y cultura, debe crearse o 
reforzar una relación entre agentes y operadores de turismo, con las instituciones 
culturales de todo el Beni. Una unidad cultural necesita de un técnico en turismo 
y una agencia de viajes y turismo, necesita un agente o persona técnica, ligada al 
turismo. Esta es una relación productiva y redituable para las regiones. Creo más 
bien en la sinergia entre estas dos áreas.

Exportar cultura, fomentar el turismo
–	 Analizar las posibilidades del segmento turístico cultural en el Beni. Esto es un 

estudio de mercado del turístico.

–	 Delimitar qué es turismo cultural en el Beni.



Costumbres, músicas, danzas, comidas
Ricardo Cuéllar Muñoz1

 

¿Hacia dónde vamos?
Hablar sobre nuestro Beni y las poblaciones que lo conforman en el campo de lo 
cultural, el cual está formado por sus costumbres, músicas, danzas, comidas y 
otros elementos que constituyen la parte de la cultura del departamento, es tener 
que hacer un pequeño recuento de los hechos históricos desde su fundación y ver 
si hasta el presente el Beni, a través de su gente, ha tenido una identificación fo-
lklórico-cultural propia. Lamentablemente, se ha venido tergiversando la palabra 
identidad, pues, si bien decimos que nuestro folklore nos identifica culturalmente, 
en parte es cierto, mas si miramos desde el fondo de las cosas, nuestra identidad 
cultural, así como el folklore, se ha mezclado con otra cultura, inclusive extranjera.

Empecemos por mirar la vestimenta típica con la que se identifica culturalmen-
te al Beni. Ésta ha sufrido y sigue sufriendo transformaciones, ya que ha perdido el 
gusto de la tierra y su identidad autóctona. Asimismo, nuestras danzas adquirieron 
un ritmo modernizado, perdiendo el sentido mismo de su esencia lugareña y, por 
ende, nuestra identificación ya no es propia porque ha copiado lo ajeno a nuestra 
vivencia cultural y a las tradiciones en las fiestas patronales y otros eventos donde 
se muestran nuestras músicas y danzas. A ellas se las muestra como un número más 
del programa, pero con un sentido distinto a lo autóctono, a lo regional.

No existen en nuestro medio instituciones encargadas de proteger nuestro 
folklore, nuestra música, las danzas, aunque exista en el POA de las municipa-
lidades un ítem para cultura y folklore. Éste no se utiliza en ello; los profesores 
de música de los colegios y escuelas sólo enseñan las canciones y música que se 
bailan e interpretan en discotecas y karaokes. Por lo tanto, cada día nuestra cultura 
folklórica se está perdiendo porque, además, no sabemos el significado de las dan-
zas y vestimentas, porque casi nada se ha escrito sobre ello. No existen archivos 
históricos sobre el origen de nuestras danzas y música y, por tanto, nadie sabe su 
significado artístico.

Mi propuesta sería que, mediante un voto resolutivo emitido en este encuen-
tro, pidamos y exijamos a las autoridades políticas, educativas, edilicias y otras 
instituciones, ayuden a conservar nuestras culturas para poder salvarlas de su de
saparición. La consecuencia sería la desaparición de una identificación propia y la 
extinción de la cultura folklórica del Beni.

1	 Profesor, residente de Magdalena. 





Panel 6:
Narración mítica y literatura 

	 Panelistas:	Rosario Aquim, Pilar Gamara,
		 Homero Carvalho, Antonio Soto,
		 Juan Carlos Crespo.





Ser escritor en la Bolivia de hoy
Rosario Aquim Chávez1

Los escritores nos encontramos hoy ante el dominio de la ciencia oficial, de la 
creencia y de la racionalidad científica que invade la vida cotidiana de los anóni-
mos, de los cualquieras; y ante la era de la democracia, vista como destino social 
por la política moderna. Es una democracia de las grandes masas, de las multitudes 
negricianas, de los movimientos sociales indígenas, y también de las grandes regu-
laridades que se prestan a los cálculos de la ciencia y al desorden y violencia de una 
nueva arbitrariedad mundial.

En esta era de la ciencia y de la democracia, la autenticidad de una existencia, 
como la existencia del escritor, depende únicamente de la conciencia de su propia 
historicidad… cuanto más despierta sea esta conciencia, mayor será la posibilidad 
de superación de su propia historicidad.

Este enunciado se hace carne cuando ojeamos el decurso de nuestra partici-
pación como escritores en la historia de nuestro país, cuando descubrimos la so-
ñolencia en que se ha debatido nuestra conciencia, sumergida en la indiferencia, 
levantando la bandera de la “necesidad” como práctica del vacío, en busca de las 
parasitarias síntesis de la pasividad.

Y es que los escritores hemos perdido nuestra capacidad de desear, (el deseo se 
ha convertido en el temor abyecto de esta carencia). Hemos renunciado hace mucho 
tiempo a nuestra condición de revolucionarios, pues el deseo es, en esencia, revolu-
ción. El sistema asfixiante en el que nos hemos debatido ha logrado reprimir nues-
tro deseo, porque no puede soportar una posición de deseo verdadero sin que sus 
estructuras de explotación, avasallamiento y jerarquía se vean afectadas. El deseo 
representa una amenaza vital para la máquina social dominante, no importa cuál sea 
su procedencia, por ello es imprescindible creer en el poder interior del deseo para 
engendrar su objeto de lucha, aun sea bajo la forma de la irrealidad, bajo la forma de 
la utopía del escribir. El deseo produce lo real, es productor de realidad, es realidad 
psíquica que llena la carencia preparada, organizada en la producción social.

En esta era de la ciencia y de la democracia, el escritor debe articular un doble con-
trato con esta historia del deseo: un contrato narrativo y un contrato político. Un con-
trato narrativo le plantea el desafío de abandonar su guarida, lo obliga a desperezarse, 
a dejar el retiro de su abstracción y de su ensimismamiento subjetivo y contemplativo 
de los acontecimientos y de sus personajes imaginarios con nombre propio, para re-
latar los hechos de la realidad en el tiempo de la memoria presente de la vida de las 
masas. Y, un contrato político, le exige intervenir, comprometerse, donarse desde su 
asombro a la interacción de las dinámicas sociales, ser parte a la manera de Braudel 
de la metáfora del asesinato del rey. La muerte del rey es para el escritor la muerte del 
poder y de sus injusticias, como centro y fuerza de la historia, que no es otra cosa que 
enmudecer al poder. Matarlo, es convencerlo de no hablar, de no tener nada que decir.

El deber-ser del escritor de hoy es, pues, ayudar a los pobres a matar al rey, no 
importa cuál sea su origen, para restablecer la soberanía del presente en el relato 

1	 Escritora, residente de la ciudad de La Paz.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA116 

del nuevo sistema del discurso. Porque la poética del escribir, en la Bolivia que se 
ha propuesto renacer hoy, es una poética del deseo y de la invención, cuyo fin es 
producir un nuevo régimen de verdad en la ficción literaria.

Este nuevo escenario del rey muerto obliga a los escritores a intervenir en una 
Bolivia de la palabra excesiva, de la palabra ilegítima, de la letra muda. No es ya la 
palabra ni la escritura del rey, la singularidad de su palabra excedida en legitimidad 
no es ya su nombre propio ni su firma, cuyas reglas de legitimidad garantizaban su 
palabra y su escritura. Ahora se trata de la palabra y de la escritura que palpita en 
las masas de los pobres. Porque “Los pobres son aquellos que hablan como ciegos 
a nivel del acontecimiento, porque el hecho mismo de hablar es para ellos un acon-
tecimiento. Son los pobres aquellos que se “encarnizan” en escribir, en hablar de 
los demás y en relatarse” (Ranciere).

En Bolivia, los escritores estamos asistiendo al “renacimiento” de los pobres y 
a la legitimación de su palabra y de su escritura. Estamos asistiendo a la vanidad 
seductora de la palabra y de la escritura de los anónimos, al peligro que su legitimi-
dad implica. En este sentido, ser escritor hoy es ser capaces de extirpar del cuerpo 
de la sociedad al fantasma hecho de palabras sin cuerpo, que la sombra del rey 
muerto ha infiltrado entre sus súbditos.

El escritor es un mago de las palabras, y su magia consiste en perseguir la verdad 
de la ficción, una verdad que ya no está escrita en el papel o en el viento, sino graba-
da en la textura misma de las cosas y de la vida. Todo habla, no hay palabra perdida 
y lo que más verdaderamente hable es aquello que está mudo. La magia del escritor 
es devolverle al cuerpo mudo de los pobres la voz que fue usurpada.

	 Cuando la noche sacudió sus alas
	 y las estrellas cayeron en las cuencas
	 en tus ojos se miraron
	 la selva antes de ser selva,
	 la pradera antes de ser pradera
	 y el río
	 cuando no era más que una gota suspendida en el aire.
	 (Moxitania - Pedro Shimose) 

El lugar nos toca, su particularidad nos invade, Ruber Carvalho nos pregunta:

	 ¿Sabes amor como es el río Mamoré? ¿Razón de ser de mi tierra, raíz
	 de agua de mi pueblo?
	 Río, solo un río, sin puntas, simplemente un ovillo del tiempo que 
	 corre, avasalla, se fatiga, se revuelca, se embravece como cien toros
	 malheridos y hace un tajo en la pampa, se sumerge y arrasa en su
	 prisa y sus ansías de mar. (Río Mamoré - Ruber Carvalho Urey)

El lugar nos sorprende, sus detalles nos embriagan, nos hacen ser uno con la tierra:

	 Ya vengo de Mojos misterioso, identidad definitiva de la pampa en
	 medio de la tierra y de la aurora, donde yace el yomomo y la tacuara
	 junto a la garza, el tucán y la bandurria, cerca del ciervo, el caimán,
	 la capihuara, del lado en que nace el sol y la sucuana, y supura el
	 caldo de la caña los más dulces manantiales de rocíos. (Mi patria
	 Grande - Ruber Carvalho Urey)



ser escritor en la bolivia de hoy 117 

El Beni es un sujeto histórico, 
cuya historicidad es un espacio 

simbólico.

El lugar moldea y construye en la poesía un sujeto misterioso y único, un hom-
bre y una mujer del Beni, donde se evidencia un derroche de palabras que hablan 
de la identidad de una tierra que cantan en el silencio de una escritura cuyo cuerpo 
es al mismo tiempo voz y palabra.

	 ¡Oh, este hombre del Beni hecho de agua
	 De hamaca, de maleza y de torrente!;
	 ¡oh, este hombre del Beni hecho de lodo
	 Que es domador, delfín y siringuero!;
	 ¡oh, este hombre del Beni hecho de luna
	 Que es cachafaz, caporal, poeta!
	 Ciñe en la frente sus diademas plumes,
	 si es en la fiesta corifeo y tontochi:
	 chontiles dardos en la diestra ciñe,
	 Si es la tribu pacaguara o chama
	 ¡y atado a su corcel corta los vientos
	 con la fayanca de su lazo ocho
	 para enredar el testuz del toro!
	 (Elogio del Beni - Horacio Rivero Egüez)

Sin embargo, en el presente, el lugar, productor del sentido de nuestras pala-
bras, ya no está, se ha diluido en el tiempo, su voz ha sido acallada, el exceso de 
palabras y la violencia con que circula la voz de otro lugar, el de las montañas, lo 
han avasallado.

¿Qué será ahora de nuestra voz separada de nuestro cuerpo, de 
nuestro cuerpo separado del lugar que nos constituye?

¿Qué historia de vida inventarán nuestros pasos, en este devinir 
silenciados, exiliados, “herida abierta” en la frontera de lo incierto?

¿Quién está interesado en impedirnos una manera de habitar al 
mismo tiempo, un lenguaje y una tierra, un sabor de las palabras, 
una voz del lugar?

¿Quién intenta matar, invisibilizar el lugar desde donde somos, desde donde 
existimos?

¿Quién es el hereje, que pretende condenarnos a la producción de una palabra 
sin lugar, de una escritura sin raíces? Una condena a muerte, en un tiempo donde 
no hay palabra que no sea la expresión de la vida de un lugar, de cielo que no sea la 
representación de una tierra.

	 ¿Dónde termina tu presente
	 y tu pasado empieza?
	 la sangre verde del presente es fría
	 y se asemeja a las frutas de la selva,
	 cáscara seca y centro ácido que resuena
	 como nubes cargadas de agua y electricidad
	 entre las arboledas.
	 ¿y la madera destrozada
	 y nuestros cadáveres hambrientos
	 en qué cementerio yacen?
	 (A Balbina Chaima - Nicómedes Suárez Arauz)
				     		   



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA118 

El Beni es un sujeto histórico, cuya historicidad es un espacio simbólico, una 
superficie de inscripción del tiempo como productor del sentido de quienes somos 
hijos de esta tierra. El Beni tiene corazón de palabras, en él habita un cuerpo de 
saberes que son parte de su imaginario histórico-político y un cuerpo de evidencias 
sensibles que conforman su cultura hecha de música y de versos.

	 Este anaranjado atardecer de garzas soñadoras,
	 de ríos,
	 de ribera roja,
	 de raíces,
	 de memoria,
	 del tiempo que no olvida,
	 del ansia que retorna
	 del alma que cabalga
	 en busca de sí misma.
	 (Recuerdo - Rosario Aquim Chávez)

El Beni es la selva del reconocimiento, del viaje por las huellas materiales que las 
huellas de la escritura muestran parecidas a sí mismas, huellas que se dejan perci-
bir en su identidad por el viajero que recorre los tiempos diferentes que el mismo 
espacio selvático hace coexistir. Esa colección de “museos del hombre” inscritos 
en la naturaleza, que nos hablan del quehacer de antes, pero que aún y siempre nos 
permiten sentir desde la poesía el lugar del beniano de hoy. 



Conecta el relato con los procesos socio-histó-
ricos de la Amazonía boliviana.
Con el objetivo de que la lectura del mito 
cuento o leyenda sumerja al niño en aconte
cimientos, hechos y procesos socio-históricos, 
el relato se desprende de la ficción, se expone 
el sujeto histórico y las conexiones del mismo 
con la temporalidad histórica.

ALGO DE HISTORIA

El último bosque
María del Pilar Gamarra Téllez1

Mitos, cuentos y relatos sobre la Amazonía
El último bosque explora un mundo mágico, pleno de la belleza salvaje y natural de 
las criaturas que habitan la selva amazónica, las que viven en un reino de equilibrio 
bajo sus propias reglas y normas, acechadas por el peligro de la presencia de los hu-
manos y del avance inexorable del mundo moderno. Ante este inevitable devenir 
histórico, su única defensa es recibir con gran precaución a sus visitantes y vecinos 
cercanos –los grupos étnicos amazónicos– y rechazar continuamente las oleadas 
migratorias de los colonizadores de la selva.

Muchas de las características de la vida silvestre de la Amazonía tienen un pa-
recido impresionante con las ideas míticas de un mundo perfecto supeditadas, a 
veces, a dioses y otros poderosos omnipotentes, ante los cuales los vivientes de la 
selva no tienen ningún escape. El paralelismo de los atributos, dones y otras cua-
lidades que manifiestan los personajes de los cuentos, relatos, leyendas y mitos 
que son inherentes a los representantes de la flora y la fauna está expuesto en la 
narrativa del texto. El hecho de que muchos de los relatos ofrezcan una visión de 
alteración del hábitat de los múltiples habitantes de la selva nos enseña con qué 
cautela los humanos debemos utilizar sus recursos naturales.

La base de la narrativa de los relatos que exponemos son estudios socio-históricos 
y etnográficos del noroeste amazónico de Bolivia. Durante más de una década, se 
examinaron y recopilaron antiguas fuentes de información oral y escrita. Reunién-
dose en muchos de los relatos la fantasía y la realidad, se dio vida a algunas especies 
de flora y fauna. En la compilación completa de la obra El último bosque, se exponen 
procesos socio-históricos, formas culturales y actividades cotidianas de los habi-
tantes del mundo amazónico. Así, se hace presente el pasado donde cobran vida las 
barracas gomeras, centros siringueros, ríos, ciudades del norte amazónico, la navega-
ción a vapor, actividades artesanales como la cestería y la caza y recolección de frutos.

Se ha identificado una trilogía de dioses: el dios Babe, la diosa Pirichuchio y el 
dios guerrero, Iba queiba. En el texto se exponen sus conjuros y maleficios favori-
tos, sus atributos, diversiones y formas de vida; todo esto extraído de la tradición 
oral de las barracas gomeras y vueltos a contar de forma tal que sea accesible a los 
niños y niñas. Al final de cada relato, se incorpora una página de actividades que el 
niño o la niña que lee el texto puede trabajar solo o con la guía de un adulto. 

Al ser un texto para el insumo de actividades en aula, se presentan los siguientes 
recursos didácticos:

1	 Historiadora, residente de Riberalta.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA120 

Recurso que da referencias sobre ciudades, 
actividades socio-económicas, recursos de 
flora, fauna e hidrografía y tiene como objetivo 
didáctico lograr la conexión entre el sujeto y 
los conceptos utilizados en el relato.

PARA INFORMARTE

Explica la acción de los actores sociales: in-
ventores, empresarios, comerciantes, zafreros, 
siringueros y otras individualidades históricas 
o míticas.

PERSONAJE

La temporalidad histórica es construida a partir del concepto de ciclo extrac-
tivo “hace muchos medios fábricos siringueros”, o ciclo recolector “cuando el 
árbol del almendro no acababa de donar sus castañas blancas”, marcando la fase, 
período o etapa del fábrico siringuero concepto que define el tiempo histórico 
amazónico durante el siglo XIX y XX y permite la conexión con el mundo eu-
ropeo y norteamericano, al que se articula la economía de la goma elástica. De 
igual manera, la colonización siringalista marca, definitivamente, el tiempo cero 
con la historia nacional. La ruptura de la temporalidad histórica amazónica, la 
colonización produce el cambio, es el acontecimiento mismo del devenir histórico 
de los habitantes de la selva. 

Así, sin que el receptor del texto lo pretenda, está inmerso en la temporalidad 
histórica amazónica. El relato puede envolver al niño lector en un tiempo mítico y 
relacionar, en otro contexto, el tiempo kronos (ciclo extractivo y fábrico siringuero) e 
inclusive entrecruzar el tiempo kairos (el tiempo de vivencia individual y colectivo 
de los habitantes de la selva).

Finalmente, un recurso infaltable es el glosario de términos. El mismo facilita la 
lectura e incorpora el aprendizaje de nuevos conceptos; sin los mismos la narrativa 
no cumpliría el objetivo didáctico que se pretende.

A partir de la lectura del texto, muchas de las actividades pueden reinventarse o 
realizarse otras disímiles. 

Se espera que padres y madres de familia, profesores y profesoras o cualquier 
persona adulta pueda leer El último bosque y compartir con los niños y niñas la 
información socio-histórica del mismo. 

Se tiene como expectativa que profesoras y profesoras incorporen algunos de 
los relatos, cuentos, mitos o leyendas del texto como lecturas introductorias a 
temáticas de ecología, medio ambiente, historia, geografía y ciencias de la vida. 
También se pretende que realicen actividades en el aula o en los hogares, que in-
cluyan temas transversales de valores, equidad de género, tolerancia, igualdad, 
etc., pero, sobre todo, para la recuperación de las tradiciones, costumbres y for-
mas de vida de sus comunidades sociales. En definitiva, los relatos insertos en el 
texto son una vía para la consecución de la formación y recuperación identitaria 
del norte amazónico de Bolivia.



el último bosque 121 

Primer relato

Pirichuchio. La Diosa Alada del Pantano2

(Mito asociado a la víbora sicurí o boa constrictora)

Desde los tiempos más remotos de la historia de la selva, el origen de la boa cons-
trictora, la víbora sicurí, la diosa alada del pantano, ha sido objeto de preguntas y 
respuestas de parte de los humanos. Sin embargo, lo cierto es que ha existido y ha 
existido siempre en las selvas del mundo amazónico. Muchos siringueros, jorna-
leros y montaraces madereros juran haberse encontrado con la fiera del pantano. 

Uno de los pocos humanos que logró sobrevivir a un encuentro con la diosa del 
curiche fue un siringuero de los centros gomaleros del río Orthon. Asegura él que 
la misma reina del pantano, la Pirichuchio, relató su increíble desgracia. Este sirin-
guero había salido de caza cuando de pronto se le acercó el monstruo del pantano, 
la diosa alada de la ciénaga. Después de esta experiencia contó a muchos, y estos a 
muchos más, el relato de la diosa Pirichuchio.

Hace muchos, muchos medios fábricos siringueros había en los montes más altos 
una joven mujer muy hermosa, la más hermosa del alto monte, tanta era su belleza 
que los mismos dioses de la selva la visitaban con frecuencia sin poder resistir su 
dulzura y especial candidez. 

Sucedió un día, cuando el almendrillo floreció, que el dios Babe, el más grande y 
poderoso de los montes, porque Babe es el que tiene más poderes de toda la jerarquía 
divina del mundo selvático, se presentó ante la doncella y le pidió algo de comer y de 
beber. La joven mujer le dio chicha de gualuza endulzada con miel del dulce marayaú. 
Mas el poro y la tutuma ofrecidas por ella, filtraban la hiel amarga de la esquiva urina. 

Enrojecido y furioso, como si millares de hormigas cepes o de palo santos hayan 
invadido su divina corporeidad, con la frente sudorosa y crispados los labios, el 
dios Babe, el manto verde intenso levantó. La cabeza coronada de mil hojas de 
urucú sacudió con gran estruendo. Las largas piernas como troncos del árbol de 
siringa estiró y estiró. El torso como el almendro centenario, más y más grueso se 
volvió y de un solo empellón, el dios Babe tiró al suelo la tutuma y, a cien metros 
más allí, lanzó el poro que le había ofrecido la joven.

Un estruendo en media selva, como miles de tormentas y centelleantes los ojos, 
el dios Babe exclamó.

–	 ¡Cómo te atreves mujer! ¿No he guardado tus sueños, he cuidado tus recintos, 
no te he hecho hermosa? No hay ninguna como tú ¿qué me ofreces aquí?

La mujer le respondió. 

–	 Como tú bien sabes, la bella urina es esquiva y no siempre puedo cuidar que 
penetre en el corral. Debió descuidarme ayer, al mediodía, cuando al arroyo 
bajé; sigilosamente entra por el sendero del río, voltea las cadenas del pahuichi, 
de mi centro siringuero, pues tan sólo están trenzada de panchos del tronco del 
cedrillo, y logra verter su orina en el jasayé de mi cocina.

Muy humilde continuó.

2	 Relato de Belisario Medina.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA122 

Nadie se atrevió a contradecir 
a Babe, pues todos le temían y 

obedecían ciegamente.

–	 Sin querer te he atendido mal,
	 Sin saber te he ofendido, dios Babe. 
	 No te enfades padre mío.
	 Poderoso señor de todos los montes, de las pampas de los ríos y de todas las 

criaturas que habitan en la selva.
	 Gran señor de los bejucos, de las palmas y maderas.
	 Divino hacedor del bosque.

Llorosa prosiguió la joven pidiendo perdón a Babe.

–	 ¡Perdóname Babe! no volverá a ocurrir.
	 Te puedo ofrecer miel de la abeja siringuera y leche de majo, o si prefieres de 

asaí. También tengo licor de castaña, blanco y dulce.
	 O mejor y si prefieres, fruto del árbol del pan; está tierno y es sabroso. Si te 

apetece, un pan de motacú o un plato de frutos de sinini.

Sollozando, imploró e imploró.

–	 No te enfades padre mío, no volverá a suceder.

Pero el dios Babe era soberbio e implacable. No respondía a los ofrecimientos de 
la joven. Era arrogante y altivo. Se sabía el mejor. El más poderoso de 
todos los dioses de la selva, el que podía vencer al ventarrón del río, al 
huracán de la pampa. Nadie había osado jamás entrometerse con él, 
menos enojarlo y peor engañarlo. Ni el Iba-queiba, el dios guerrero de 
la selva, que siempre rondaba tratando de usurparle el trono.

La joven arrodillada no dejaba de llorar y gemir. Sus gemidos 
lastimeros llegaron a los oídos de otros dioses misteriosos, pero nadie se atrevió a 
contradecir a Babe, pues todos le temían y obedecían ciegamente.

Como Babe no mostraba el menor signo de paciencia y menos de comprensión 
o piedad, la joven se tendió a sus pies. Babe la miraba desde lo alto, como si fuera 
el alto firmamento.

Sus pies sobresalían como salen las raíces de un milenario bibosi. En sus pier-
nas, tan largas, las hormigas recorrían una a una sus extremidades, limpiando pro-
lijas y laboriosas sus llamativas vestiduras. Todas afanosas recortaban sus ropajes. 
Cientos de criaturas, siempre estaban aliñando el manto sagrado de Babe. Los lo-
ros, tucanes y parabas escogían sus mejores plumajes y los lanzaban a Babe, que 
cada día cambiaba sus vestiduras. Ese día vestía de un intenso azul. Bordaban su 
camijeta las cuchivas amorosas, con cordones de vainilla y cuentas de sirari. Los 
botones de su traje se alineaban de diez en diez, arreglados con conchas de caima-
nes, entremezcladas las filas con caparazones de petas. Lo que más sobresalía eran 
su escudo y su coraza, ambos armados con centenares de duros cocos de almendra. 

Imponente en su tamaño, implacable respondió:

–	 Permanecerás extendida…
	 Te arrastrarás por los pantanos y… vivirás en la ciénega. 

Y continuó:

–	 Los curiches te alimentarán… allí te confino en los confines de la selva.



el último bosque 123 

	 No deseo volver a verte. Nunca… nunca jamás.

Babe se empeñó en convertir a la doncella en una horrenda criatura, de tal ma-
nera que cuando la joven se atrevió a mirar a Babe, sus ojos se convirtieron en dos 
huecos profundos. Al fondo quedaron sus grandes ojos, como mil brasas del buyón 
del siringal. La cara dulce y redonda, cobró singular definición. Anchas las meji-
llas, más extensas que una docena de rayas. Las orejas se sumieron, quedando en 
su lugar sólo dos grandes orificios, los mismos que parecían las oscuras cuevas del 
taitetú o el tejón. Crepitaron sus dientes y reaparecieron tan largos y filudos que no 
había animal conocido en todo el monte que portara tal espanto. 

Cuando la joven intentó incorporarse, sus piernas se unieron en una sola y larga, 
larga cola; más larga que las de cien caimanes y más fuerte que las de mil lagartos, 
rematada con mil púas, como si se reuniesen cientos y cientos de grisos. Sus brazos se 
retorcieron y dispersaron en diez. Todos cubiertos de conchas obscuras y, renegridas 
como la espalda del horrible pez carancho del pantano, emergieron como cientos de 
cientos de alas del más negro sucha. Las frágiles manos se perdieron, culminando las 
extremidades en espantosas garras como las de una docena de tigres y aún más filosas 
que las de todos los pejiches que puedas imaginar. Al mirarse los nudillos, le habían 
brotado unas protuberancias tan grandes que parecieron las espaldas de dos decenas 
de iguanas reunidas. Los hermosos pies perdieron su delicadeza y de pronto se en-
sancharon como pezuñas de anta, pero más toscas y torpes que las de veinte taitetús.

Cuando convertida en tan singular monstruosidad se quiso incorporar, sólo 
pudo reptar. Aún así, y transformada en monstruo sin igual, lastimera mencionó:

–	 ¡Nunca podré alimentarme dios Babe! ¡Todos de mi se espantarán! ¿dónde be-
beré? ¿dónde acabaré mi día? Cuando cansada y fatigosa, con este cuerpo tan 
odioso, quiera pernoctar tras la salida de la luna.

El dios Babe respondió.

–	 Te he confinado al pantano… vagarás por la ciénaga. Tus presas atraparás en 
las oscuras noches del sur. No comerás con nadie… mas devorarás con vehe-
mencia cuanto se te aparezca. Te he expulsado del bosque. Te he enviado al 
pantano, pero ten cuidado, todos te reconocerán, pues en tu largo recorrido 
vagarás eternamente.

Y continuó.

–	 Todos los animales del monte y aún el hombre, con tu singular chillido se 
espantarán.

Finalizado el largo conjuro, la otrora hermosa y delicada doncella torvamente 
sus alas extendió y con escalofriante ruido salió veloz a la ciénaga. Desde entonces 
es la reina del pantano, la soberana de la ciénaga. El monstruo alado de la selva.

Su nombre proviene del aterrador chillido “pirichuchioooooo”.
Reina, reina pavorosa, peligrosa pirichuchio.

Esta es la leyenda de la diosa alada de la selva. Desde entonces, todos los sirin-
gueros cuidan mucho de salir a cazar en los días de los fríos vientos del sur y menos 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA124 

se atreven a caminar solos por el pantano, los curiches o ciénagas. Y, aún peor, si las 
aguas del río Mamoré, las del caudaloso Madre de Dios o las incesantes olas del río 
Beni se tornan oscuras, pues la pirichuchio acecha, vigila en los lugares donde hay 
agua y, sobre todo, turbias y cenagosas.

Segundo relato

El Jichi de Riberalta3

(Leyendas de los marineros del río)

Riberalta es la ciudad de los tres nombres (Barranca Colorada, La Cruz y Rivera Alta) 
que se yergue pujante e industriosa en el corazón de la hylea amazónica y es la testigo 
permanente del jichi del río Beni. Riberalta amanece día a día con los celajes del río. 
Por un lado el Ena Veni de las mil tribus y por el otro el Amarumayu, el río de las 
serpientes, aquel que rebautizaran como Madre de Dios de la cuenca amazónica los 
conquistadores ibéricos y recorrieran, aun en pleno siglo XX los colonizadores cau-
cheros. Caudalosas corrientes que osara penetrar el Inca Tupac Yupanqui, y aún se 
dice el propio Lope de Aguirre, explorador indomable de las huestes españolas, bajo 
el delirio frenético de comprobar la existencia del Paitití o el reino de El Dorado.

Aquella ciudad perdida en el centro de la selva, la que en la década de los años 
ochenta del inquieto siglo XIX, hace ya más de una centuria de medios fábricos, 
un aventurero, Federico Bodo Claussen, súbdito del imperio austro-húngaro, de-
jara su natal ciudad de Viena y la eligiera como sitio para el emplazamiento de sus 
negocios caucheros.

La misma ciudad que engrosara, con inmigrantes de todas partes, su población 
cautiva en calles de tierra colorada y cuadrícula en damero y erigiera una gran plaza 
cuadrada muy cercana hacia el río. Poblada y cosmopolita, pues entre sus estantes y 
habitantes figuran desde chinos, alemanes, suizos y colombianos, sin olvidar que pu-
lulan por sus aceras tropicales muchos peruanos y brasileños, junto a movimas, chi-
quitanos y otras gentes venidas de todas partes. Por cientos y miles, bajaron desde los 
andes y valles, de las llanuras mojeñas, enganchados al trabajo de la pica siringuera.

Riberalta es lugar y asiento perfecto de muchas casas comerciales caucheras, de 
la delegación del noroeste y residencia candente de varios consulados europeos. 
Dos semanas después de levantarse su partida de nacimiento en acta de fundación 
–de un 3 de febrero de 1894, asistida por junta de Almoneda– en memoria del Gran 
Mariscal de Ayacucho, Antonio José de Sucre, prócer de la independencia y padre 
protector de la patria, que no conoció el oriente y que ni siquiera imaginaba que 
existiera savia, tan codiciada a futuro, como el látex siringuero, apareció en este 
lugar conocido, la fiera del río. 

El jichi de Riberalta, deidad masculina del agua, aparece cada año. Habita en las 
ensenadas y bocas de arroyos y arroyuelos que se forman en las uniones de los ríos 
del noroeste. Los mismos que besan los pies de la ciudad de Riberalta, y es mucho 
más peligroso que los de los otros ríos. Después de muchos giros ataca a marineros 
y remeros. Los hunde en las aguas turbias, los hace pedazos en bocanadas y los 
devora sin saciarse. 

El jichi de Riberalta no deja alimento alguno para los peces carroñeros del río. 
Nada más desprecia como alimento el corazón de su víctima. Y este órgano, se dice, 

3	 Relato de Teresa Racua y Lorenzo Cartagena.



el último bosque 125 

no lo digiere por nada, pues de comerse este, el corazón palpitará y palpitará en sus 
entrañas hasta hincharle la panza. 

De ocurrir esta infortunada digestión el jichi explotará.
Como todos ya conocen, pues varios ensayistas y cuentistas y aún historiadores 

de renombre lo mencionan, bajo la dirección de un inglés que conocía de me-
cánica se armó en las playas de Riberalta un barco de hierro, nave a vapor cuya 
propietaria y casa comercial muy importante, venida de la Francia republicana, le 
llamó con arrogancia: Braillard. Esta lancha tenía como la helvetia –lancha de casa 
comercial suiza– una rueda gigantesca y un caldero endemoniado que devoraban 
leños metro por metro.

Y es bueno recordar que, si bien la navegación tiene sus riesgos, por los caudalo-
sos ríos amazónicos estos peligros pueden ser muchos más. Por ejemplo, los barcos 
pueden quedar atrapados en bancos de arena, o arremeter contra los palos de los 
árboles, que forman las palizadas, expulsados de los bosques ribereños de los ríos. 
Sin contar con que los troncos sobresalientes, en el estiaje del río, pueden perforar 
en un instante lo profundo de las naves en cualquier ruta. Sin embargo, el peligro 
que más acecha y que muchos marineros y remeros confunden con los menciona-
dos obstáculos es el jichi, la fiera del río.

Es así, que allí por 1900, el comandante y los marineros de la Braillard más de 
una vez estuvieron a punto de irse a pique y perder en los remolinos del río cargas y 
mercancías, pues la lancha se atascó muchas veces. Y muchas otras más veces hubo 
que rescatarla de encallones ocurridos en varios bancos de arena.

Esto es lo que reportaban su comandante y sus más de veinte tripulantes, pues 
no era muy profesional, ni menos creíble que un capitán de agua dulce mencionara 
que estos contratiempos se debieron a las envestidas seguidas que les hacía el jichi 
del Riberalta, la fiera de los ríos.

Pero he aquí que siempre hay alguno a quien se le escapa el relato.
Era una noche de plenilunio y la luna iluminaba la corriente serpenteante del 

canal del río. Arribaba la Braillard, poderosa y omnipotente como la casa comer-
cial a la cual debía su nombre, cuando de pronto apareció un lomo largo, largo que 
no estaba cubierto por coraza, ni caparazón alguno, que ponía al desnudo venas 
y tendones; espantoso y retorcido chocó contra la Braillard. El maquinista muy 
nervioso no pudo frenar los 8 caballos de fuerza que impulsaban a la lancha. Un 
estruendo en medio río sobresaltó a toda la tripulación, un minuto y poco antes que 
quedaran atrapados en medio río. Los marineros corrieron a la rueda de la popa, 
armados con rifles y escopetas para poder enfrentar a esa fiera peligrosa.

¿Qué caimán lagarto tan fiero esperaron encontrar?
¡Qué fuerte y fugaz el encuentro! pensaron, el momento que amartillaron las 

armas. Después de cargar cartuchos y fulminantes, apareció la cabeza como la de 
diez caimanes y en largo como la mitad de la eslora del propio barco. Todos los 
marineros y hasta el mismo capitán retrocedieron casi corriendo. Desandaron el 
espacio que habían ganado, de la punta hacia la popa, en el momento preciso en 
que los dientes de una mandíbula batiente mostraban unos músculos rojos y abría 
las fauces de esta fiera del río. De pronto cayó un marinero y en veloz giro fue 
tomado de una pierna e inmediatamente desapareció el cuerpo entre las babas del 
pestilente jichi de Riberalta.

Esta afirmación no fue asentada, como ya se mencionó, en ninguna bitácora ni 
informe de viaje alguno. Pese a esta omisión, muchos relataron lo ocurrido, y lo 
cierto fue que el vapor Braillard tuvo que ser llevado a tierra y repararse las ruedas 
y parte del caldero. A los tripulantes de la lancha este encuentro, si bien extraño, 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA126 

no les pareció inverosímil, pues ya conocían noticias de lo sucedido en el río Ma-
moré con el vapor del mismo nombre. Lo mismo le ocurrió a la lancha Sernamby 
de propiedad del industrial don Antonio Vaca Díez y también les había sucedido 
a otros navegantes.

Tercer relato

El Rey Duedé y sus subditos perdidos
(Serie de relatos sobre los duendes del árbol del bibosi)4

Los duendes son seres pequeños, traviesos y malignos, gustan de aparecerse por 
senderos y potreros pero también por las añejas casonas de las barracas de los bos-
ques de siringales. Son osados y juguetones y se entretienen asustando a hombres, 
niños, niñas y mujeres de los establecimientos o las barracas gomeras de la Ama-
zonía. Cuando los humanos no se han percatado de su presencia se sienten muy 
molestos y son capaces de divertirse con los animales de las barracas, a falta de 
mejor pasatiempo. De entre estos, sus preferidos son los caballos.

Cuentan los peones de una hacienda conocida que, hace no mucho tiempo, estos 
pequeños seres, aburridos en una noche de luna llena, decidieron armar la más 
inimaginable carrera de caballos. Aparecieron en la barraca Concepción montan-
do briosos corceles. Muy bien enjaezados se encontraban los potrillos, les habían 
puesto bridas de conchas plateadas, los herraron con oro y plata y los encerraron en 
los corrales del bosque de Mazaranduba. 

Demás está mencionar que los duendecillos no se dejaban ver cuando de fecho-
rías se ocupaban. Sin embargo, en esta ocasión fueron reconocidos por su singular 
modo de atrapar a los corceles. Toda la noche la pasaron en galope, a la grupa de 
Oloferne, el padrillo de la tropa de equinos de la barraca. Amarraron con sus lazos 
invisibles a cuanto jacal pudieron, yegua, potro o potrillo, poniendo en apuros a 
todos los habitantes del establecimiento gomero.

La luna se escondía entre las nubes tropicales y los duendes agitaban toda la 
tropa del corral. Corrieron y corrieron hasta el despuntar del amanecer. Muy can-
sados y sudorosos los veinte zainos de la tropilla de Oloferne, el caballo más her-
moso de la barraca, fueron encontrados al día siguiente, trenzadas todas las colas y 
las crines de los caballos. No hubo poder humano que lograse deshacerlas. Todos 
los habitantes de la barraca comentaban lo ocurrido y cada cual explicaba ¿cómo es 
que los duendecillos se divierten en los bosques? Don Belisario Mediana, experto 
en asuntos misteriosos de la selva, en mitos y leyendas, cuentos y relatos de apare-
cidos, de viudas, de espíritus del bosque, de duendes y de chamanes, procedió con 
gran confianza a dar la primera explicación. 

Empezó con voz tranquila y en intervalos pausados:

–	 Hace ya muchos medios fábricos, cuando los españoles colonizadores de Amé-
rica no lograron a la selva penetrar.

	 Ni los caucheros audaces, sobrevivientes de los bosques de quinales a las mala-
rias y tifus, reposaban en la selva. 

	 Ni los peones enganchados en Santa Cruz de la Sierra, en Mojos o Chiquitos se 
ocupaban de las faenas del siringal.

4	 Relato de Edubije Cartagena.



el último bosque 127 

	 Ni Plácido de Castro había triunfado en el Acre, y derrotado después enfrenta-
do a la columna porvenir.

	 Ni los enchalecados paceños que descendieron de las alturas del Ande hollaban 
los siringales, se encontraba un hermoso reino, gobernado por el Rey duedé.

 
Hablante de canichana y buen entendedor del esse ejja, pero mejor traductor del 

cavineño, este era un rey chiquito, que gustaba de las fiestas, pero más aún de las 
representaciones teatrales.

Se vestía todas las noches, cada una diferente, con sombrero de puntas, rema-
tadas en dos alas. 

Anudado el pico, arriba, formaba como un gran nudo. Lucía todos los colores, 
en los matices de grises y azules intensos; completaban la gama oscura de su ves-
tuario sus diminutas capas. 

 Todos los súbditos de su lejano y boscoso reino admiraban la pericia con la que 
hacía conjuros en las muchas lenguas del dominio de su reino. Mas no duró mucho 
tiempo tan singular diversión, pues de repente un día aparecieron los hombres con 
perros y otros auxilios en tropel, en busca de siringales.

No pueden imaginar qué anarquía surgió. Todos los reinos del bosque fueron 
cambiados de sitio. 

Los pacahuaras huyeron hacia el imperio perdido, a los más caudalosos ríos: el 
Beni, Orthon, Madre de Dios, Manuripi y Mamoré, para sólo nombrar algunos, 
vertientes del legendario Amazonas. Ni hablar que los esse ejja tuvieron que ali-
mentar a cuanto cauchero apareció por sus playas. 

Los maropas se agruparon con los guaris y cavinas y caminaron seguros hacia el 
Amarumayu, el río de los dominios de la diosa Pirichuchio y tuvieron que rendir 
tributo cada año a la fiera, devoradora de niños. 

Pero… ¿qué fue lo que sucedió con nuestro conocido rey Duedé y sus entrete-
nidos súbditos?

Muy pronto no quedó bosque sin que los hombres caucheros olvidasen cami-
nar. Hicieron sendas, caminos y desvíos por cuanto siringal encontraron, de tal 
manera, y en retículas concéntricas que los súbditos del rey Duedé no pudieron ya 
nunca más encontrar el castillo de su rey. En cuanto al pobre rey Duedé, triste y 
solitario, sin súbdito alguno ya no pudo nunca más armar sus telones y divertir a 
nadie con sus increíbles conjuros. 

Así, unos pocos sobrevivientes del reino construyeron sus moradas en los tron-
cos de los bibosis. Se dice que hoy, para poder sobrevivir se convierten en duendes; 
alejan a los curiosos, siempre en apariciones fugaces, con increíbles disfraces y lan-
zando sus conjuros a cuanto intruso circule muy cerca de los bibosis.

Glosario 
Barraca Gomera o Establecimiento gomero. Especie de hacienda, unidad productiva 
de la industria de la goma elástica. Lugar desde donde se controla las operaciones 
de extracción del látex, puede contar con establos, sembradíos y pequeñas fábricas 
de alcohol y azúcar.
Bibosi. Árbol que mide aproximadamente unos 25 m. de altura, cuyo fruto es uno 
de los alimentos principales de las parabas y los loros. Extiende sus raíces a varios 
metros y se forma un tronco leñoso de grandes dimensiones, el mismo que sirve de 
guarida a víboras o de nido a muchas aves.
Camarote. Dormitorio en los barcos.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA128 

Cartucho. Carga de un arma de fuego (pólvora y perdigones) encerrada en un cilin-
dro de cartón o de metal.
Cauchero. Industrial o peón dedicado a la fabricación de gomas elásticas.
Enganche. Ley de 1896 dictaminada por el Estado boliviano, por la que se autoriza la 
contratación y traslado de trabajadores a los siringales del noroeste y de todo el país.
Eslora. Longitud del barco desde el codaste hasta la roda por la parte interior. Ma-
deros que sirven de estructura a los barcos para darle mayor solidez.
Fulminante. Cápsula o pistón de armas de fuego, que estalla al amartillar el arma.
Goma elástica. Producto obtenido de una variedad de plantas secretoras de látex.
Hevea Brasiliensis. Conocido como siringa o siringuera. Árbol euforbiáceo de has-
ta 20 m. de alto de origen amazónico que produce el látex, utilizado para la fabrica-
ción de llantas de automóviles. Fue reproducido en las plantaciones de las colonias 
inglesas en el Asia (Java, Sumatra y Borneo), lo que trajo como consecuencia la 
caída de su precio durante el siglo XX en el mercado mundial.
Jichi. Nombre popular con el que se conoce a animales o fieras salvajes del río. 
Pueden tener formas de pez, lagarto o caimán. Por lo general, animal fantástico.
Lancha. Embarcación a vapor utilizada en los siglos XIX y XX en los ríos delno-
roeste de Bolivia para transportar cargas y pasajeros. Similares a las utilizadas en el 
río Mississipi en América del Norte.
Popa. Parte posterior de una nave. 
Siringal. Espacio conformado por varios árboles de siringa.
Siringo. Nombre del árbol de la Hevea Brasilensis o el caucho.
Siringueros. Son trabajadores de las barracas gomeras, contratados por concesio-
narios de las estradas gomeras. Los barraqueros, mediante un sistema de recluta-
miento llamado “enganche” vivían en los centros siringueros con sus familias, ubi-
cados muy cerca a los árboles de hevea o siringa. Un siringuero tenía a su cargo 3 
unidades productivas de látex, llamadas “estradas gomeras” conformadas por 100 
a 150 árboles de siringa o goma elástica. Son trabajadores que no recibían salario 
e intercambiaban las bolachas de goma y el sernamby por mercancías y alimentos 
que el concesionario de la barraca les compraba. Para su trabajo de la pica (sangra-
do de los árboles) utilizaban varios utensilios: el machadiño, las tichelas, porongas 
(especie de linterna), deshumadores, buyones, etc. 



La patria de las aguas1

Selección y prólogo de Homero Carvalho Oliva2

Y el río remonta su curso, repliega sus velas, recoge sus imágenes
Y se interna en sí mismo. Octavio Paz, El río.

Hace algunos meses presenté, en un encuentro de poetas realizado en Santa 
Cruz de la Sierra, un breve ensayo sobre el río como metáfora de la vida. El pro-
pósito era mostrar las visiones y la poética que encaran los hacedores de poesía 
cuando piensan en la corriente de agua. Ahora la intención es intentar descubrir un 
elemento común en la literatura beniana, es decir en la poesía escrita en el Beni, y 
creo que uno de esos elementos bien podría ser el río. 

Nací en un pequeño pueblo de la llanura amazónica a orillas de un caudaloso 
río que cruza la vida de mis paisanos. El pueblo lleva nombre de mujer pura: Ana, 
Santa Ana, y el río, del dios de la llanura: Yacuma, Santa Ana del Yacuma. Los je-
suitas españoles trajeron a la mujer y el pueblo movima bautizó al río. Palabra por 
palabra. Palabras de lejos, palabras de cerca. Palabras de allá, palabras de acá. En 
el nombre de mi pueblo, como en muchos nombres de Latinoamérica, se mezclan y 
se funden los colonizadores y los colonizados. No hablaré pues de contradicciones, 
sino de encuentros, porque la palabra sirve para fundar naciones lo mismo que 
para crear ilusiones. Imaginemos que somos uno solo en el lenguaje poético.

Una imagen me persigue desde que era niño, la imagen del Yacuma, habitado 
por fabulosos peces y mitológicos animales, trayendo barcos cargados de maravi-
llas lejanas al humilde puerto de mi pueblo. Me recuerdo a mí mismo al interior 
de una pequeña canoa tallada en un solo tronco navegando sobre el Yacuma. En la 
embarcación vamos mi tío Pilo con sus aparejos de pesca en la proa y yo sentado 
en la popa de la frágil nao. Vamos en silencio, a bubuya, siguiendo la corriente, 
impulsados por ella. Amanece en la Amazonía y vamos a bubuya, deslizándonos 
por el agua mansa… 

En el breve ensayo yo pedía al auditorio que se deje llevar conmigo por un reco-
rrido poético hablando de corrientes, remolinos y turbiones. Dejen que les recuer-
de que la vida pasa todos los días y nosotros somos apenas una onda, una diminuta 
ola que acabó en la orilla de esos imposibles ríos nominados por los poetas. Esos 
ríos como el Sena, que era para Ungaretti el río de la conciencia del mundo o el 
Serchio (un río de La Toscana), el de la memoria y el Nilo, el de la formación y de la 
primera intuición de la vida. O el Leteo, el río del olvido, inventado por el hombre 
para que podamos vivir sin tener que llevar nuestro pasado a cuestas. Ahora les 
pido lo mismo pero pensando en lo nuestro.

Hasta su definición es poética: río, corriente de agua que corre al encuentro de la 
mar oceánica. Los ríos son la metáfora perfecta del cambio, prefiguran la esperanza 
y el devenir eternos. Fueron el sueño de los primeros navegantes y la pesadilla de 

1	 Este texto nace de un breve ensayo titulado “Los ríos entrañables” que presenté en el encuen-
tro “Arte poética e integración” y ha sido reescrito para el I Coloquio sobre identidad cultural 
del Beni.

2	 Escritor, residente de Santa Cruz.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA130 

Hombre y río se funden en la 
partenogénesis del poema y 

el poeta le cuenta a su amada 
como es su río.

los aventureros. Ruta primera, ahora olvidada por las presuntuosas carreteras, las 
gastadas vías férreas y los invisibles senderos del aire, los ríos aguardan, paciente-
mente, que nos acordemos de ellos. A veces, se les ocurre sacudirse de su peregri-
naje sin fin y nos recuerdan, violentamente, que fueron dioses reverenciados por 
los pueblos en cuyas orillas nacieron y desaparecieron civilizaciones. 

Generosos como siempre, los ríos siguen cruzando nuestra tierra, pensando en 
ellos y en los habitantes de la patria de las aguas, la patria de los Mojos, mi patria de 
nacimiento. Para quienes el río era la razón de su existencia me embarqué en esta 
nave que recorre las venas del mundo entero, incluido el universo y sus aledaños. 

Les advierto que como toda corriente de agua, los buenos poemas son huidizos, 
efímeros, y para nada definitivos. Esta antología provisional busca que el lector 
recuerde que nosotros mismos somos un “río de pie”, como diría el poeta cruceño 
Raúl Otero Reiche y se sumerja en los poemas como si fueran los ríos que corren 
por sus venas. 

El río, al decir del poeta argentino César Bisso, es un testimonio 
de eternidad, un andar que no cesa, como el poema mismo. Debe-
mos “volver a la vieja idea del río como centro de uno mismo” –dice 
Bisso. El río anda dentro de sí, con la libertad de quien nada de-
manda. El poema también navega por dentro de su propio silencio, 
pero ningún poeta duda que el silencio es el gran poema que desea 
escribir”. Y vamos en silencio, a bubuya…

Cada poema y cada poeta son únicos quizá porque la palabra trasciende los pre-
juicios. Sin embargo, si algo percibimos de los poetas de Europa cuando hablan 
de sus ríos es que su poética es filosófica, los ríos son la metáfora del tiempo y 
de la vida como ya lo hemos señalado. Los ríos para ellos son pensamiento, son 
abstracción. 

En cambio para los nuestros, los latinoamericanos, el río es la vida misma, real 
y cotidiana, salvaje como en el caso de los poetas nacidos en la Amazonía y criados 
en las húmedas llanuras y selvas tropicales. Por estos lados los ríos son hechos, 
son palabras, son la madre que nos trajo al mundo, como lo afirma Pedro Shimose 
contando cómo llegó a su pueblo navegando dos ríos desvelados. En Bolivia esta 
constatación se hace carne en los poetas nacidos en el Beni, la patria de las aguas, 
la patria de Ambrosio García Rivera, Mary Monje Landívar, Rubén Darío Pa-
rada, Arnaldo Mejía Justiniano, René Chávez Muñoz, Rafael Arteaga Terrazas, 
Hormando Ortiz Chávez, Horacio Rivero Egüez, Juan B. Coimbra, Félix Sattori 
Román, Fabián Vaca Chávez, Nicómedes Suárez, Alan Díaz. 

La relación ser humano-río se vuelve metáfora en un poema de Ruber Carvalho 
que, al igual que todos los poetas amazónicos, ha hecho del río “la raíz de agua” de 
sus creaciones. Hombre y río se funden en la partenogénesis del poema y el poeta 
le cuenta a su amada como es su río. Lo eróticamente salvaje lo sentimos cuando 
leemos a Nicómedes Suárez nombrando a una mujer que a la orilla del río “lava su 
ropa/ lava su cuerpo oscuro”.

Existe entonces en América Latina un carácter distinto de mirar, de sentir, de 
nominar, de soñar y de poetizar el mundo. Y en cada poeta nuestro ese carácter se 
vuelve particular. 

En el Beni ese carácter poético que nos distingue, que nos identifica, está mar-
cado por las aguas, por la lluvia, por las zanjas, por los atajados, por las lagunas, 
por los arroyos, por los curiches, en fin, por los ríos mismos y en especial por el 
Mamoré, el río Madre, el río columna vertebral de nuestro ser amazónico, el río 
que somos todos los benianos. 



la patria de las aguas 131 

La mayoría de estos hombres y mujeres de palabras tienen marcada a fuego o a 
agua –para ser más precisos– una relación especial con los ríos, lagunas y cañadas 
y sus versos están escritos con el color de sus aguas. Tal vez la poesía sea la verda-
dera patria de las aguas que nos hermana en las palabras, porque los poetas tienen 
la vocación del agua, siempre fluyendo a los mares de palabras para no estancarse 
en el camino. 

Para decirlo con los conceptos metodológicos que nos hicieron llegar para el 
encuentro, diríamos que el agua se convierte en un elemento de autoidentificación 
y cohesión de la identidad regional. El espacio geográfico, el paisaje, la vegetación, 
la fauna amazónica, los atardeceres y el agua en todas sus manifestaciones son pues 
elementos claves de la autoidentificación beniana y los poetas subliman esta carac-
terística hasta el paroxismo de la palabra.

La poesía que se escribe en el Beni se convierte en una “premisa de interpreta-
ción de la realidad” y nos vuelve transformada en versos, en imágenes. Nadie que 
conozca nuestra región y lea un poema sobre el río podrá dudar que se trate de un 
poeta nacido o criado en estas tierras. El poeta comparte su relación, su cosmovi-
sión y la proyecta en los versos lúdicos, salvajes, sensuales, eróticos que escribe.

En una relación erótica, el agua nos posee y nosotros poseemos el agua, el agua 
es nuestra amante. La deseamos ansiosamente para aliviar la sed, la necesitamos 
para refrescar nuestra humanidad, para lavar nuestros cuerpos de la transpiración: 
agua externa contra agua interna. Agua limpia contra agua sucia. Cuando ama-
mos, la sublimación es líquida, el beso, los cuerpos sudorosos, el arrebato sexual, 
somos ríos fluyendo hacia el mar que no es otra cosa que el otro.

Así, la “idea del Beni” como la idea de cualquier región o “lugar de La Mancha” 
está asociada a su entorno y se vuelve la razón de ser su escritura. Pocos poetas 
benianos hemos podido escapar a la poderosa influencia de nuestro paisaje, puede 
ser que escribamos sobre otras realidades, sobre otras regiones, pero cuando lo ha-
cemos nos domina el verde, la selva y, por supuesto, el agua. Es como si todo lo que 
escribiésemos lo hiciéramos con la tinta de los ríos que llevamos adentro. 

Nosotros los benianos nos identificamos con ese gentilicio porque, humildes 
como el resto de los bolivianos que tampoco discute el origen y la justificación del 
suyo, lo hemos aceptado como tal. Muchos investigadores étnicos, antropólogos, 
sociólogos y lingüistas proponen, justificadamente y en justicia, que debíamos lla-
marnos Mojos. No lo voy a discutir ahora, es simplemente que creo que ya nos 
ganó la costumbre y así como Bolivia será muy difícil que cambie de nombre por-
que el tiempo ha hecho de este nombre un elemento de unión nacional, el del Beni 
también lo es departamental. 

Yo creo que si algo debemos asumir los benianos o mojeños como nuestro dis-
tintivo es que somos “la patria de las aguas”. Tal vez eso sea lo que nos hace 
distintos, transparentes, amables, pero cuando nos llega el turbión nadie ni nada 
nos detiene…

Veamos en verso lo que dije en prosa:

Fabián Vaca Chávez
Desde los Andes (fragmentos)

Del pueblo en las risueñas proximidades,
besando los amenos alrededores,
arrastra un arroyuelo sus claridades
por un lecho de arena y de verdores.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA132 

Sobre la superficie de sus cristales
resplandece la estela de sus canoas,
y se aduermen las tardes primaverales,
al ritmo de los remos y de las proas.

¡Qué ágiles y arrogantes rompen las quillas!
la tranquila corriente de aquellas ondas,
mientras vibra el concierto de las orillas,
al ritmo de salvaje de aves y frondas.

¡Cómo vuelven al alma todos los bríos
y dichas que alentaron mi dulce infancia
cuando siento la brisa de aquellos ríos,
a través de los años y la distancia!

Fabián Vaca Chávez
Bajo el sol de los trópicos (prosa poética)
En el río (fragmentos)

Otra vez, una mañana azul y oro, a la hora en que los gorriones cantaban mejor 
en los naranjos de la hacienda, tomamos el camino del río. Atravesamos la huer-
ta, poblada de naranjos, de chirimoyos y de limoneros; seguimos después por la 
vera del cañaveral; enseguida entramos en el bosque, por entre cuyos árboles el 
río arrastraba el cristal de sus aguas, silenciosamente, como para no interrumpir 
la música del viento, que jugaba con las hojas, ni la poesía que velaba el amor de 
los nidos.

El cielo estaba azul, la atmósfera era de oro, los pájaros cantaban en los árboles y 
las frondas descendían hasta el río, a mirarse de cerca en el espejo de la linfa.

Las aves y las frondas y la estela de plata, que formaba a su paso la canoa, fueron 
testigos de aquel idilio, iluminado por la luz de las pupilas de ella, que reflejaban, a 
un mismo tiempo, el sol, el cielo y el cristal de las ondas.

Y la canoa bogaba, bogaba, bogaba, impelida por los remos y por la corriente. Y 
todo era una caricia, el canto de los pájaros, la brisa del río, el aroma de las flores, 
los rayos del sol y la voz y la risa de ella, que daban las notas más dulces, más sono-
ras y más armoniosas, en aquel concierto de amor, de luz y de alegría.

Así compúsose el poema de nuestro amor, de mi último amor. Nos prestaron 
sus claridades los crepúsculos aquellos y las noches de luna; el cielo su azul; el río 
su frescura; las aves sus rimas; los árboles su sombra, el sol sus oros. 

La pampa, el bosque, el río, cada flor, cada sendero, cada recodo, son un canto 
a una estrofa de ese idilio, escrito por mi alma, en colaboración con la naturaleza. 

Félix Sattori Román
El río y el poeta (fragmentos)

Río de todas las horas
sigilo del minuto,
idéntico, siempre único,
inenarrable y sin embargo
alterable y rútilo.



la patria de las aguas 133 

Empezó con la inocencia
de la nieve inmácula en la altura.
Pero ascendió y le salió al paso el lodo
que enturbia la existencia.

Zigzagueó por la montaña,
a veces blanca a veces amarilla,
era una boa gris, inmensa,
en pos de la llanura
para irrigar la pradera
con un cinturón de plata
sobre la selva verde. 

Juan B. Coimbra 
El padre Mamoré (fragmentos)

Nico siempre perseguía el diálogo. Y los riberereños de verbo fabulador, por más 
que iban apurados, tenían siempre un tiempecito para lucir su ciencia y posesión 
de todos los misterios del río. Del padre río. Calle mayor del Beni, del soberbio 
Mamoré, que en el tórrido paisaje, empapando selva y pampa, establece por igual 
sus derechos sobre el haz de la tierra.

Esta arteria nace de la Cordillera Real, a los cuatro mil metros, como el Madre 
de Dios, viene dando tumbos, haciendo curvas, para llegar cansado y remansado 
a la oquedad de la selva; baja de los estribos sureños y desde su origen pasa recta y 
solemnemente hacia su destino. 

Fue persiguiendo su cauce que llegaron los primeros conquistadores de El Do-
rado; a su vera –dicen– hallaron todavía erguido el ruinoso palacio del Gran Moxo. 
Toma cuerpo el Mamoré en el centro de la planicie beniana, auxiliado por muchos 
tributarios; y cuando la sequía le niega caudal, para seguir adelante, arrastra greda 
y –colorado, encolerizado– socava la pampa trepidante. Brama con las lluvias y se 
distiende, deflagrado, anegándolo todo. Así trasciende implacable su genio poten-
te y maligno. 

Como el Tíber y el Eurotas para romanos y espartanos, el Mamoré para los be-
nianos es la imagen de su sino turbulento y trágico. Siempre los ríos han encauzado 
la historia fisonomizando a los pueblos. Manso y somnolente como el Sena, sin el 
drama de las llenuras o de las sequías; tranquilo, como el Madre de Dios y el Iténez, 
ha formado el alma de una raza de artistas. 

Horacio Rivero Egüez
En elogio del Beni (fragmentos)

¡Oh, este hombre del Beni hecho de agua
de hamaca, de melaza y de torrente!
¡Oh, este hombre del Beni hecho de lodo
que es domador, delfín y siringuero!
¡Oh, este hombre del Beni hecho de luna
que es cachafaz, caporal, poeta!



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA134 

Hormando Ortiz Chávez
Arroyito de Trinidad (fragmentos)

Como una hebrita de plata
que da vida a Trinidad
va escurriéndose al Ibare
tu cristalino caudal

Acarician tus orillas
flores de carmín y gualda
y un gran campo de esmeraldas
te circunda por doquier.

Juegan en tus limpias aguas
como náyades, los niños
y entre saltitos y guiños
el “chuchi” te da rumor.

Arroyito de mis sueños
de mi horas juveniles
en mis dolencias febriles
tú disipas mi penar.

En una débil canoa
bañé mis años mejores
y mis primeros amores
por tus linfas paseé

Zambullendo cual los peces
de oro, escarlata y seda
como el gran cisne de leda
tus garzas son un primor

Bien sabés lo que te digo
nadie se importa de vos
y lo que sos se los debés
sólo a tus cambas y a Dios

Sólo te adoran los hijos
nacidos en tus riberas;
que aún en playas extranjeras
sienten tu leve rumor. 

Rafael Arteaga Terrazas
Paisaje Beniano (fragmentos)

Allá en la espesura del bosque frondoso
se oyen las candencias que murmura el río
y en la fresca yerba brilla esplendoroso,
nítido, el diamante que finge el rocío.



la patria de las aguas 135 

René Chávez Muñoz 
Moxania (fragmentos)

¡Sobre el cristal de tus aguas
canta tu remo viajero!
río abajo, río arriba,
hasta arrancar al lucero
el imperial pa` tu enagua
y un pañuelo de auroras 
para la nueva partida.

Arnaldo Mejía Justiniano
Alborada y lejanía (fragmentos)

El río Beni estaba quieto
luego se puso nervioso
hubo caricia de remos
y mil besos de remansos

Las gaviotas del barranco
en sus alas se llevaron
la ternura del paisaje
al claroscuro del cielo.

Rubén Darío Parada
La inundación

Día de verano. Descolorido. Soñoliento.
La luna acentúa la tonalidad gris del paisaje.
Borroso se divisa el perfil ondulado del bosque.
El río, de aguas turbulentas, pasa raudo en su caudal.

(…)
Con la fuerza incontenible los caudalosos ríos
Se desbordan, destruyen, arrasan.
Las aguas turbulentas se vuelven salvajes.
Ha llegado la inundación.

Mary Monje Landívar
Poema 25 (fragmentos)

Levántate ¡vamos!
dejaré en el río
la huella de tus besos
para que algo nuestro 
platique eternamente.
La noche se baña en la ribera
y junto con el agua me alejaré cantando.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA136 

En el río 
lavaré el cansancio de tus brazos
y el triste color de mis ojeras.

Ruber Carvalho Urey
Canción del hombre a caballo (fragmentos)

Era el hombre al comienzo como el agua,
gota de lluvia terminada en ríos
y era el viento que empujando ríos
llenaba el mar de peces y de aguas.

El río Mamoré (fragmentos)

¿Sabes amor, como es el río Mamoré? ¿Razón de ser de mi tierra, raíz de agua de 
mi pueblo?

Río, sólo un río, sin puntas, simplemente un ovillo del tiempo que corre, avasa-
lla, se fatiga, se revuelca, se embravece como cien toros malheridos y hace un tajo 
en la pampa, se sumerge y arrasa en su prisa y en sus ansias de mar.

(…)
Pensaba en los que sucumbieron en sus aguas, las canoas y batelotes que zozo-

braron en su cauce, sus orillas misteriosas que se tragaban la vida como si fuera un 
inmenso pez inconmensurable, ballena insaciable. Mamoré mágico, misterioso, 
sepulcral. Inmensa sicurí de agua desesperada por llegar a los océanos; columna 
vertebral de mi país de llanuras.

Sin él, Mojos no tuviera sentido y la pampa moriría de pesadumbre. Mamoré… 
madre y padre, perdónanos en las inundaciones y en los tiempos de sequía.

De día, caballo de agua relinchando en medio de la pampa con su sicurí enros-
cada en las patas de sus tornos, de noche, espejo largo que retrata la nocturna orgía 
de estrellas y cometas en medio de surazos.

Ese, amor, es el río de mi tierra. Dicen que en nuestras venas, en la sangre de 
cada hombre del Beni hay un poco de sus aguas.

¡Será por eso que mi sed de amor no sacia y el color canela de tu piel, color de 
Mamoré, se quedó pegado para siempre en mis pupilas?

Nicómedes Suárez-Araúz
Canción loeniana

Por el camino vienen
mujeres de sombra blanca
cantando la canción del río,

y a la orilla del río
una mujer lava su ropa
lava su cuerpo oscuro.

Balbuciente y fragosa
llega la corriente y le roba
su sombra desnuda,



la patria de las aguas 137 

Y la mujer se va cantando
con las mujeres 
de sombra blanca.

Pedro Shimose
Barranca colorada (fragmento)

Llegaron los barcos con extrañas gentes
que hablaban otras lenguas.
Yo llegué en esos barcos
y, prendado de usted, me detuve
a ver pasar las aguas insomnes de dos ríos.
Así he vivido todos estos años,
involucrado en sus sueños más desesperados
y sin saber qué hacer.

VII (caducidad del fuego)

El rumor y el destello – amanece un pájaro
las piedras y los años – olvido olvidos
el aire, la neblina – fluye el río

 Ambrosio García Rivera
En el río

La canoa navega por el río
con el ritmo pausado del remero
y en las tardes de lluvia del estío
es más bronco el rumor del derrotero.

En el turbio caudal, el desafío
para el tenso trabajo del barquero
es dominar el ímpetu bravío
del viento que acompaña al aguacero

Pero el hombre del Beni, en la corriente
del cauce transparente y sosegado
o en el agua encrespada y prepotente

Se maneja con tino suficiente
y al empuje de un brío reiterado
domestica el capricho del torrente

Alan Díaz de Oropeza
El río de mis amores

No naciste de la tierra
tu alma la sembró el rocío
este subió por tus venas
hasta regar en tus ojos.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA138 

El torrente
la fuerza bella
se acumuló en tus manos
y el remolino
era tu corazón sincero.

¡Cuántas aguas tuvistes!
un día fueron turbias
como la noche moxeña
a veces te tornabas canela
cuando escuchabas mis poemas
y fuiste cristalina un día
diáfana y bella
cuando ya te habías ido
por el caudal de la estela.

Homero Carvalho Oliva
Río nostálgico

Inolvidable río
que repentino nace en las pupilas
gota florecida en los recuerdos
manantial de imágenes peregrinas 
que fluye desde la inocencia redimida.

Así es el río 
que moja mis pies 
humedeciendo mi piel 
como si las mansas aguas 
de la crepuscular inundación 
nuevamente se sumergieran en mí.



San Pedro, ex capital de Mojos y los Canichanas
Antonio Soto Guatara1

Antes de la llegada de los sacerdotes jesuitas españoles, según algunos explorado-
res y conquistadores, se sabía que había una tribu numerosa, salvaje, carnívora, 
sanguinaria y feroz. Eran antropófagos; estos aventureros expedicionarios tuvie-
ron la fatalidad de caer en manos de estos indios y fueron asados en chapapas. Es-
tos aborígenes conocían el fuego pero desconocían la sal; eran diestros cazadores 
y punteros y es por esta razón que los blancos, los “caray”, les dieron el denomi-
nativo de caníbales o canisianas. A ellos no les afectaba en lo más mínimo; esto 
no era ofensa para ellos porque no sabían el castellano, y los caray no conocían la 
lengua materna de los indios. Éstos estaban completamente desnudos, tenían sus 
creencias, tenían un dios que era el tigre por ser el animal más feroz. Sus armas 
eran las mortíferas flechas listas para cualquier emergencia con el veneno mortal 
en el aguijón. Tenían otra para la caza y la pesca; eran punteros, jamás se le esca-
paba la presa. Se dice que los canichanas procedían de otro continente, son dos las 
teorías, que se presentan a continuación:

La primera teoría 
En sus viajes de cacerías, que duraban hasta tres meses, llegaron al mar por el es-
trecho de Bering y como era invierno, el agua estaba congelada, tranquilamente 
pasaron con sus mujeres y sus hijos. Luego pasaron por el Caribe, andaban día tras 
día y en ese tiempo pasó el invierno. Para ese entonces el mar estaba en su estado 
normal, el agua ya estaba líquida, de tal manera que regresaron a los bosques tupi-
dos y luego decidieron quedarse en las orillas de los ríos, lagunas, para tener agua y 
pescar y cazar animales silvestres, como ser chanchos de tropa, taitetú, anta, jochi, 
guaso, urina y miles de animales más.

La segunda teoría
En esta teoría se cree igualmente que cruzaron, pero que su dirección fue mucho 
más al norte y que llegaron al río Orinoco, arribaron al río Madera y posteriormen-
te al Mamoré. Luego, se encontraron con hermosas pampas que les brindaban toda 
la hermosura que Dios llevó hasta ahí. Se organizaron y asentaron hasta el día de 
hoy, levantando sus viviendas de barro, paja y madera, fundando de esta manera 
sus pueblos en las riberas del río Madre, Gran Mamoré. Además realizaban ritos 
con cantos, a las cuatro de la mañana estaban cantando y alabando a un ser supre-
mo pero desconocido para ellos.

Canichanas de antes
Los antiguos canichanas eran diferentes a las otras tribus. Su lengua no tiene nin-
guna palabra que tenga una relación con las otras lenguas de la provincia. Es dul-
ce y musical, con acentuaciones fuertes, otras veces dura de entender a causa de 
sus sonidos guturales y sonidos compuestos de muchas excepciones. La lengua 

1	 Dirigente indígena canichana de San Pedro de Canichana.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA140 

Los canichanas de hoy nos 
sentimos orgullosos de ser 
descendientes de una raza

noble y sangre pura.

canichana es a la vez la que tuvo más anomalías. Corría el año 1695 cuando el padre 
Agustín Zapata visitó sus dominios y encontró 70 pueblos fundados en las sabanas 
del río Mamoré, aproximadamente eran de 2.000 a 3.000 personas entre hombres, 
mujeres y niños. Este sacerdote jamás fue atacado por los canichanas, más bien se 
mostraron dóciles ante este personaje de bigote y barba llegado de otro mundo. 
Este señor tuvo gran asombro al encontrarse con una hermosa y extensa pampa 
con alturas, arboledas, lomas; era una linda nación para hacer una gran ciudad y 
después de dos años tuvieron que juntarse y formar un solo pueblo que después lle-
garía a ser la gran capital de Mojos. Estos feroces canichanas seguían con sus actos 
criminales y canivalescos. El que era encontrado en sus dominios era agarrado y 
descuartizado, sus intestinos eran colgados en los gajos de los árboles para comida 

de suchas y aves de rapiña. Otros eran comidos en grandes orgías 
y gran griterío y hasta tomaban chicha de yuca en cráneos de otros 
desgraciados comidos anteriormente. Esto era un severo escarmien-
to para aquellos que deseaban entrar en sus dominios. Abarcaban 
grandes territorios, los cuales se extendían por el lado derecho hasta 
las pampas del río Machupo, y por el lado izquierdo comprendía 
el río Mano, Niquisi hasta el río Apere, donde cazaban pescaban 

y meleaban. Eran diestros en la cacería de caimán, ya que las colas de estas fieras 
eran suculentos alimentos. Por eso, se dice que no había un canichana tuberculoso 
o anémico, sus dentaduras eran sanas; el canichana jamás conoció el miedo, al cai-
mán lo cazaban en el agua, le amarraban un palo esponjoso en el brazo, llevaban el 
lazo arrollado en el cuello y una estaca amarrada. 

Canichanas de hoy
Los canichanas de hoy nos sentimos orgullosos de haber nacido en esta tierra ben-
dita, orgullosos de ser descendientes de una raza noble y sangre pura. Yo, Antonio 
Sotto Guatara, indígena de corazón, me lleno de orgullo cuando mucha gente que 
me conoce me encuentra y me dice “hola canichana, ¡canichana come cura! ¿cuán-
tos curas te has comido?” Y yo les contesto “me he comido varios”, también le 
digo “no sólo comemos cura también comemos monja”. A otros les digo “perdí la 
cuenta” y otros preguntan “¿siguen comiendo curas?” Yo no me enojo ni en lo más 
mínimo, no es ofensa de ninguna manera.

Canichanas del presente
Ya quedan pocas familias canichanas en el presente. Familias enteras han emi-
grado a otros centros poblados, a la ciudades de Trinidad, Santa Cruz y Guaya-
ramerín. Otros se van al campo, trabajan como obreros; otros trabajan la tierra 
que los vio nacer. Los que se van a las ciudades ya no retornan a su terruño, ya 
que se van en busca de mejores días, buscando trabajo. Los que salen bachilleres 
también se van a estudiar, algunos consiguen becas por medio de sus dirigentes, 
subcentral y CPIB. Unos entran a la normal Clara Parada de Pinto, otros a la 
universidad, y también a algunos institutos. Dentro de ese marco de jóvenes, 
existen algunos que cuando salen a la ciudad se visten bien, se ponen zapatos, se 
olvidan de su identidad. Es lógico que los indígenas tengamos todo el derecho 
como el carayana de estudiar, de capacitarnos, de manejar computadora, máqui-
nas pesadas, llegar a ser médicos, abogados, curas, militares, pilotos de aviones, 
helicópteros y hasta llegar a ser un astronauta. Esto lo digo porque no faltó al-
guien que me dijo en forma de insulto “vos ya no sos canichana porque si fueras 
tendrías tus plumas en la cabeza y en la nariz y estarías de camijeta y descalzo”. 



san pedro, ex capital de mojos y los canichanas 141 

En San Pedro sólo somos 300 canichanas netos, sólo una familia no ha cruzado, 
que son los Gilagachi Chayana. Los canichanas netos somos honestos, valientes, 
honrados, bailadores, dicharacheros, toma trago, come yuca, maíz y plátano; nos 
gustan nuestras danzas típicas, somos católicos, solidarios y serviciales. Cuando 
un extraño llega, tienen el plato para servirse, al menos en la fiesta patronal se 
les brinda alimento, asado de chancho y mamona y chicha. El canichana es come 
carne y mujeriego, tenemos derecho de avanzar, de crecer, de ser prefecto y ser 
presidente de la nación.

Apellidos
Los apellidos de los canichanas poco a poco se van terminando. Sólo quedan los 
siguientes: Maraza, Ycopre, Tereba, Churuca, Chayana, Chaurara, Gilagachi, 
Notu, Ylalo, Parari, Yauje, Misapa. Los que se han marchado para siempre son los 
Maraza, Cujuiti, Chomale, Ystutu, Maheque, Guajima, Yarena, Rany, Mapaqui-
ne, Meses, Chocherana, Yauje, Masaga, Saya, Chicava. 

Una vez más insisto en que ser canichana es lindo, ya que este apodo nos los 
pusieron los caray hace más de dos siglos. No nos ofende, me pone altivo, fuerte 
y decidido a trabajar para que la situación económica mejore. Tenemos derecho a 
usar teléfono, celulares, tener movilidades, escribir, hacer libros, poesías, cuentos, 
porque somos inteligentes, tenemos derecho de viajar, tener televisores, relojes. 
Ese es el tema del canichana, estudiar, marchar a reclamar derechos pisoteados, 
reclamar sus territorios usurpados por grandes terratenientes y estas luchas nos las 
dejaron nuestros grandes líderes y héroes indígenas: Juan Maraza, Pedro Ignacio 
Muiba Teco, Santos Noco, Gabriel Ojeari, José Bopi, Nicolasa de Cubene, Loren-
za Congo, Manuela Tereba, Alejandro Chinchilla, Maria Eugenia y otros grandes 
líderes que están en el anonimato. 

Marchas
La primera marcha que asombró al mundo entero fue la del 15 de agosto de 1990 y 
esto ya debe ser un día cívico y el SEDUCA debe colocarlo en el calendario cívico 
nacional; fue la Marcha por el Territorio y la Dignidad. También está la marcha 
de 1996, salimos de Santa Cruz el 27 de agosto, con rumbo a La Paz y estando 
en Samaipata se promulga la ley INRA, el 18 de octubre de 1996. En la marcha 
del año 2002 estuvimos 20 canichanas, entre hombres y mujeres, y tres niños de 
3 a 4 años. Al indígena canichana no le importa nada, si se enfermó o si muere 
en el camino, mejor para él, si tiene calzado o no, o ropa para cambiarse; su ideal 
es llegar a la meta trazada, hacer escribir su propia historia. No olvidemos que la 
historia no la escribieron los indígenas, fueron los curas, gobernadores, carayanas 
y que muchas cosas verdaderas no las escribieron. Ahora tenemos la oportunidad 
de escribirla nosotros. Ellos la escribieron a su modo y agrado, se olvidaron de los 
verdaderos protagonistas y forjadores de los pueblos del Gran Mojos.

Conclusión
Hoy San Pedro, la gran ex capital de Mojos, está pobre y olvidada de propios y 
extraños. Algunas autoridades ni conocen San Pedro. Los alcaldes o prefectos sólo 
para las elecciones nos visitan, nos palmean, nos abrazan, nos besan, luego pasa 
todo, se olvidan de los pueblos indígenas, como el caso de la constituyente. Fuimos 
los forjadores y ahora la C.P.E. nos hizo una mala jugada. Las tierras de San Pedro 
hoy en día están vendidas, su ganadería del mismo modo; no tiene agua potable, 
luz eléctrica, médico estable, no hay medicina. Estamos encerrados, no hay leña 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA142 

para cocinar. 300 hombres fueron a la Guerra del Chaco y cuatro valientes mujeres 
que están en el anonimato, que hay que rescatarlas. San Pedro está en sombras, 
aunque exporta arriba de 150 quintales de tamarindo que se podría industrializar y 
las señoras trabajan artesanía en gran variedad, son tejedoras. 



Identidad beniana y la influencia mojeña
Juan Carlos Crespo Avaroma1

Copereopo / cadomoje / buenastare hermanos herederos de las distintas nacio-
nalidades del imperio del gran Mojos, presentes en este coloquio sobre cultura y 
folklore, organizado por esta prestigiosa institución.

Antecedentes
Entrando en materia, les recuerdo que en el siglo pasado esta misma institución ha 
organizado dos grandes eventos referidos a la identidad de los pueblos del Beni: el 
primero se realizó en esta capital, precisamente con el primer Coloquio del libro 
Beniano en el año del tricentenario de Trinidad; en mayo de 1987 fue el primer 
encuentro departamental de cultura beniana, en homenaje al centenario de la gua-
yochería; luego el segundo encuentro en Guayaramerín, en el año de la muerte del 
escritor beniano Antonio Carvalho Urey, en 1989. 

En este mismo año, se realizó el simposio sobre “Etnomusicología y folklore”, 
con sede en la primera ciudad precámbrica del Beni, “Guayaramerín plurilingüe 
y multiétnica”, del 21 al 24 de noviembre, evento que ayudó a dilucidar la fecha 
de fundación de nuestra ciudad portuaria. Estos esfuerzos realizados por los di-
rectorios correspondientes de la época a mi parecer no han surtido el efecto que 
seguramente desearon alcanzar sus organizadores. Por eso hoy, en este sexto año 
del siglo XXI, volvemos a tocar el tema creyendo que no tenemos identidad y pue-
de ser cierta esta preocupación, o tal vez quiere ser una respuesta a la globalización 
implantada en el mundo, o bien obedecer al nuevo orden mundial.

No quisiera pecar de olvido, pero es menester mencionar que no podemos juz-
gar a la historia desde nuestra perspectiva actual; el tema de la identidad beniana 
pasa sí o sí por la cultura e identidad indígena-campesino mojeña porque ella ha 
estado siempre presente en el cotidiano vivir pero la hemos negado sistemática-
mente, o por lo menos la hemos ocultado hasta que llegue el día de sacarla a la luz. 
Digo que la hemos negado porque así lo hemos demostrado el año 1990, cuando 
los indígenas de nuestro Mojos milenario realizaron la Marcha por el Territorio y la 
Dignidad y muchos tratamos de impedir esa marcha, no la reconocimos ni la apo-
yamos, no creímos que como indígenas pudieran lograr algo del Estado boliviano, 
representado por los gobiernos centralistas. 

No nos olvidemos que la filosofía indigenista en estos últimos años ha sido for-
talecida por los propios indígenas apoyados por organismos internacionales, y por 
los desatinos de gobiernos caudillistas, conservadores y liberales que gobernaron 
y los ignoraron por 68 años (1825 – 1938); son sesenta y ocho años que la C.P.E 
ni los mencionó siquiera. Pero, como siempre, alguien tiene que aparecer que los 
quiera y los defienda, que los tome en cuenta. Ese alguien fue ese ilustre hijo de 
esta tierra, Germán Busch, amigo de los indígenas, que los incluyó y les restituyó 
la nacionalidad de bolivianos en los artículos 165, 166, 167 de la carta magna pro-
mulgada el año 1938. 

1	 Comunicador Social de Guayaramerín.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA144 

Pero Busch salió de la silla presidencial y nunca se promulgó la ley, peor aún el 
decreto reglamentando los derechos para los indígenas y campesinos; muy por el 
contrario, el dictador René Barrientos Ortuño eliminó a los indígenas en la Asam-
blea Constituyente de 1967. Esta triste realidad política sin indígenas en nuestra 
constitución se mantuvo hasta la reforma constitucional del año 1994. Fueron 27 
años (1967-1994) de sufrimientos y de marginación política a los indígenas. Por 
éstos y tantos otros motivos es que surge la marcha pacífica de nuestros indíge-
nas (digo “nuestros”, no con sentido paternal sino porque estamos compartiendo 
sus territorios); desde el último rincón del imperio del Gran Mojos marchan hasta 
las cumbres nevadas del Illimani para hacer escuchar su protesta y sus demandas, 
exigiendo al gobierno inclusión social, respeto a sus territorios, el reconocimiento 
a su dignidad y cualidad indígena, la legalización de sus lenguas, las mismas que 
enriquecen la identidad nacional. Sin embargo, la participación activa de ellas en el 
espectro político es todavía más lírica que real.

 Es desde esta perspectiva que veo a la sociedad beniana actual enriquecida con 
tantos valores cultivados en el corazón silencioso de los pueblos herederos del im-
perio del Gran Mojos. Esta mirada histórica me permite distinguir tres momentos 
importantes de nuestra historia mojeña beniana.

El primer momento se da con la fundación de 24 misiones en el territorio mojeño 
(1682-1767) en las que se imprimió una administración teocrática para los indígenas 
de Loreto, Santísima Trinidad, San Ignacio, San José, San Miguel de Parabas, San 
Luis de Gonzaga, Exaltación de la Santa Cruz, Concepción de Baure, Santos Reyes, 
San Joaquín, Nuestra Señora de Magdalena, Santa Rosa, San Simón, San Francisco 
Xavier, San Francisco de Borja, San Pedro Apóstol, San Pablo, San Estanislao, Santa 
Teresa, Nuestra Señora de Santa Ana, San Martín, San Nicolás, San Miguel, y Bue-
na Vista, todas ellas durante el siglo de oro de los jesuitas, conservando sus propios 
idiomas, sus danzas, arte, ganado vacuno, su música que no tenía parangón con la del 
occidente, no se diferenciaba de la música del viejo continente.

Las misiones fueron muy bien planificadas para consolidar la presencia de la Igle-
sia Católica en Mojos y que los nativos la defiendan con sus vidas a través del tiem-
po. Con la religión se consolidó un nuevo tipo de ser católico en el imperio del gran 
Mojos, en el que las divinidades mojeñas (el sol, la luna, las estrellas, el tigre, el búho) 
conviven armoniosamente con los ángeles, los santos y santas de la devoción católica 
en una celebración cósmica. Las misiones reflejan los tres fundamentos católicos: la 
Santísima Trinidad en la capital, la Exaltación de la Cruz en cayubaba, y el dogma 
mariano en Baure forman un triángulo perfecto en el centro de nuestro departamento. 

Ahora examinemos el fundamento religioso de cada misión: la nación indígena 
trinitaria. Como la sociedad actual de nuestra ciudad capital Trinidad, la linda, 
tiene como base espiritual el dogma católico “Dios uno y trino”, o Santísima Tri-
nidad, su fundamento bíblico se manifiesta en el bautismo de Nuestro Señor Je-
sucristo en el río Jordán escrito por San Marcos. Otra base teológica es el envío de 
los apóstoles al mundo: “vayan y bauticen a toda criatura en el nombre del padre, 
del hijo y del espíritu santo”, escrito por San Mateo, tres personas en un solo Dios. 
Esta es la fortaleza espiritual de los indígenas como de la sociedad trinitaria.

La nación cayubaba tiene como sostén de su expresión religiosa “la exaltación de 
la Santa Cruz”, como cuando el profeta anunciara en el libro del Éxodo “todo aquel 
que mire la víbora de bronce elevada en lo alto, no morirá por la picada de víbora” 
(“Éxodo”). En ese mismo sentido, Jesús Nuestro Señor fue elevado en un madero 
y muerto en la cruz, para la redención de la humanidad. Esta es la celebración más 
sonada en toda Bolivia porque todo católico lleva una cruz colgada en el cuello.



identidad beniana y la influencia mojeña 145 

En ese tiempo se abrieron las 
puertas de Mojos a la migración 

de cruceños, españoles y de 
todo el que llegaba.

La más privilegiada de todas las misiones es Concepción de Baure, entregada a 
la protección maternal de María Virgen y Madre, como lo atestigua el Evangelio 
de Lucas. Otras catorce misiones fueron encomendadas a la protección de santos 
varones, y cinco de ellas han sido consagradas a la protección de santas mujeres 
reconocidas por el devocionario mariano. Toda esta riqueza espiritual transmitida 
por los jesuitas se mantiene hasta hoy y nadie podrá arrancárnosla así sea a través 
de una nueva constitución política del estado, ni volviéndolas a fundar, porque 
ellas son parte indisoluble de nuestra identidad religiosa mojeña. 

En esta etapa, los jesuitas logran que los indígenas aprendan todas las lenguas 
de Mojos; el latín y el castellano que no eran obligatorios, los enseñaron a los caci-
ques e hijos de caciques. En las misiones no era permitida la entrada a los españo-
les, sino únicamente a los jesuitas. Tal vez por esto fue el triunfo evangélico de las 
misiones en Mojos. 

La segunda etapa considero que va desde 1767 hasta 1842, de administración tam-
bién católica, pero esta vez de curas pertenecientes al obispado de Santa Cruz de la Sie-
rra. En este período, las misiones se convierten en pueblos civiles del todavía Mojos. 
En ese tiempo se abrieron las puertas de Mojos a la migración de cruceños, españoles 
y de todo el que llegaba. Fueron 75 años de destrucción, en los que des-
aparecen muchas misiones, de atropello a los derechos indígenas, de 
violación a sus mujeres forzando un mestizaje, de esclavitud a sus habi-
tantes, de robo y contrabando de ganado (abigeato) como de territorios 
indígenas, y tantos vejámenes cometidos por los carayanas a los hijos 
de Mojos. Pero aún así, los valores tradicionales de sus lenguas, su for-
ma de pensar y actuar en comunidad, sus danzas, sus rezos en idiomas 
como el latín, sus devociones, procesiones, su música, su vestimenta y sus adornos 
no pudieron ser exterminados por la moda impuesta por los inquisidores de Mojos.

Como una peste que sigue desangrando a nuestros pueblos, ahí está la incultura 
del abigeato, que hasta hoy se practica con mayor profesionalidad, por los mesti-
zos, por los primeros estancieros, que obligan a los nativos a hablar en el idioma de 
los nuevos dueños. 

El tercer momento histórico es la creación del departamento del Beni, desde 
el año 1842 hasta nuestros días. Esta decisión administrativa era para frenar los 
abusos de los curas y de los gobernadores enviados desde el interior del país. Lo 
cuestionable de esta determinación fue el cambio inconsulto del nombre de Mojos 
por el del Beni, abriendo un tajo profundo en nuestra identidad regional.

En este período, en el norte amazónico boliviano se fundan nuevos pueblos 
como Riberalta, Cachuela Esperanza, Villa Bella, y Guayaramerín, todos ellos 
amazónicos, constituidos sin la protección de ningún santo o santa; no existían 
misioneros en esos lugares paradisíacos de la Amazonía beniana. Pero los hom-
bres y mujeres de Mojos llevados a esos lugares alejados de sus pueblos conserva-
ban su idioma, sus danzas, veneraban a sus santos en la intimidad de sus hogares. 
Los llevaron con sus ropas y les compraban otras nuevas y nunca los mostraban a 
los patrones. Hasta que llegaron los misioneros Maryknoll (norteamericanos) en 
1942, con sus santos muy hermosos, de porcelana pero sin vestidos cambiables, 
los tenían pintados. Este choque cultural-religioso entre los anglosajones y los 
mojeños duró muchos años hasta que los padres Maryknoll aceptaron que las 
imágenes de los santos lleven ropa y además se les cambie traje nuevo en cada 
festividad patronal.

Es en este lapso (finales de la década del 40 del siglo XX) que nace la ganade-
ría comercial del Beni. Surge como industria productora de ganado que ha dado 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA146 

mucha carne al país en tiempos de paz como en tiempo de guerras, generó fuentes 
de trabajo para muchos nativos que supieron convivir con sus nuevos patrones, 
pero esta vez ya no en las misiones sino en “reducciones” llamadas estancias gana-
deras, donde ellos no pueden organizarse en sindicatos, ni tienen seguro social. Es 
la gente más explotada de toda la sociedad beniana. 

Este nuevo status “ganadero” para la sociedad beniana lo generan más de siete 
mil estancieros organizados en asociaciones y federaciones; es el único grupo hu-
mano que ha querido aportar un tipo de sociedad en la que todo beniano se identi-
fique con ella. Ha puesto de moda varios estilos de sombreros, las botas texanas, el 
jeans azul (norteamericano), las gafas rayban, todo ello para andar en una camio-
neta 4x4 deluxe, ha importado un tipo de música primero mexicana y últimamente 
villera. Esta es una pequeña parte de la realidad social de nuestro departamento, 
hay muchas otras, que espero que los panelistas continúen enseñándo y dándonos 
a conocer las otras facetas de nuestra sociedad beniana.

 A la pregunta general planteada por el directorio organizador de este evento, 
¿existe una identidad beniana común?, debo responder con claridad y firmeza que 
como departamento del Beni, no tenemos hasta el momento una identidad común 
bien definida. Sin embargo, como herederos del imperio del Gran Mojos sí la te-
nemos, y muchos valores que exportar al mundo con el sello internacional “made 
in Mojos Milenario”.

El objetivo esperado del evento es “identificar elementos fundamentales que 
hacen a la identidad beniana”. A este objetivo debo responder de la siguiente ma-
nera: los benianos nunca hemos querido asumir la realidad cultural heredada del 
imperio del Gran Mojos; porque todo lo indígena nos sonaba como otra clase de 
seres humanos, y nos escudábamos en una realidad social equivocada, por ejemplo 
“los cambas benianos”, o la que se nos quiso imponer en todo el país como “los 
benianos son eminentemente ganaderos”. Estas palabras nos han hecho mucho 
daño, yo no sé si fue el interés de nuestros compatriotas que viven en occidente en 
llamarnos “ganaderos” para diferenciarnos de nuestros hermanos cruceños, o la de 
los cruceños en llamarnos “los cambas benianos” para someternos a sus costum-
bres, y que nosotros nos la creímos y algunos la asumimos como propia, no sé, para 
serles sincero, no sé. Pero algo más debemos decir: que nunca han querido asumir 
de forma agresiva la industria agropecuaria en serio, ¿por qué? 

Los benianos (1842) ¿podrían tener una identidad común como Beni?, (digo 
los benianos, porque me considero mojeño-amazónico porque nací en el territo-
rio mojeño y vivo en la Amazonía), no creo, porque los ecosistemas diversos en 
el departamento nos condicionan, porque se hablan varias lenguas en su hábitat 
correspondiente; además, en el territorio se dan dos fenómenos fuertemente di-
ferenciados que nos condicionan: la época lluviosa (inundaciones) y la época de 
sequía (quemazones de pampas y chacos). Ambos casos son catastróficos, pero aún 
así, echemos una mirada a nuestras diferencias benianas:

Los amazónicos (del norte beniano), nuevos pueblos mencionados anteriormen-
te en la tercera fase de la historia que presento, fueron conformados por hombres y 
mujeres del imperio del Gran Mojos, llevados a la fuerza por la ley del enganche de 
16 de noviembre de 1896, promulgada en el gobierno de Mariano Baptista, primero 
por los cascarilleros (quina), después por caucheros y castañeros, madereros, garim-
peiros y últimamente los ganaderos. Los amazónicos somos extractivitas o rescata-
dores de los recursos naturales por excelencia, por ejemplo, en un tiempo se explotó 
la goma elástica (fuimos siringueros), hoy se explotan la madera (somos madereros), 
la castaña (castañeros), somos eminentemente pescadores (navegantes). 



identidad beniana y la influencia mojeña 147 

Vivimos en un territorio no apto para la ganadería y hay gente que quiere con-
vertirnos en ganaderos; siendo que esta industria ganadera en la Amazonía es de-
predadora y asesina, pues convierte al bosque alto en pastizales de engorde para sus 
animales. Es un crimen de lesa naturaleza lo que se está perpetrando en la Ama-
zonía norteña; teniendo tanta pampa natural y apta para la ganadería en la zona 
central del departamento, los ganaderos norteños quieren convertirla en desierto. 
¿Quién dice algo? Nadie. ¿por qué? Porque no consolidamos de verdad una identi-
dad para defender los valores territoriales de nuestro departamento.

Los mojeños (territorio central del departamento Beni) son mujeres y hombres de 
la pampa y el agua (pampeños y acuáticos) que siempre vivieron en este lugar, con sus 
amplios sombreros para protegerse del sol en tiempo de inundación como en tiempo 
de sequía. Esta población indígena mojeña desde 1682 es ganadera por excelencia; lue-
go los curas y comerciantes llegados de Santa Cruz de la Sierra quitaron a los indígenas 
buena parte de lo que poseían, hasta que desde hace más de medio siglo los estancieros 
actuales terminaron de adueñarse de lo que les quedaba de sus tierras y ganados. 

Propuesta
Primero: debemos apropiarnos de la historia integral de Mojos-Beni, fundada 
desde el año 1682 hasta 2006, y proyectarla mil años más, para no cometer errores 
involuntarios por no conocer nuestra historia.

Segundo: para conservar la identidad mojeña, tenemos que recuperar, encar-
nar y valorar en primer lugar el nombre originario del imperio del Gran Mojos, que 
fuera desconectado de nuestras conciencias muchos años atrás.

Propongo el cambio de nombre a nuestro departamento, no porque sea idea 
mía, sino que esta propuesta ya fue presentada al congreso nacional de 1884 y repe-
tida en otras ocasiones, por un beniano intelectual e industrial, padre de la patria, 
como lo fue el insigne doctor Antonio Vaca Díez.

¿Cómo hacerlo? Haciendo lo que hizo la sociedad trinitaria desde los años 80, 
cambiando los nombres de sus calles por nombres de hombres y mujeres dignos 
nacidos en este hermoso territorio llamado Gran Mojos.

 Tercero: asumir los valores de la cultura milenaria de los arawak, de la cultura 
hidráulica pre-cristiana, de los elementos misionales como la música barroca de 
San Ignacio de Mojos, de los bajones, la tamborita, la flauta, el pífano y el bombo 
(la bombilla band), que cuando los oímos tocar con maestría, nos hierve la sangre 
de alegría y de identidad milenaria.

Valoremos el heroísmo de hombres y mujeres que lucharon por la independen-
cia como ser:

–	 Gabriel Ojeari, cacique baure, defensor de la cuenca del Iténez de las invasio-
nes portuguesas.

–	 José Bopi, cacique mojeño-loretano, precursor del primer gobierno indígena 
de América Latina.

–	 Pedro Ignacio Muiba, primer presidente indígena del gobierno autónomo de 
Mojos.

–	 Nicolasa Nosa de Cubene, mártir de la lealtad de la sangre mojeña.

–	 Petrona Tilila, artífice y armadora de la rebelión loretana.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA148 

–	 El coraje de los desbravadores del norte boliviano en la época de la siringa.

–	 Y por último, de la nueva imagen del indígena conquistada en las marchas por 
los caminos de la patria, iniciadas en la década de los noventa del siglo XX.

¿Cómo hacerlo? Comenzando a investigar, escribir y leer nuestra propia histo-
ria; “porque los libros y el acto de leer constituyen los pilares fundamentales de la 
difusión del conocimiento, la democratización de la cultura y la superación indivi-
dual y colectiva de los seres humanos” (Unesco, 2000).

Cuarto: es menester un desafío a la conciencia, el no dejar solos a los estudiantes 
de primaria y secundaria en la entrada folklórica y la procesión del santo patrono en 
la “chope piesta”, sino que todos participemos con nuestras familias, con camijeta 
o sin ella, creando nuevas vestimentas, porque esa es la identidad trinitaria. Esta 
entrada folklórica de la “chope piesta” debe convertirse en el futuro en la “Entrada 
triunfal del Gran Mojos”, para que el mundo sepa que existimos, que generamos 
y proyectamos cultura. 

¿Cómo hacerlo? Que la prefectura, la alcaldía, los ganaderos, los arroceros, las 
asociaciones de comerciantes, los colegios de abogados, arquitectos, agrónomos, 
médicos, ingenieros y otros sectores financien la transmisión en vivo, por cual-
quier red de televisión con alcance nacional, la entrada de la “chope piesta” y la 
procesión, convertidas ya en las fiestas grandes de todo el departamento. Esta mis-
ma transmisión en vivo habría que extenderla a la “chope piesta” ignaciana, por el 
inmenso acervo folklórico que posee y muestra en su realización. 

Es también necesario que nuestras procesiones no sean un show de tipoyes y 
camijetas, sino que estas prendas de vestir sean verdaderos valores litúrgicos y fes-
tivos, antes que otros se adueñen de ellas, como ya vienen haciendo con nuestra 
música (torito negro, piama). A ver cuándo dirán que el Judas de Magdalena no 
es mojeño, que el Isiboro-Sécure no es mojeño, que Guarayos y Piso Firme no son 
mojeños. ¿Qué está pasando? ¿No existen benianos en nuestra tierra bendita para 
defender estos valores?

Conclusión 
Un alto porcentaje de benianos tiene en la sangre genes de una misma cultura, la 
del imperio del Gran Mojos, y lo que nos une verdaderamente además de los ríos, 
y el idioma español (que al final se impuso en buena parte de nuestra sociedad), 
son las danzas de todos los pueblos de Mojos, la religiosidad mojeño-católica, la 
música y danza del machetero religioso, del machetero loco, las canciones del yo-
rebabasté, grasasario, “chope piesta”, etc. y las que se están creando últimamente, 
porque el mojeño es eminentemente festivo, religioso, culto, solidario, pacificador, 
sabio, poeta, y metafísico.

Porque los pueblos nacidos en el primer periodo republicano del Beni, como 
Riberalta, Guayaramerín, Cachuela Esperanza, Villa Bella y tantos otros, aún no 
tienen danzas ni tradiciones propias a no ser las tradiciones del Gran Mojos.

El desafío de todo beniano en este tercer milenio es asumir la cultura mojeña 
para no quedarnos en el limbo.

Estudiar, aprender y hablar las lenguas mojeñas alegra nuestro espíritu; los 
otros idiomas extranjeros aprendidos son para comunicarnos mejor con el resto del 
planeta y así nos convertiremos en potencia y todos los bolivianos nos respetarán y 
el mundo nos reconocerá como verdaderos mojeños y no como cambas benianos.

Asurupaya = muchas gracias (en idioma trinitario).



Panel 7:
Música y danzas

Panelistas: Rubén Yuco, Elida Camama, Raquel Maldonado.





La música indígena
Rubén Yuco Nocopuyero1

En la historia de nuestros ancianos, la música de los pueblos indígenas es una prue-
ba de que el canto trinitario existe y se diferencia de otras músicas. 

Una gran parte de los músicos es ejecutante de música y enseña a los jóvenes. 
Ellos fabrican también sus instrumentos con materiales del lugar. 

La música indígena también nos identifica con sus propios tonos y ritmos, por 
ejemplo:

Los macheteros
Los toritos
El baile de las mamas
Los graciosos
El barco
El canto con violín
El baile del sol

Para el pueblo mojeño la música es sagrada porque somos todos religiosos, pero 
también tenemos música para divertirnos en las fiestas y cumpleaños.

La música indígena sigue siendo y será siempre la raíz de la sociedad beniana 
y por eso tenemos que transmitirla y difundirla, haciendo conocer sus orígenes.

1	 Representante de los indígenas en el Tipnis. 



Las danzas creadas por
nuestros antepasados eran

muy significativas

Danzas folklóricas de los pueblos
mojeños
Elida Camama1

Descripción 	
Las danzas folklóricas de los pueblos mojeños toman en cuenta sus vivencias y 
creencias religiosas. Los pueblos mojeños eran tranquilos y pacíficos, sencillos y 
acogedores, compartían entre distintas etnias.

Las danzas creadas por nuestros antepasados eran muy significativas y estaban 
marcadas por los tiempos litúrgicos que habían aprendido del contacto con los je-
suitas. Cada danza tiene su propio significado, que conserva desde entonces.

Nuestros antepasados adoraban al dios sol de Mojos, sache de 
Mojos, pero con la civilización jesuítica aprendieron a presentar sus 
danzas al dios cristiano

A nivel popular hay una gran aceptación de las danzas, las aco-
gen, las bailan y en ellas se reconocen e identifican. Distinto es a 
nivel de élites, que no las toman en cuenta como vivencia propia, 

sino como elemento folklórico y no le dan el valor que tienen. Cuando llegan au-
toridades políticas ponen las danzas de los pueblos indígenas como una pantalla y 
hacen creer que conviven con ellos.

Estas danzas según los tiempos litúrgicos son:

Época navideña: mes de diciembre hasta la tercera semana de enero.

–	 Los macheteros: adoran el nacimiento del niño Jesús.

–	 Los angelitos: representan la alegría del cielo reflejada en la tierra por el naci-
miento del niño Jesús.

–	 Los toritos y las mamas: el torito bendecido por cubrir con su resuello y calen-
tar el cuerpo del niño Jesús. Las mamas son quienes alegran con los tipoys de 
colores.

–	 Los herodes, graciosos, reyes magos, abadesas y termina la última fiesta navi-
deña con el santo barco.

Carnavales:

Las abadesas, pasados los tres días de prueba del diluvio, después del banquete a 
sus antepasados, se reúnen el miércoles de ceniza, dirigidas por la mama corregi-
dora en las oraciones y rogativas por el mundo entero.

1	 Folklorista, residente de la ciudad de Trinidad.



danzas folklóricas de los pueblos mojeños 153 

Semana Santa:

En el Domingo de Ramos el pueblo mojeño regala hojas de palmera para la proce-
sión, danzan los toritos y macheteros.

El Viernes Santo acompañan al santo sepulcro las armas de los judíos y faroles 
llevando el ritmo de una música triste.

El Domingo de Pascua las mismas armas se adornan de cintas de colores, así 
como los faroles, y se mueven con ritmo alegre acompañando a las imágenes. Bai-
lan macheteros, toritos y mamas.

Fiestas patronales:
El tiempo pascual y el tiempo ordinario el pueblo mojeño anima con sus danzas 

las fiestas patronales de cada localidad. Las danzas más conocidas son:
El machetero y toritos y mamas, japutiqui, cabito cusiri. Se bailan para la Santí-

sima Trinidad, Corpus Christi. 
Sanjuanero para el 24 de junio, en la fiesta de San Juan Bautista, en el pueblo 

trinitario y pueblo canichana.
Otras fiestas patronales en las que bailan son: Virgen Del Carmen, Santa María 

Magdalena, Santa Ana, San Ignacio de Loyola, San Lorenzo, Asunta, San Joaquín, 
Santa Rosa, San Ramón, San Miguel, San Francisco Javier, etc.



La Escuela de Música de San Ignacio 
de Mojos: De la imposición a la
expresión de una identidad indígena
Raquel Maldonado Villafuerte y Antonio Puerta1

Desde el momento en que la imposición y la violencia irrumpieron en el continente 
americano, avasallando con los derechos de existir y de expresarse de los nativos, se 
creó un nexo entre Europa y América Latina basado en la supremacía del más fuerte.

Los colonizadores, con un acusado sentimiento de superioridad, intentaron 
anular cualquier manifestación cultural de los nativos, para tratarlos como seres 
incapaces de sentir o pensar por sí mismos. Dentro de ese contexto, los jesuitas 
resultaron “extrañamente piadosos”, aunque sin desterrar sus prejuicios, respe-
tando la vida de los potenciales fieles en pos de un objetivo político-religioso, con 
la certeza de que la cultura dominante –la suya– era la única válida y reconociendo 
en los indígenas, más allá de las aptitudes naturales para la música u otras manifes-
taciones artísticas, su obediencia.

Cuando nos planteamos descubrir los rasgos que definen la identidad beniana 
debemos hacerlo con un sentido crítico y realista. 

La práctica del barroco misional, acompañada del reciente resurgimiento de 
escuelas musicales, orquestas y coros en las antiguas misiones jesuíticas, se ha con-
vertido en tema de polémica en torno a lo que algunos puristas consideran un ejer-
cicio de neo-colonialismo, sin tomar en cuenta que el día de hoy estamos hablando 
de una expresión cultural aprehendida por los indígenas hace tres siglos y que, 
desde entonces, han mantenido de forma voluntaria.

¿Se puede soslayar el hecho de que en San Ignacio de Mojos, por ejemplo, los 
taitas siguen cantando y tocando sus violines, su flauta, su clarinete y sus bajones 
en cada misa matutina dominical o en montones de fechas señaladas del calendario 
litúrgico? ¿Se puede obviar que lo que interpretan, aunque distorsionado por el 
paso de tiempo y la paulatina pérdida de sus primitivos conocimientos musicales, 
es ese barroco misional que surgió de la fusión de la música que en la época se 
ejecutaba en Europa y de la música nativa, de raíces precolombinas? ¿Se pueden 
ignorar las miles de partituras manuscritas que todavía en los albores del siglo XXI 
guardaban celosamente algunos taitas en sus comunidades, transcritas con esmero 
por ellos mismos o sus antepasados a medida que se deterioraban por los rigores 
del clima tropical y la precariedad de su forma de vida? ¿Se puede sostener que de-
trás de estas manifestaciones tan palpables de protección de la memoria colectiva 
del pueblo mojeño no se encierra una defensa de su identidad?

La Escuela de Música de San Ignacio de Mojos, que recupera y difunde el tesoro 
barroco de la época en la que los jesuitas inundaron nuestras selvas de afinados so-
nidos que acercaban a sus nuevos discípulos al Dios de los cristianos, surge a partir 
de dos necesidades. La primera, cultural, por lo que entraña rescatar una práctica 

1	 Musicólogos, residentes de San Ignacio de Mojos.



la escuela de música de san ignacio de mojos 155 

musical que se está extinguiendo. La segunda, social, porque a través de los pen-
tagramas establece un espacio educativo y creativo que permite a niños y jóvenes 
una educación integral, sin distinción de sexos. 

Durante el siglo XVII y principios del XVIII, la música en Europa atravesaba 
cambios trascendentales. Los estilos antiguo y moderno de composición, que han 
pasado a la historia con los nombres de renacentista y barroco, respectivamente, 
pugnaban por la supremacía. Con la consolidación del sistema tonal, la teoría mu-
sical encontró por fin la forma de unificar códigos y maneras de hacer música en 
el viejo mundo. El auge de la polifonía dio lugar a la composición de obras de gran 
envergadura, sacras y cortesanas. Los principales consumidores de música culta 
estaban en los palacios y en las iglesias, donde sucedían las misas, las sinfonías, 
las óperas, los recitales de teclado y los conciertos de música de cámara. De todas 
esas fuentes bebieron los jesuitas que luego emprenderían su singladura a través 
del océano.

Resumir en barrocas las influencias que trajeron los hijos de Loyola a Latino-
américa sería incorrecto e ingenuamente reduccionista. Cada misionero tenía di-
ferentes experiencias musicales, diferente edad y, por consiguiente, aplicaba dife
rentes métodos en su enseñanza y con diferentes contenidos. Antes de cruzar el 
Atlántico, los jesuitas se preparaban para los distintos oficios que iban a desempe-
ñar en las reducciones y desembarcaban con un bagaje heterogéneo, especialmente 
acusado en la música, por la larga disputa entre los representantes europeos de la 
escuela antigua y de la moderna.

La variedad instrumental caracterizaba al estilo antiguo, cuyas composiciones 
para familias de instrumentos eran típicas. Sin embargo, germinaba un proceso 
de desarrollo de los instrumentos de viento y cuerda, que suprimieron el uso de 
algunos otros de poca intensidad o escaso registro. Una vez que se imponía el de 
mayores posibilidades, el antiguo se desechaba.

 Junto a la música renacentista y barroca, que por entonces no se habían bau-
tizado como tales, también llegaba la profana o popular, perteneciente al folklore 
del pueblo o región de procedencia de cada misionero europeo; música de trazo 
melódico simple y forma repetitiva, que fue adaptada sin dificultad a los instru-
mentos nativos del lugar. Esta música, acompañada de la danza, se introdujo en 
las manifestaciones folklóricas de los indígenas, que forman parte hoy en día de las 
costumbres más arraigadas del pueblo mojeño.

 La poderosa influencia cultural que se ejercía en las escuelas de las misiones no 
garantizaba que la música culta europea sonara como en el continente de origen. 
Los indígenas la “interpretaban” y es importante hacer hincapié en el concepto de 
“interpretar” la música, porque en este proceso de enseñanza y aprendizaje, ellos, 
creativos por naturaleza, con personalidad propia y con su particular imaginario 
sonoro, reproducían la partitura a su manera. De este intercambio cultural surge el 
concepto de “barroco misional”. 

La música nativa se ejecutaba principalmente en el marco de las festividades 
religiosas. Las diferencias entre ella y la música culta europea resultaban evidentes, 
pero no eran tan acentuadas respecto a la popular del viejo mundo, de caracterís-
ticas similares.

Por aclarar conceptos, al referirnos a la música nativa, hablamos de la que se 
hacía antes de la llegada de los jesuitas, que ha conservado sus características for-
males, instrumentales y estéticas.

Podemos distinguir la música nativa de la escolástica o culta mediante dos 
características que definen aquélla. Por un lado, la economía de recursos, porque 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA156 

La religión se convirtió en el 
regulador de la actividad cultural 

de las misiones.

la música nativa utiliza pocos elementos, entendiendo como tales los tonos, las 
melodías y las posibilidades instrumentales. Un buen ejemplo es el chuyuí. Por 
otro, su forma cíclica, porque la música nativa se define por el uso de la repeti-
ción, a veces exacta y a veces con ligeras variaciones. La marcha del machetero nos 
serviría de modelo.

Estas reglas son comunes a casi toda la música nativa del mundo y conviene re-
conocerlas en el momento de definir qué es nativo, qué es folklórico y por último, 
qué es europeo.

Evidentemente, los testimonios de los jesuitas nos han ayudado a determinar las 
músicas que ya existían cuando ellos llegaron y que se han mantenido hasta nues-
tros días. Es erróneo, por ejemplo, calificar de música nativa a la que acompaña al 
torito, al sarao o a la mayoría de las danzas que integran el folklore beniano.

 El folklore representa las costumbres de cada pueblo y no distingue si han sido 
adquiridas por la influencia europea o le precedían. Por eso conviene separar lo 

folklórico, que abarca toda expresión artística de un pueblo, de lo es-
pecíficamente nativo, que nos ofrece pistas sobre la estética musical 
previa a los jesuitas en esta región que ahora llamamos Beni.

Otra manera de diferenciar la música nativa de la folklórica es 
mediante la danza. Las máscaras, tan típicas en la zona, proceden en 
realidad de Europa, de bailes tradicionales o músicas populares de 

distintas regiones que acompañaron a los misioneros en su travesía y que fueron 
adaptadas a los instrumentos nativos e interpretadas por los indígenas.

Al hablar de música, hablamos de un lenguaje asemántico, pero que necesita de 
un sistema de codificación. La cultura europea lo elaboró y con él nació la partitu-
ra. Pero esta es poco más que una sugerencia.

Una vez que los indígenas aprenden a leer y escribir música, son capaces de 
interpretar las partituras, interpretarlas como ellos creen, como ellos sienten, como 
ellos imaginan. Sólo algunos aspectos son codificables; los técnicos, por ejemplo, 
pero no los expresivos. Cada individuo percibe y siente de manera muy particular. 
Algunos rasgos pueden ser comunes a una cultura comunitaria, pero la impronta 
personal es inevitable.

El hecho de que algunas músicas tengan más características nativas que euro-
peas, o viceversa, obedece a la interacción de ambas culturas, que no siempre se 
resuelve de la misma forma. 

La Compañía de Jesús tenía el objetivo claro de catequizar y, para lograrlo, sus 
misioneros eran conscientes de que debían ser tolerantes o permisivos con algu-
nas creencias y costumbres de los nativos, pero de ninguna manera fomentarlas. 
Al tratarse de una intromisión pacífica y basada en intereses mutuos –los jesuitas 
ofrecían protección y los fieles sus almas–, el mestizaje cultural fue inevitable.

De esta manera, se formaron escuelas de música, cuyos miembros cumplían la 
función de realzar las celebraciones religiosas, en las que tampoco se discriminaba 
a los conjuntos de música nativa que eran del gusto de los sacerdotes.

La religión se convirtió en el regulador de la actividad cultural de las misiones 
y, gracias a ella, a la profunda fe de los indígenas, han llegado hasta nuestros días 
las maravillosas muestras folklóricas de las fiestas de los pueblos o los velorios de 
santos. En San Ignacio de Mojos, por ejemplo, se mezclan vestigios de prácticas 
de música europea –encarnadas en el coro de taitas–, nativa –como la marcha de 
macheteros– y folklórica, representada en danzas como el sarao, el ciervo o el to-
rito, entre otras. Con la particularidad de que todo ello converge en una fiesta de 
carácter religioso.



la escuela de música de san ignacio de mojos 157 

Si los indígenas no hubieran considerado sagrada la música, seguramente no la 
habrían conservado. El extrañamiento de los jesuitas y el nefasto comportamiento 
de los sacerdotes que en un principio les sucedieron, supeditando los intereses de la 
colectividad a los suyos propios, provocaron una huída masiva de indígenas hacia 
la selva, su antiguo hogar y el único sitio donde se creían a salvo, ellos y sus creen-
cias; su cultura, en definitiva. 

Desde fines del siglo XIX hasta hace pocos años, indígenas principalmente 
trinitarios protagonizaron movimientos mesiánicos de corte anticolonialista que 
conocemos como la búsqueda de la Loma Santa. Huyendo de la tiranía a la que les 
sometían los carayanas, emprendieron el éxodo y, de forma intermitente, vagaron 
durante años por gran parte del territorio beniano, llegando incluso hasta el norte 
del vecino departamento de La Paz, desde donde muchos regresaron a la zona del 
actual TIPNIS (Territorio Indígena Parque Nacional Isiboro Sécure) para conti-
nuar su peregrinaje. La mayoría de los actuales músicos trinitarios diseminados 
por esta región, de una franja de edad entre los 35 y los 50 años aproximadamente, 
ha nacido en el Alto Beni, usando la expresión que ellos manejan cuando se les 
pregunta al respecto. 

Liderados por distintos profetas, que provocaron el abandono de unas comuni-
dades y la fundación de otras, persiguieron durante décadas el señuelo de la tierra 
prometida que Dios tiene reservada para el pueblo mojeño en algún rincón de la 
selva, el mito de la tierra sin mal, donde habrá vida en abundancia para ellos, sin 
hambre y sin enfermedades, lejos de la amenaza del blanco, causante de sus des-
gracias. En definitiva, la fe y la esperanza de un destino de prosperidad, un destino 
mágico, fueron sus estímulos.

Con ellos desafiaron las inclemencias meteorológicas, los accidentes geográfi-
cos y las fieras salvajes de un medio hostil como el tropical, sobre todo en las zonas 
selváticas, para adentrarse en los rincones más inhóspitos, a menudo a través de 
una jungla inaccesible, cargaron sólo con lo más elemental para la supervivencia 
–un poco de ropa, la cama, el machete, el arma, charque y frutos secos–, pero tam-
bién sus rosarios, sus cuadernos repletos de sermones, oraciones, salves, cantos de 
vísperas de santos, cantos de penitencia y de alabanza, sus violines, sus partituras, 
algunas imágenes religiosas y acaso una vieja campana cuyos tañidos, si supiéra-
mos descifrarlos, nos descubrirían la apasionante biografía de líderes investidos del 
aura de los profetas, que consagraron su vida a un sueño.

A mediados del pasado junio, la Escuela de Música de San Ignacio de Mojos 
lanzó una ofensiva para rescatar miles de partituras manuscritas que todavía esta-
ban diseminadas por el amplio territorio beniano como vestigios de la época jesuí-
tica, en especial en las zonas habitadas por los buscadores de la Loma Santa o sus 
descendientes. Culminaba así un amplio proceso de investigación emprendido un 
año antes, recabando información entre los indígenas y personas vinculadas a la 
Iglesia Católica, para averiguar dónde había más posibilidades de encontrar este 
valioso material. Pero junto a las partituras, aparecieron decenas de cuadernos, 
que genéricamente llamamos “doctrinarios”, que contienen fundamentalmente 
sermones, oraciones y cantos religiosos, en castellano, latín o lengua nativa, en es-
pecial la mojeño-trinitaria, a veces acompañados de partituras. 

El Archivo Misional de Mojos, conservado en la parroquia de San Ignacio, con-
taba aproximadamente con unas 2.700 páginas de música, sin contar fotocopias, 
antes de emprender estas expediciones. Desde entonces hasta ahora casi ha cua-
druplicado esa cifra, con documentos de un valor incalculable, que rescatan no 
sólo melodías, sino la historia de un pueblo, que es la que en realidad se escucha 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA158 

detrás de esas notas. La mayor parte de la colección representa un repertorio para 
el año litúrgico, aunque también existen algunas piezas puramente instrumentales 
y unas pocas de carácter profano. Los cuadernos que hemos mencionado, todavía 
sin analizar, añaden varios miles de páginas más, al margen de las musicales, a esta 
impresionante colección que empezó a recopilar hace años el jesuita Enrique Jordá.

Estamos hablando de uno de los archivos históricos más grandes no sólo de 
Bolivia, sino de Latinoamérica entera, pero también de un testimonio de religio-
sidad invaluable. 

Todas estas partituras han sido copiadas en repetidas ocasiones desde la expul-
sión de la Compañía de Jesús de Latinoamérica y guardadas como tesoros. Algu-
nas de ellas aún son interpretadas por los indígenas en sus celebraciones religiosas. 
Sólo algunas, porque ninguno de los músicos actuales de la zona sabe descifrar 
un pentagrama. Han aprehendido este legado escuchándolo e imitándolo y hace 
tiempo que copian las partituras como quien copia un dibujo. Eso explica su de-
generación actual.

La mayoría de estas comunidades tradicionales está situada en el TIPNIS, a lo 
largo de los ríos Sécure, Ichoa e Imose. En algunos casos, su vida cotidiana está im-
pregnada de un misticismo y fervor cristianos que evocan el tiempo de las misiones 
jesuíticas, pero con la diferencia de que ahora son dueños de su voluntad y credo y 
responsables de salvaguardar esta herencia religiosa y cultural que es expresión de 
su propia identidad.

 Al ver cómo vive esta gente, cómo celebra sus fiestas, cualquier discurso indi-
genista o folklorista resulta un poco absurdo. He escuchado y leído teorías que ven 
en el taquirari la única muestra musical auténticamente beniana, cuando tiene más 
rasgos de canción popular española que cualquier otra, y opiniones sesgadas que 
consideran las orquestas barrocas una exaltación de lo foráneo. No hagamos juicios 
precipitados y apelemos a la objetividad para tratar de poner cada cosa en su lugar.

¿Cuándo podemos establecer que una manifestación cultural es una muestra de 
identidad? Cuando su uso es común a una colectividad y esta colectividad se siente 
representada por ella o la considera de su propiedad.

En el caso de los pueblos del Gran Paitití antiguamente reducidos, encontra-
mos una variedad de representaciones culturales que reflejan un mestizaje a dis-
tintos niveles. Esa escala nos permite distinguir la música de la marcha del mache-
tero y la del chuyuí de otras que se tocan en la región, por tratarse de expresiones 
con rasgos más indígenas que las demás. En las restantes danzas, igualmente ri-
cas, la influencia europea es acusada. Pero a todas ellas podemos atribuir rasgos 
de identidad beniana.

También participa de esa identidad el barroco misional, que sobrevive funda-
mentalmente en el templo de San Ignacio a lo largo de todo el año litúrgico y en 
las capillas de algunas comunidades trinitarias desperdigadas por las riberas de los 
ríos Ichoa, Sécure y sus afluentes, directas herederas de los buscadores de la Loma 
Santa. Aunque de forma eventual y a menor escala, perduran asimismo manifesta-
ciones artístico-religiosas análogas en algunas otras comunidades cuando festejan 
a su patrón, como San Lorenzo de Mojos, o en el cabildo de Trinidad en fechas 
puntuales. En cualquiera de los lugares mencionados u otros menos relevantes que 
omitimos, descubrimos un estilo degenerado por el tiempo, porque lo que motiva-
ba a esta gente a conservar la música, no era la música en sí misma, sino su religio-
sidad. Lo importante era el qué, no el cómo. 

Es decir, estos indígenas han conservado la música porque cumple una función 
dentro del templo. La han conservado de acuerdo a sus posibilidades y ha llegado 



la escuela de música de san ignacio de mojos 159 

hasta nuestros días a través de dos conductos. Uno es el manuscrito, copiado una y 
otra vez a medida que se deterioraba el anterior. Otro es la transmisión sonora, el 
equivalente a la tradición oral que ha salvaguardado la mitología y las leyendas de 
estos mismos pueblos. Es decir, los indígenas escuchaban esa música y la reprodu-
cían. Lamentablemente, esta última forma de traspasar la información no ha sido 
demasiado fiel para la música, aunque ha evitado que su uso se extinga, lo cual ya 
merece un reconocimiento. Composiciones de la época jesuítica, aunque distorsio-
nadas por el paso del tiempo y la pérdida de los conocimientos musicales que los 
antiguos poseían, siguen sonando en la Amazonía boliviana.

Cuando vemos una partitura y luego la escuchamos interpretada por los músi-
cos de la zona, percibimos diferencias considerables. De hecho, resulta casi irre-
conocible, de no ser por la letra y el esbozo melódico. Pero gracias al manuscrito, 
que ha mantenido una fidelidad notable a la partitura original, podemos ejecutar 
esa misma pieza como seguramente hace mucho tiempo lo hicieron los propios in-
dígenas en las misiones. 

Durante nuestras expediciones, hemos escuchado testimonios de personas, 
mojeño-trinitarias en su inmensa mayoría, que lamentan que sus ancestros no les 
hayan enseñado a leer “solfa”, por lo que ellos “así nomás lo tocan” para no perder 
su tradición, su creencia, su fe.

La Escuela de Música de San Ignacio de Mojos nació para subsanar esa caren-
cia, pero no pretende recrear las escuelas de música del tiempo de los jesuitas. De 
hecho, no parte de una filosofía religiosa. En pleno siglo XXI no podemos ni que-
remos obligar a los indígenas a abrazar la religión católica como único credo.

La escuela fomenta sus habilidades creativas y reivindica su derecho a manifes-
tarlas, su derecho a la música. Sin menoscabar, por supuesto, el legado heredado de 
sus abuelos. Todos estos manuscritos sólo pueden ser interpretados con fidelidad 
por gente preparada o instruida en la música. Niños y jóvenes aprenden a descifrar 
esos pentagramas con puntos negros y blancos que ahora son casi un misterio para 
sus abuelos y convierten en armoniosas melodías las partituras preservadas con 
tanto celo por los antiguos.

Aunque a algunos les cueste creerlo, cuando suena el Coro y Orquesta de San 
Ignacio de Mojos, está sonando la historia, una historia que los propios mojeños 
han querido conservar para posteriores generaciones.





Panel 8:
Pintura

	 Panelistas:	Félix Melgar, Hugo Salas, Fernando Aguirre y
		 Raúl Sanchez.
	 Moderación:	Mario González





El hombre mojeño siempre fue 
artista por naturaleza, ya que 

nuestra misma naturaleza
es tan absorbente.

Estética
Félix Melgar Gualujna1

Para hablar de cultura e identidad no basta un solo concepto, especialmente si ha-
blamos de la identidad nuestra, porque es tan rica en su esencia que ha dado lugar 
a varias acepciones que intentan acercarse a una definición más próxima respecto 
de lo que es identidad para nuestra sociedad.

Voy a leer algunos apuntes que hice para esta ocasión. El arte mojeño, el arte 
beniano o el arte amazónico se ha ido perdiendo en la noche de los tiempos, pero 
ha ido dejando indicios, vestigios, huellas a través de grabados, cerámicas, pin-
turas, porque la pintura ha estado estrechamente ligada al quehacer del hombre 
del oriente, del hombre mojeño, manifestando de alguna manera sus sentimientos, 
su vivencia, sus frustraciones y emociones. Ayer le contaba a un amigo que por 
suerte lo único que nace del alma es el arte y la religión, el resto sale de otras partes. 
El intelecto, la razón, la filosofía, la ciencia, las matemáticas salen de otros lados 
pero del espíritu, del alma, salen el arte y la religión. Es por eso que no nos debe 
sorprender que los historiadores hubieran echado mano, primero, del arte para re-
construir la historia del mundo, porque el hombre dejó sus huellas a 
través del arte; las vemos en la pintura rupestre, en las cuevas, en las 
talladuras, en las escultura, en la arquitectura; primero se hizo el arte 
y luego el hombre fue construyendo su propia historia. 

Voy a referirme, ahora, a la pintura como un elemento manifiesto, 
ya que es una técnica que le ha puesto piel, le ha puesto maquillaje, 
le ha puesto superficie a ese arte que al parecer hubiera quedado in-
concluso. Cuando se hizo una escultura, se hizo una talladura, nuestros antepasa-
dos tenían una destreza increíble para la copia y la creación. Pero decía que la pin-
tura la encontramos en nuestra historia a través de los textiles de las vestimentas, 
de las cerámicas y en la arquitectura misma estaba presente el dibujo y la pintura. 
No en vano se sorprendieron los colonizadores cuando vieron gente que trabajaba 
con una destreza, con una habilidad asombrosa para el copiado de obras importan-
tísimas y la creación de otras nuevas. Un nuevo estilo se llamó barroco-mestizo, 
el cual estuvo muy ligado con el tema de la música. El hombre mojeño siempre 
fue artista por naturaleza, ya que nuestra misma naturaleza es tan absorbente. Por 
eso, es imposible describir en una sola obra la maravilla de naturaleza que tenemos 
aquí. De ahí la importancia del arte en la cultura del hombre, ya que ha sido una 
de las funciones más notables que ha tenido. A través del arte se pintaron todas las 
faenas más notables, así como las más nobles: las tristezas, las alegrías, la muerte, la 
fiesta, los velorios, a través de la pintura todo aquello que no se escribió se conservó 
como una imagen donde es muy fácil echarle mano para reconstruir la historia.

Hay una parte importante que nos sintoniza con todo el mundo y es la simbolo-
gía que han utilizado los mojeños en sus propias cerámicas, en sus pinturas, en sus 
vestimentas. Porque asombra la coincidencia que sorprende en las otras culturas 
del mundo, como la cultura azteca, maya, inca, fenicia, asiática; encontramos en 

1	 Artista plástico, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA164 

nuestros dibujos, en nuestros grabados, asombrosas similitudes. Será que estamos 
sintonizados en una misma onda todos los hombres, todo el mundo, porque he-
mos coincidido en algunos símbolos, porque hemos coincidido en la simbología 
del agua, del sol, de la lluvia, del viento en los fenómenos naturales y en la natu-
raleza misma. Hablamos un solo lenguaje, eso no es propiedad de los collas, de 
los egipcios, de los mayas, de los aztecas, de los mojeños, parece que esto va más 
allá todavía, es más grande. Este tema merece un estudio más especializado, como 
es la semiótica, que es la ciencia que estudia los signos y los símbolos, para poder 
entender el universo en que vivíamos en esa época y que hemos ido heredando de 
generación en generación hasta nuestros días. Paisajista dice la gente o paisajismo, 
un estilo muy propio de nuestra región que no se ha hecho en otras partes; cómo 
no valorar este estilo tan particular si la naturaleza misma nos lo exige porque si 
nosotros alargáramos la vista no seríamos capaces de llegar hasta el final de esta 
maravilla. No es lo mismo un paisaje oriental que un paisaje siberiano donde los 
pilares tienen una sola forma, los árboles tienen una sola forma, todos por su mis-
ma geografía, por su misma naturaleza. Nosotros miramos hacia fuera y vamos a 
ver cinco árboles diferentes los unos de los otros, diferentes, y no vamos a terminar 
nunca de pintar estas maravillas de la naturaleza. Entonces, la importancia de todo 
esto está en que, como indicaba aquí mi colega Fernando Aguirre, nada cuesta, 
(para garantizar muchos años de preservación de este arte tan particular) realizar 
alianzas estratégicas entre instituciones que tienen que ver con el arte, gobierno, 
estado, municipio, prefectura y todas las autoridades que tienen el poder de deci-
sión y fortalecer las instituciones del arte, de la música, del teatro, la literatura, la 
pintura, la escultura, la cerámica y, de esa manera, garantizar mil años de historia, 
pero la nuestra. Porque estamos agradecidos con lo que ya nos dejaron; sin embar-
go, debemos garantizar nosotros la fidelidad de nuestra historia, con los mismos 
elementos que nos dejó el pasado: el arte. ¿Por qué?, ¿para qué vamos a fortalecer 
estas instituciones del arte? Porque sin arte no hay cultura, sin cultura no hay his-
toria, y sin historia mucho menos puede haber identidad.



Las artes en el Mojos pre-reduccional
Hugo Salas Maldonado1

“Pronto se apreciaron las magníficas materias primas americanas y los primeros 
carpinteros y laceros que desde la península habían ido, enseñaron las técnicas a 
los indígenas, quienes a su vez aportaron sus conocimientos en el tratamiento de 
las maderas locales, y sus modos decorativos que enriquecieron y modificaron el 
mueble, creando bellas obras que volvieron a España como objetos de lujo… El 
escritorio español recibe diversos nombres, cómodas papeleras en el Alto Perú, 
cajuela en Chile, en la región de Bolivia se llama bargueño mestizo a aquel que se 
aplica a la decoración indígena con las formas europeas. Son generalmente peque-
ños, sin puertas. Ya en el siglo XVIII se popularizaron los bargueños misionales 
conocidos como ‘cajón grande de gavetas’. Para ellos se utilizaban el cedro blanco 
y el colorado o caoba para la marquetería o el jacarandá con incrustaciones de ma-
dreperla, típica labor de las misiones jesuíticas de Mojos y Chiquitos.” (Historia 
del mueble II, http://www.restamueble.galeon.com).

Había elegido la cita, en principio, con el ánimo de que sea el pretexto para in-
troducirnos en el tiempo misional, uno de los referentes más conocidos del arte de 
Mojos; luego, estudiar otras etapas históricas relacionadas con el arte hasta llegar 
al presente. Sin embargo, en el sentido de continuidades y pervivencias, cuando 
mostré a Zulema Lehm una parte del texto no se mostró muy convencida, más 
bien le interesó la referencia al bargueño misional porque es algo que se podría 
producir hoy en día. Por otra parte, la “cultura misional” aún persiste en el mundo 
indígena; por ejemplo, algunos ancianos indígenas aún son capaces de identificar 
sus parcialidades: músicos, sacristanes, etc.; se siguen eligiendo anualmente a los 
cabildantes. Hace unos pocos años murió en San Ignacio de Mojos don Francis-
co Uche que tallaba santos pintados y cuando charlamos con él nos contó que se 
encontraba enfermo porque le habían encargado una imagen y le pidieron que no 
debía pintarla; para él aquello estaba mal porque el color era el alma de la imagen, 
se sentía culpable por ello; nos pareció que esta era la causa real de su enfermedad. 
Esa cultura tuvo dos componentes: indígenas y misioneros jesuitas.

Del Mojos prehistórico, sólo mencionaremos la cerámica, “considerada como la 
más artesanal de todas las artes industriales”, por la cantidad de tiestos encontra-
dos no sólo en las lomas ratifícales y terraplenes, también superficialmente en las 
islas y galerías de monte de los llanos de Mojos. Las investigaciones arqueológicas 
y la cantidad de material cerámico excavado han permitido elaborar secuencias ce-
rámicas para la región, añadidas al trabajo inicial de Erland Nordenskiöld (1913). 
Se han sumado otras: Victor A. Bustos Santelices (1976), Bernard Dougherty y 
Horacio Calandra (1979, 1981-82) y Heiko Prümers (2000, 2001, 2002).

Respecto a los resultados de la loma Mendoza, hubo dos periodos de ocupación: 
el primero, de 700 a 1200 d.c. y el segundo, de 1300 a 1400. Se determinaron cuatro 
fases cerámicas en el primer periodo que mantienen una continuidad estilística, 
aunque ciertos atributos morfológicos y decorativos van desapareciendo y otros se 

1	 Investigador, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA166 

van añadiendo a lo largo de casi 500 años. De la última fase merece una atención 
especial la cerámica pintada, afortunadamente podemos mostrarla. El postulado 
de la existencia de dos periodos de ocupación se basa en una ruptura estilística, tec-
nológica y morfológica del material cerámico de la fase 5 y es apoyado por los datos 
de carbono 14, los cuales muestran una laguna temporal de casi 100 años entre los 
fechados de la fase 5 (1300-1400 d.c.) y los de la fase 4 (1000-1200 d.c.).

Del periodo colonial previo a las reducciones jesuitas sí se tienen noticias más 
concretas por los relatos de los exploradores españoles y, fundamentalmente, por las 
noticias de los primeros jesuitas que pisaron Mojos. Basándonos en Denevan y Eder, 
presentamos a continuación una selección de referencias del arte pre-reduccional.

Cerámica
El padre Marbán (1898:150) anotó la alfarería fina de los Mojos, a menudo con 
pinturas de diferentes animales o grabados, según el padre Castillo (1906:130). 
El padre Castillo (1906:320) afirmó que “todo lo que es de barro que lo hay muy 
bueno…(con) muy vistoso barniz”.

Tejido
“El telar vertical o arauak actualmente lo utilizan las tribus de sabana y en Mojo 
tenía probablemente un origen precolombino” (Denevan). Altamirano (1891:107) 
dijo que las paredes de las cabañas baure estaban cubiertas de tapices de curiosos 
tejidos. El padre Marbán (1898:148) escribía en 1676 que los Mojo llevaban todos 
sus tipoys nuevos de algodón a Santa Cruz para cambiarlos por cuchillos, hachas, 
machetes y utensilios de estaño y plata.

Pintura y tallado
Ayudan poco las noticias de los primeros exploradores españoles de Mojos en el 
sentido que los indios movima no pintaban y que los indios mojos eran pintores ex-
quisitos. Un miembro de la expedición de Solís Holguín informó que los torocosis 
(mojo) poseían muchos peces de madera y pájaros pintados (Lizarazu, 1906.176). 
“…si atiendo a su imaginación, agudeza de los sentidos exteriores o la destreza 
ilimitada para copiar cualesquier obras mecánicas, considero –con el permiso de 
los europeos– que cuanto les superemos en ingenio y facilidad de ir añadiendo no-
vedades a las novedades, otro tanto nos aventajan (los indios de Mojos) en cier-
ta destreza admirable para copiar cualquier cosa” (Eder, 1772). Se pintan, o más 
exactamente se manchan y colorean el cuerpo con dos colores: de rojo, con el fruto 
de un árbol que produce una vaina con granos rojísimos… y el otro… de un tono 
obscuro a otro violáceo” (Eder, 78).

Arte plumario
En 1695 entró el padre Zapata a una aldea grande que tenía plaza, calles y un tem-
plo; la gente vestía plumajes y mantas; un gran fuego ardía de noche y de día; se 
sacrificaban ciervos, conejos y pájaros (Eguiluz:1884:33-36). Eran los cayubabas. 
“Merecen mencionarse en primer lugar los trabajos que hacen con plumas. No han 
recibido de los europeos las reglas y método de este arte, pues ya los aprendieron 
cuando vivían en el monte. Arrancan las plumas más pequeñas del pecho de las 
aves o de debajo de las alas y las reúnen; ofreciéndoles América plumas de tantos 
colores cuantos un pintor puede plasmar –y aún mucho más vivos– les es fácil re-
unir con poco trabajo una gran abundancia de ellas; combinadas artísticamente, las 
cosen a una tela, pero de manera que quede cubierta toda la labor y que las plumas 



El arte en Mojos 167 

De hecho, para los misioneros 
se usaba el arte como “vehículo 

de doctrina”.

queden apretadas entre sí con tal belleza, que parezcan nacer de allí. Imitan varias 
aves, animales o incluso, hombres blandiendo el dardo o pescando:” (Eder:320), 
“pero por lo general poseen numerosos papagayos de toda especie y otras aves, 
con cuyas plumas los danzarines adornan la cabeza, las manos y los pies (Eder:83).

Arte misional
Al referirse a las reducciones fundadas por los jesuitas en Mojos, Block expresa: 
“en estos enclaves, jesuitas e indios trabajaron por levantar ciudades en la selva. 
Aunque los poblados tuvieron unos inicios modestos, a comienzos del siglo XVIII 
ya se habían hecho tan grandes y primorosos, que deslumbraban a los visitantes de 
Mojos”. Desde una perspectiva artística, la época comprendida entre 1682 a 1767 
fue excepcional porque esa notable producción en artes, que aún sigue fascinán-
donos, sólo fue posible en una sociedad donde la práctica del arte era rutinaria. Si 
hasta parece que el “pacto reduccional”, mencionado por René Moreno, necesario 
para el funcionamiento de las reducciones, era un pacto pro-arte.

De hecho, para los misioneros se usaba el arte como “vehículo de doctrina”, 
además de que algunos de ellos eran también artistas. Por la par-
te indígena, el aporte se debe considerar desde una doble posición: 
como receptor y como productor. En otras palabras, el papel del 
indígena como receptor frente al emisor sacerdote jesuita no fue 
en ningún caso pasivo, sino más bien activo, de reinterpretación: 
los préstamos culturales fueron redefinidos. “La cultura del re-
ceptor implementaba esa mecánica para conservar su propia identidad y además, 
para hacer comprensible el préstamo desde su propia cosmovisión”. Una cita de 
Levinton aclara ello: “la aparición de animales, flores y frutos regionales en las 
pinturas y esculturas de los pueblos misionales sólo se puede visualizar como el 
resultado de una copia surgida de una mano acostumbrada a una percepción to-
talmente diferente a la de los artistas barrocos”.

Sin duda, las aportaciones europeas de mayor importancia y permanencia se 
realizaron en la escultura y la pintura, incorporando algunos materiales y técnicas 
indígenas. Las tradiciones europeas para la talla, ensamblaje, incrustado y tornea-
do de la madera, así como las del dorado, policromía y estofado de madera, implan-
tadas a mediados del siglo XVI por los artistas emigrados, tuvieron una notable 
evolución, como innovaciones técnicas y decorativas, especialmente durante el 
barroco. Respecto al jesuita bávaro Adalberto Martereer, establecido en San Pedro 
de Mojos, que trabajó como arquitecto, decorador y sobre todo como escultor y 
tallista, dice Teresa de Mesa: “usando las ricas variedades de madera de la región y 
ayudado por los indios del lugar, creó esa cantidad de relieves y esculturas que tan-
to admiraba el naturalista francés y que le parecían hechas en Italia. De Martereer 
son los cuatro relieves que se conservan en la catedral de Santa Cruz”

No cabe la menor duda de que los indígenas aportaron la mano de obra califi-
cada al arte de la Nueva España desde la llegada de los españoles, si bien permane-
cieron en el anonimato y sin dejar constancias documentales de su participación.

Llevar a cabo el proceso de evangelización, incorporando a los indígenas al 
mundo cristiano de occidente, abrió la posibilidad de aprovechar las buenas apti-
tudes artísticas que habían demostrado los indios, mediante la utilización de una 
novedosa iconografía, introduciendo técnicas y proporcionando vías de expresión. 
La falta de artesanos españoles capaces de producir los objetos indispensables para 
el culto y liturgia motivó a los frailes a establecer talleres en las misiones, donde 
además de elaborar objetos artísticos para servicio de la liturgia, podían instruirse 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA168 

a los indios conversos. “Una parte importante de la catequesis de adultos (en las re-
ducciones) estuvo centrada en el empleo de ilustraciones visuales de los abstractos 
dogmas de la nueva fe. Pinturas mostrando personajes santos e imágenes extrate-
rrestres, en especial la bienaventuranza celestial y el tormento infernal… estas telas 
con frecuencia las habían producido y conservado artistas andinos, trasladándose a 
las reducciones para su uso allí” (Block, 174-175).

Escuela de dibujo de Mojos
En 1790 el gobernador Lázaro de Ribera inaugura la escuela de dibujo en el “pue-
blo” de San Pedro; para 1804 llegaron a existir escuelas en casi todos los pueblos 
de la provincia.

“El primer paso lo daría en 1786 al llevar a la provincia un oficial pintor con 
el sueldo de 300 pesos anuales, y el encargo de pintar once retratos de Carlos III 
destinados a las salas consistoriales de otros tantos pueblos. El artista cuyo nombre 
ignoramos era poco diestro, pero obtuvo un gran éxito entre los indios, que no se 
despegaban de su lado con tal de verlo trabajar, no vaciló uno de ellos en comprar 
una de sus pinturas a costa de todo su caudal (fue el caso del maestro de capilla 
Miguel Hielmani que pagó 4 pesos por una pintura con las armas de justicia). Al 
cabo de poco más de un año de labor de dicho pintor, Lázaro Ribera consideraba 
que los indios habían mejorado el gusto y variedad de las telas y otras obras que allí 
producían, con lo que hallaban confirmación práctica las teorías de los economis-
tas de su devoción”.

El 25 de septiembre de 1789, el gobernador se dirigía a la Real Audiencia de 
Charcas, informando que el pintor Manuel de Oquendo, de talentos muy supe-
riores a los de su antecesor, ofrecía pasar a Mojos por sólo 400 pesos anuales y la 
manutención, con el fin de pintar los retratos del nuevo soberano y regentar una 
escuela de dibujo. En seis u ocho años –comentaba Ribera– podrían instruir a 
algunos jóvenes de cada pueblo, que a su vez abrirían escuelas en sus respectivos 
lugares. El 3 de octubre, la Real Audiencia aprobó el proyecto e impuso como 
únicas condiciones las siguientes: Primero, que la escuela se estableciese en San 
Pedro, capital de la provincia, y que a aquella concurriesen tres o cuatro mucha-
chos de cada pueblo; segundo, que Lázaro de Ribera, que tenía buenos conoci-
mientos en el asunto, informase a la audiencia sobre la conducta de Oquendo y 
remitiese anualmente algunas muestras de las labores de los alumnos para conocer 
sus progresos (Ibíd.).

Oquendo debe haberse trasladado pronto a su destino, pues por lo menos los 
primeros retratos del rey y la reina quedaron terminados en enero de 1790, pu-
diéndose realizar el 1 de febrero su solemne instalación pública en el pueblo de 
San Pedro, acompañada de repique general de campanas y salvas de artillería. Dos 
orquestas que totalizaban 35 instrumentos entre violines, flautas, etc., amenizaron 
los festejos junto a más de 200 músicos portadores de instrumentos autóctonos 
de paja y caña. Al informar sobre la ceremonia, Lázaro de Ribera acompañó unos 
dibujos a escala de 7 flautas indígenas y de un indio tocando la flauta que segura-
mente habrán sido ejecutados por Oquendo. Envió también varias composiciones 
musicales fruto de la imaginación de los indios con las correspondientes letras alu-
sivas a los retratos de los soberanos.

Siguiendo el ejemplo de lo ocurrido en San Pedro, los indios de Trinidad quisie-
ron repetir los festejos en su pueblo para el 25 de agosto y como Lázaro de Ribera 
objetara que no tenían una habitación decente donde colocar los retratos, fabrica-
ron en menos de un mes un caserón de adobes y buenas maderas compuesto de dos 



El arte en Mojos 169 

habitaciones inferiores y una de 27 varas de largo, en el que instalaron las reales 
efigies. Sobre la puerta de la iglesia lucía el escudo de las armas de sus majestades, 
obra de talla primorosamente trabajada por los indios de la nación Canichana. El 
entusiasmo fue parejo al de San Pedro y parecidos los actos celebratorios.

El método de enseñanza seguido por Oquendo fue le habitual en la época, o sea 
la copia de modelos ejecutados por buenos autores. Al cabo de pocos meses de fun-
cionamiento, hicieron tales progresos los jóvenes indios Pablo Heugene, Francisco 
Avirá, Jasé Guayacho, Benito Guacayane, Manuel Salvador Noe y Bartola Hojea-
ri, que en diciembre de 1790, Lázaro de Ribera podía remitir a la Real Audiencia 
del distrito cuatro dibujos en negro y dos sanguinas copiadas por los alumnos ci-
tados de otras tantas cabezas grabadas por Le Brun. Un certificado de Manuel de 
Oquendo, maestro pintor de esta provincia, atestiguaba que las copias habían sido 
realizadas sin que él hubiera intervenido en su corrección o enmienda. Quizá aquí 
radicaba la causa de la justeza de los dibujos, pues, según Lázaro de Ribera, en sólo 
seis meses de estudio los indios superaron en tal forma al maestro que ya no pudo 
ejercer de maestro de sus aventajados discípulos.

No obstante las deficiencias del profesor, el gobernador consideró la experien-
cia de San Pedro lo suficientemente alentadora como para establecer otras escuelas 
de dibujo en los pueblos de Concepción, Trinidad y San Ignacio. Por un decreto 
expedido por Ribera durante una visita realizada en 1792, sabemos que la de Con-
cepción era dirigida por Javier Valdivieso, quién enseñaba dibujo y pintura, y que a 
ella acudían en ese año no sólo muchachos del pueblo, sino algunos procedentes de 
la primitiva escuela de San Pedro. De aquel primer grupo de alumnos, el que más 
parece haberse destacado es Pablo Heugene, al que en 1796 encontramos al frente 
de la escuela de San Pedro. 



La pintura en el Beni
Fernando Aguirre Muñoz y Raúl Sánchez1

Quiero definir al artista en unas palabras: es la persona que se dedica al manejo 
de la forma. Entonces, el artista entra en todos los rubros, ahora vamos a hablar 
específicamente de la pintura. Mario Portales, Pablo Velasco, Ernestina Ávila, que 
fue costumbrista y manejadora de la figura humana, Mauro Méndez, polifacético 
en la pintura dedicado a otro campo también, escudriñando en el repujado en cuero 
y tallado en madera, Juan Carlos Aguirre. Aquí quiero hacer una pausa, porque 
justamente desde el momento en que Juan Carlos comienza, en la época del 70, 
impone un estilo, una tendencia que es la que rompe con el costumbrismo y existe 
una nueva corriente, donde la estilización por los colores ocre dan una nueva defi-
nición tridimensional a los espacios y a la conformación espacial de los ambientes. 

En la época actual, se cuenta con artistas como: Bustamante, Franklin Muñoz, 
Moreno, Raúl Sánchez, Téllez, Zabala, Jaime Chávez, Barba, Juan Carlos Hur-
tado, Sixto Roca, Tania Ávila, Félix Melgar, Mariano Pinto y muchos otros, que 
realmente se están destacando pero con menor incidencia departamental. Este gru-
po ha ido forjándose individualmente sin ayuda de nadie. Yo creo que la pintura ha 
sido el campo donde nadie ha ayudado a nada y ha sido una isla permanentemente 
porque no ha motivado; quién sabe, tal vez se deba a la no profundización, porque 
no se ha llegado mantener y llegar a la cúspide de una tipología regional que nos 
identifique; no hay una marca, ese es el termino en lo comercial, pero nosotros en 
términos artísticos utilizamos la tipología que es la caracterización general de dise-
ño. Entonces yo creo que eso nos ha faltado.

En el tema institucional, tampoco lo hemos logrado. En los temas culturales 
solamente los pintores hemos ido a exponer y conformar toda la programación de 
los sucesos que cada año y cada mes se realizan en los actos culturales. “Los pin-
tores pasen y expongan sus cuadros”, dicen, pasa el acto y dicen: “muy bien, vean 
cómo los llevan”. Los pintores hemos estado marginados, y seguimos así y no so-
lamente en el tema cultural, sino en el institucional y del quehacer. Hasta ahora no 
ha habido un pintor que sea diputado, hasta ahora no ha habido un pintor que sea 
constituyente, y es importante que los artistas participemos porque somos los que 
establecemos las tendencias, somos los que forjamos la historia con la expresión, 
porque la historia se da en los términos de la prueba fehaciente que es el diseño, 
el arte. Surge otro grupo también, de una empresa que vende pintura que es la 
empresa Monopol, que permanentemente da la posibilidad de hacer pintura, pero 
eso nosotros lo catalogamos como “spotismo” (de spot) porque van aprendiendo 
de un diseño dado. Se están saltando etapas, pero también es válido porque poste-
riormente cada pincelada que dan es motivo de cuestionamientos, desde el origen 
hasta la técnica

En conclusión, se puede determinar que:

–	 No se ha forjado una tipología de pintura regional.

1	 Artistas plásticos, residentes de la ciudad de Trinidad.



la pintura en el beni 171 

–	 Se debe insertar a la pintura en nuestra sociedad y, para hacerlo, el artista tiene 
que ser reconocido como tal, tiene que darse su espacio, lo que no ha sucedi-
do hasta ahora por muchas razones que también entran en las definiciones de 
nuestra identidad regional.

–	 Es necesario modificar las leyes para que se apoye al artista, donde se le dé la 
seguridad social, el respaldo institucional, la cobertura económica y financiera 
para que pueda trabajar y producir. Entonces, hay que modificar la ley y este 
es un planteamiento que nosotros lanzamos aquí y que tiene que ser digerido y 
asumido por este gran grupo cultural. 

Se ha hablado y se ha especificado claramente acerca del arte, pero yo creo que 
tengo la responsabilidad de mostrar, complementariamente y en forma definitiva 
y específica, lo que fue el tema de la pintura. La pintura, en sí, no ha tenido mucha 
relevancia en forma independiente, desde la época anterior a los jesuitas y pre-
cristiana. Solamente se vio, como mostró Hugo Salas, que la pintura quedó mime-
tizada en la cerámica, que fue un medio de expresión. Y todos nos preguntamos 
por qué pocos ejemplos son relevantes; el clima y el medio son factores importantes 
para ser enemigos del arte. En la cerámica, la que se ha consolidado en los espacios 
de tierra dura, tierra negra, es la que hemos logrado rescatar en algunos lugares 
arqueológicos. Es muy diferente al altiplano, el clima ayuda y está plasmado en la 
piedra; las pinturas rupestres se mantienen todavía, lo que es muy difícil aquí. Pero 
ya se hizo un intento: la Misión Mojos, a través del convenio japonés, ha logrado 
consolidar los petroglifos en la parte del Iténez, y pueden ser un detalle de muestra 
de la cultura anterior a la era pre-cristiana. Entonces, comienzo mi introducción 
para decir que muy poco se conoce de la cultura, específicamente de nuestra re-
gión, pero sí se puede percibir que existió desde antes de la llegada de los jesuitas, 
existió una pintura rupestre, con petroglifos regados por toda la extensión de Mo-
jos y la Amazonía. Una parte está siendo descubierta, investigada en las cachuelas 
del río Iténez, entre el Fuerte Príncipe Ribera y el antiguo Fuerte Concepción, 
existentes en varios motivos repetitivos en círculos concéntricos y espirales.

En la etapa pre-jesuítica, el arte se vio plasmado fundamentalmente en la cerá-
mica y en la indumentaria. Hugo Salas también describió que la vestimenta era un 
tejido de hojas y de algodón. Ahí era donde se plasmaba el arte, y había actos de 
conmemoración donde los atuendos adquirían una forma diferente de expresión. 
Para conmemorar esas festividades se pintaban los atuendos, se usaba plumajes; 
entonces eran muy diferentes a los de la vida diaria. Yo quiero decir que los mate-
riales que se utilizaban, que es lo que más nos interesa para poder plasmar el tema 
de la pintura, eran raíces, resinas, frutas y hojas, que estampadas con los ocres de 
la tierra daban colorido por la composición de sus pigmentos. Justamente, valga 
la aclaración, casi todas las pinturas que se manejan hoy en día están hechas con 
base en pigmentos naturales. Por ejemplo, un pigmento natural que yo he utilizado 
para hacer pinturas es el urucú. Entonces, en la etapa jesuítica es cuando aparece 
la influencia en los nativos, que absorbieron tímidamente las técnicas traídas por 
los jesuitas. Se enseñó solamente a algunos que se destacaron. Entonces, existió 
el diseño a lápiz y al carbón; al hablar de lápiz, era por los elementos punzantes 
con los que podían hacer demarcaciones y graficaciones. En esa esa época llegó la 
influencia de algunos jesuitas y españoles también al altiplano. En la época del Re-
nacimiento se fue dando toda la pintura y toda la gran corriente que nos gobierna 
hasta ahora, de los grandes pintores que indirectamente han ido influyendo con un 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA172 

formato a la pintura regional, pero muy tímidamente. No llegaba hasta aquí por el 
transporte, la locomoción y todo tipo de problemas. Se intentaron hacer escuelas 
aquí; hubo una escuela, cita Hugo Salas, que se quiso instalar en San Pedro porque 
era un polo. Todos sabemos que ahí se forjaban las campanas; muchas de las cam-
panas están en España sonando para otros campos. Entonces, se estableció ese polo 
para ser un polo artístico cultural, pero no tuvo una incidencia directa porque los 
indígenas que seleccionaron, que eran ocho, salieron mejores que el profesor y ahí 
justamente fracasó la escuela. Después se hicieron intentos en Exaltación y Baures 
que tampoco funcionaron.

En la etapa de los gobernadores, aparte de las técnicas citadas, se pudo eviden-
ciar el uso de tintes; éstos venían de Europa, al igual que las raíces, los palos, las 
hojas y otros. Los tintes se fueron copiando, se fueron mezclando y dieron una po-
sibilidad más de definición de la pintura. En la etapa de los exploradores, estando 
en su auge los frescos, pinturas y esculturas colosales en Europa, en las colonias 
clara fue la influencia, aunque en menor escala, con la profundización de la técnica, 
el color y el óleo, demostrando el folklore, la naturaleza, la religión y el arte do-
méstico a través de los exploradores, como D’Orbigny y Melchor María Mercado.

De la etapa del auge de la goma puede decirse que fue expandida a través del 
tiempo, fue asimilada por algunas personas, quienes trasladaron y popularizaron 
motivos folklóricos y otros. Éstos llegaron a definir los estilos por influencia eu-
ropea: naturista y costumbrista. Aquí quiero recalcar que a partir de ahí comenzó 
la tendencia y el posicionamiento de nuestra pintura regional. Se pretendía plas-
mar realidades, paisajes, bodegones y la muestra de la figura humana. Desde allí 
hemos dado el salto hasta la etapa contemporánea, donde ha quedado exclusiva-
mente identificado un arte paisajístico y naturalista en su mayoría, así como los 
bodegones claros y oscuros y con muy pocas variaciones. De esta época se pueden 
distinguir dos etapas: la primera, donde ha habido pintores de escuela, y la segun-
da, con artistas autodidactas que han llegado a profundizar y trabajar juntos hasta 
producir mucho; se puede hablar de un Gil Coimbra.

DEBATE CON PARTICIPACION DEL PÚBLICO

Justa Suárez
Quisiera comentarles que esta semana que termina hubo una feria de turismo en 
la cual se hicieron exposiciones y se habló de alguna de las etnias que forman parte 
de la población beniana. Conversando con los estudiantes en algunos stands, me 
dijeron que las cerámicas fueron traídas por los jesuitas. Nosotros hemos visto a 
través de la exposición de Hugo Salas que la cerámica no llegó con los jesuitas y es 
anterior. Incluso el diseño utilizado en la anterior ponencia fue realizado mucho 
antes de la llegada de los jesuitas. Entonces, por favor, que quede claro ese aspecto, 
y lo mismo de la religiosidad, también me dijeron que eran politeístas pero que 
no tenían religión. Entonces yo creo que es el momento de empezar a aclarar los 
conceptos. Cuando se habla de politeísmo quiere decir que tienen religión y reitero 
acerca del tema del diseño, que es muy anterior a la llegada de los jesuitas.

Pilar Gamarra
Yo solamente quería cambiar una hipótesis y no quisiera que digamos que los ar-
tistas que están presentes se sientan aludidos, pero yo creo que lo que hemos vis-
to de lo que era arte histórico precolombino, a mí me parece que hay un nivel de 



la pintura en el beni 173 

abstracción que significa un proceso de conceptualización mucho más alto. Luego, 
lo que vemos es una crítica de los jesuitas a los indígenas por ser copistas, y lo que 
han venido haciendo en adelante es copiar el pasado. Es decir, yo creo que en ese 
sentido hay un tiempo de crecimiento de este lenguaje histórico, de este lenguaje 
de la imagen, desde el periodo pre-colonial hasta el presente y con eso no quiero 
hacer una crítica a los artistas actuales sino lanzarles un desafío, el desafío de lo que 
implica estar a la altura de los antecedentes. 

Participante del coloquio
Justamente en la etapa de los jesuitas, la representación se daba en otro nivel; era 
otra visión. Ya aquí se habla de un solo Dios, anteriormente no se hablaba de un 
solo Dios, sino de elementos respetables, que eran muchos: se hablaba del tigre, del 
sol, etc. Con los jesuitas vino un sistema de expresión diferente, donde se indujo a 
la aceptación de un solo formato religioso, exclusivamente. Entonces, yo creo que 
por ahí ha ido derivando y ha habido una degradación en la aplicación de la pintu-
ra. Lo único que se ha mantenido virgen desde la etapa pre-jesuita es la enseñanza 
de la casa indígena, lo que se mantiene. Solamente se dan las cosas de generación 
en generación; entonces, eso puede mantenerse o no como la base de una tendencia 
tipológica regional. En inicio, tiene que ir “condimentado” con todos los procesos 
actuales, contemporáneos. Yo estoy completamente de acuerdo con Zulema Lehm. 
Y para finalizar, digo que es importante un desafío, y es una necesidad consolidar 
el tema de la pintura regional.





Panel 9:
Arquitectura

Panelistas: Carlos Echevarría Durán, René Monje Morant.





Todos los grupos humanos 
estamos identificados con una 
cultura y por consiguiente con 

una arquitectura.

La arquitectura como identidad
Carlos Echevarría Durán1

La identidad, entendida como la conciencia que tenemos las personas, casi de ma-
nera innata, de pertenecer a un territorio, a un medio físico y, al final, a un grupo 
humano con características propias y singulares y que marcan ciertas particulari-
dades que son consideradas comunes a este grupo humano, crea un compromiso 
emocional con el mismo por parte de cada individuo que compone el referido gru-
po. Este compromiso puede ser más o menos fuerte, según las razones que signi-
fiquen una valoración de este grupo sobre el medio en el cual se desenvuelve. Con 
ello, nos referimos no solamente al presente, ya que éste es el resultado de una 
historia (común) de la cual emerge una cultura, con manifestaciones en todas las 
áreas, incluida obviamente la arquitectura; entendida esta última como el hábitat 
donde desarrollamos nuestra existencia de manera integral.

Al ser la arquitectura una respuesta del hombre (grupo social) a una necesidad 
ineludible, como es la de crear este espacio vital-físico, la misma obedece a un me-
dio ambiente que determina ciertas pautas; ya que no es lo mismo 
construir una ciudad en un lugar frío, por ejemplo, a concebirla en 
un lugar tropical. Esto por ejemplificar algunas características urba-
nas y arquitectónicas de manera directa. 

En el caso de Mojos, considerada esta denominación como per-
teneciente a un espacio geográfico determinado por su naturaleza 
misma y su historia, ¿cuál sería esta arquitectura, como respuesta 
a una realidad socio-económica? Y ¿en qué grado quienes habitamos este espacio 
nos identificamos con la misma y la valoramos? Por otra parte ¿existe un tipo de 
arquitectura que nos identifique?

Estas son las preguntas que muchas veces nos hacemos, no solamente sobre la 
arquitectura, sino también sobre todas las manifestaciones culturales; sean éstas 
referidas a la música, a la literatura, y demás. Todos los grupos humanos estamos 
identificados con una cultura y por consiguiente con una arquitectura, más valiosa 
y más digna de reconocer y apreciar mientras más auténtica sea; es decir, mientras 
mayor fidelidad posea con respecto a quienes han creado este hábitat y lo siguen 
haciendo.

El medio, la historia y la idiosincrasia marcan un tipo de arquitectura; en el 
caso particular de Trinidad, podemos afirmar que tenemos un ejemplo del tipo 
de arquitectura que identifica a una extensa región de Sudamérica, la cual algunos 
estudiosos han denominado “arquitectura guaranítica”, ello por los rasgos comu-
nes detectados en todo lo que es, actualmente, el oriente boliviano y el territorio 
comprendido por algunas regiones (tropicales) de Argentina, como también una 
parte de Brasil y el Paraguay. En estas regiones se han identificado elementos tec-
nológicos, constructivos y funcionales que responden a una forma de vida, marca-
da entre otras cosas por el clima tropical, con lluvias intensas en una época del año 
y con fuertes soles la mayor parte del tiempo. Además, han sido regiones con una 

1	 Arquitecto, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA178 

marcada presencia de las misiones jesuíticas durante un tiempo y casi hasta nues-
tros días con un aislamiento y falta de comunicación y vertebración con el resto del 
continente, que ha dado como resultado una preservación cultural. 

Nuestras poblaciones y ciudades mojeñas tienen su inicio a partir de la presen-
cia jesuítica y con ello nacieron con un orden, reflejado en su trazado (damero), 
donde lo más importante es la religiosidad de estas áreas urbanas. La plaza que es 
el espacio social comunitario, da el marco a la iglesia como el elemento de mayor 
relevancia, y junto a ésta el colegio y luego las viviendas de los misioneros.

Toda esta nueva estructura urbana nace de la conjunción de lo religioso europeo 
y lo natural del hombre selvático, quien habitaba estas tierras. Éste se organiza 
(con los jesuitas) para vivir en asentamientos fijos, bajo un gobierno de carácter 
religioso donde las manifestaciones culturales (mezcla de europeo y nativo) son lo 
cotidiano, lo que acompaña el trabajo diario.

La cultura prehispánica, antes de lo enunciado, todavía y en gran parte es un 
enigma por demás interesante ante la grandeza y magnitud de sus restos arqueo-
lógicos; pero, de alguna manera esta cultura está influyendo en nuestra conciencia 
colectiva, como paradigma de esa forma admirable de vida organizada y productiva.

Con respecto a nuestra arquitectura (si se quiere, guaranítica) lo que la hace in-
teresante –entre otras cosas– es la lectura fácil y precisa de su significado; y aquí es 
donde necesitamos reconocer sus valores, ya que además del orden urbano, existe 
un respeto por el entorno, por el conjunto. Las viviendas no se conciben de forma 
aislada, sino como partes de un todo. Esto es fácilmente perceptible al recorrer la 
parte central de Trinidad, por ejemplo, o cualquier otra población mojeña u oriental.

Las galerías continuas significan un espacio de transición entre lo privado, lo 
íntimo (el interior de las viviendas), con lo público, con la calle. Estas formas espa-
ciales nos relatan o describen una sociedad abierta, predispuesta a la interrelación 
social. Nos expresan claramente una forma de vida que representa el carácter del 
hombre de estas tierras. Entonces, esta arquitectura, que ha sido el resultado de 
intercambios culturales de nuestra historia influenciada por un medio, es lo que 
podemos considerar como propio, como aquello que nos identifica como grupo 
social, cuyos límites territoriales seguramente no se pueden dibujar de manera pre-
cisa, pero dentro del cual se encuentra nuestro departamento Beni.

Esta homogeneidad, con la diversidad propia de la naturaleza de las personas, 
nos define. Ahora bien ¿valoramos nuestra identidad, en este caso reflejada a tra-
vés de un tipo de arquitectura? Para ello, es preciso tomar conciencia de que lo que 
poseemos es valioso, porque es una respuesta arquitectónica muy bien lograda a la 
necesidad, a través de nuestra historia, de crear nuestro espacio vital.



El corredor o galería: una expresión
de la arquitectura regional mojeña
René Monje Morant1

Antecedentes
La influencia de las misiones jesuíticas fue determinante en la tipología de la vi-
vienda regional mojeña. La historia describe que en su tarea evangelizadora, los 
curas jesuitas fundaron reducciones en el oriente boliviano y sobre este programa 
habría de conformarse Trinidad (el año 1769 es trasladada a su actual ubicación).

Trazado urbano
La misión jesuita introdujo un orden super-estructural en el medio natural de la 
pampa y el monte, de tal forma que el trazado urbano implantado fue concebido 
y/o planteado a partir de un espacio comunitario definido por la plaza, constitu-
yéndose por sí misma en el epicentro de los acontecimientos cívicos y religiosos, 
asimismo y sobre la base de un esquema racionalizado de calles tiradas a cor-
del, formaron un damero. Esta singular forma de estructurar el espacio urbano 
se convierte en el punto de partida para entender el desarrollo y crecimiento de 
nuestra ciudad.

Viviendas
Se formaron en manzanas donde todas eran idénticas. La construcción sistemati-
zada que impusieron los misioneros, si bien respetaba la experiencia indígena so-
bre todo en lo que se refiere al uso de materiales del lugar (techos de hojas de mota-
cú, sujo y tabique), condicionó otras, cambiando radicalmente el modo de vida de 
los indígenas. Sin embargo, aunque se tendió a un modelo en común, se relativiza 
la aplicación de la premisa, pudiendo comprobarse que las viviendas finalmente se 
distribuían de diversos modos según lo permitía el lugar.

Según el jesuita Eder, la tipología que reproduce como propia del pueblo conta-
ba con 21 m. de largo, 11,50 m. de ancho y 8,60 m. de alto. De ellas, 2,15 m. tenía el 
corredor o galería, que se ejecutaba con el objeto de protegerse de las inclemencias 
del tiempo (lluvias) alejando los muros de la humedad y proporcionando sombra. 
La reiteración de estas tipologías de vivienda definió el carácter de la arquitectura 
popular mojeña, pues reunidos y trabajados en conjunto los materiales de cons-
trucción que el mismo medio les proveía, se concretó con el corredor frontero el 
espacio de transición que había de unificar el lenguaje expresivo de la zona. 

El corredor o galería
Era el elemento funcional que daba respuesta a las necesidades de protección cli-
mática, a la defensa de la tecnología constructiva del paramento de adobes o ta-
biques, proporcionaba sobra y configuraba el punto de reunión de la familia y el 
vecindario. En este ámbito se cultivaron los ruedos de tertulias entre familiares y 

1	 Arquitecto, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA180 

Una arquitectura simple, sabia y 
sensata que buscaba responder 
a las características climáticas 

de los llanos de Mojos.

vecinos, realizadas noche tras noche. En estos públicos escenarios se aprendió a 
hacer de la conversación todo un arte y de la amistad un culto; en el interior de las 
viviendas la galería se convierte en una verdadera sala de estar; todavía allí se ven 
colgadas las hamacas. Afirmaba el padre Eder que las galerías se soportaban en 
horcones o pies derechos de madera, constituyéndose el principal elemento cons-
titutivo. Una arquitectura simple, sabia y sensata que buscaba responder a las ca-
racterísticas climáticas y al modo de vida de los pobladores de los llanos de Mojos.

Arquitectura de fin de siglo
Trinidad tuvo su mayor impulso de crecimiento entre los años 1920 y 1940, frena-
da momentáneamente por la Guerra del Chaco. En el año 1940, la mancha urba-
na era de 25 hectáreas, con una ocupación física orientada hacia la parte norte del 
arroyo San Juan. Producto de las transformaciones de la economía regional basada 

enfáticamente en la producción ganadera, el crecimiento cualitati-
vo de la ciudad fue notorio entre 1920 y 1950. A mediados de siglo 
existían 15 edificios de altos que constituían el siempre dudoso “me-
didor del progreso”.

En la década del 60, producto de las migraciones internas, de la 
consolidación de fincas urbanas y de la apertura de oficinas de un 
buen número de los ganaderos del Beni, Trinidad sufre un incre-
mento poblacional que hace cambiar radicalmente la imagen de la 

ciudad. Se modifica el paisaje urbano del centro histórico tradicional, constituido 
por las 20 manzanas que hasta 1930 conformaban la estructura de la misma.

Por otra parte, en esta década se abrieron nuevos criterios urbanísticos para las 
nuevas áreas urbanas que se generaron. Bajo esta concepción proliferaron vivien-
das tipo “chalet”, con retiro de la línea municipal y jardín delantero, trama fría y 
despersonalizada casi sin conexión con el resto de la ciudad.

En el caso central, disposiciones municipales como las de 1971 dispusieron que 
se derribaran los horcones de madera y se los reemplazara por pilares de mampos-
tería, modificando la tecnología de la galería, aunque esto no alteró la respuesta 
funcional y social. En definitiva, fue un renovarse en lo extremo manteniendo lo 
conceptual. Somos testigos del profundo salto que se hace del palo y barro al hor-
migón armado; es un proceso natural, si se quiere, en la medida en que este fenó-
meno esté comprometido con el proceso histórico de todo un pueblo que reclama 
la conservación de su patrimonio cultural.

Arquitectura actual
El acelerado crecimiento producto de migraciones internas que tuvo la ciudad de Tri-
nidad estos últimos 25 años, principalmente a partir de los años 70, ha generado un 
gran caos y desorden no sólo en la trama urbana, sino en la imagen de la ciudad, reba-
sando ampliamente toda norma técnica y legal en materia de planificación y control.

En muchos edificios construidos con “estilo” particular, el corredor o galería 
ha perdido su condición de espacio público y de uso específico, convirtiéndose en 
espacio de exposición y venta de los más diversos productos, al extremo de sellar-
las completamente con telas multicolores, creando oscuros callejones. En muchos 
casos, la escala humana se pierde porque se han desproporcionado las alturas de 
las columnas, situación que definitivamente distorsiona su principal función. Por 
otra parte, las columnas o pilares y balcones, que son elementos integrantes de la 
galería, han sido desvirtuados al grado de ocuparse totalmente los balcones y servir 



el corredor o galería 181 

para promocionar oficios y productos en el caso de las columnas, provocando una 
desagradable contaminación visual.

Se puede evidenciar en muchas de las edificaciones emplazadas en el centro 
histórico tradicional que no se realizó un análisis adecuado en el proceso de apro-
bación, obviando de algún modo la armonía del contexto urbano. La arquitectura 
practicada (no en todos los casos) demuestra una expresión formal que no difiere 
en nada con la ejecutada en ciudades del occidente del país y que lamentablemente 
no refleja en nada el carácter que debería tener nuestra arquitectura.

La modernidad, la técnica y la tecnología no son un impedimento para desarro-
llar una arquitectura acorde al contexto urbano, teniendo siempre como premisa el 
respeto a la herencia arquitectónica patrimonial.

Conclusión
Puedo concluir que el lenguaje expresivo arquitectónico que más caracteriza a 
nuestra región es la galería, por lo tanto los esfuerzos de todos quienes tienen que 
ver con el desarrollo urbano (personas naturales o jurídicas) deben centrar su tra-
bajo en buscar los mejores mecanismos que lleven a recuperar este espacio que 
identifica y valora nuestra herencia patrimonial, delineando políticas y normativas 
coherentes que garanticen la preservación de nuestro centro histórico, razón por 
demás valedera en la tarea de otorgar a Trinidad el rango de ciudad turística.





Cierre del Coloquio





El ser diverso del beniano
Zulema Lehm Ardaya1

En la metodología del coloquio sobre culturas e identidades benianas, la pregunta 
fue: ¿existe una identidad beniana común? Por ello, con la realización del evento 
se buscaba promover la identificación de elementos fundamentales que hacen a 
la identidad beniana. Para ello, se tomó en cuenta a expositores que expresaron 
diversos puntos de vista y distintos discursos. Se buscaba que estuviesen repre-
sentados tanto el discurso político como el discurso de los artistas benianos: na-
rradores, músicos, pintores, especialistas en las danzas, en diversas disciplinas 
del conocimiento como los historiadores, sociólogos, antropólogos y lingüistas, 
también que el discurso de las religiones estuviese representado en este evento, así 
como representantes de distintos pueblos indígenas o grupos no indígenas, de una 
diversidad de estratos sociales y de las “subregiones” que se percibe existen en el 
departamento del Beni.

Lo importante era que, aunque el discurso político “impregna” otros discursos, 
estos otros discursos estuviesen igualmente ponderados, todos orientados a des-
cubrir cuáles son los elementos comunes y las diferencias en función de hacer visi-
ble “algo” que identifique a lo/as benianos. Sin duda, se trató de un experimento 
complejo y ambicioso y aunque no se llegó a un consenso, todos los participantes 
estuvieron de acuerdo en que era una buena idea reunir a exponentes tan diversos 
para tratar el tema. Además de los numerosos expositores, hay que destacar que el 
evento contó con una importante participación activa de jóvenes, en su mayoría 
estudiantes del ciclo medio de diversos colegios de Trinidad.

La complejidad del tema deviene tanto de la configuración social, histórica, 
económica y cultural del Beni cuanto del concepto mismo de identidad, como 
construcción social, dinámica, cambiante y por supuesto relacional. En este senti-
do, se buscaba también identificar las diferencias con otras regiones o identidades 
no benianas en el espacio o en el escenario nacional, en una coyuntura política mar-
cada por el debate sobre las autonomías.

Como se pudo constatar de la lectura de las ponencias, el discurso de lo/as his-
toriadore/as plantea más la problematización de “lo beniano”; en algunos casos 
la definición de una “identidad beniana” es problematizada en la medida en que 
no expresaría la “profundidad histórica” de “lo mojeño”. A su vez, esta propuesta 
de reivindicar más “lo mojeño” que “lo beniano” es criticada en la medida en que 
“lo mojeño” no recoge las especificidades del norte; constituiría más bien un pro-
puesta que expresa la dicotomía colonial y republicana de “lo civilizado = lo mo-
jeño” versus “lo salvaje = las culturas del norte”. Aquí se busca demostrar que en 
el norte también hubieron culturas muy avanzadas pero desconocidas y negadas. 
En este contexto, surge también la propuesta de una identidad “amazónica” que, 
para muchos, al igual que “la beniana”, constituye una construcción relativamente 
de corta data. Finalmente, se mencionó también la posibilidad de denominativos 
compuestos como la identidad “mojeño amazónica” o “mojeño beniana”. Al final, 

1	 Socióloga, residente de la ciudad de Trinidad.



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA186 

todos los expositores coincidieron en que, siendo la identidad un proceso dinámico 
y cambiante era poco fructífero partir de las etiquetas, antes de profundizar en la 
investigación sobre los procesos de identificación en el Beni. De cualquier manera, 
también es destacable el hecho de que cada denominación es expresión de una in-
terpretación de la historia.

En el panel sobre identidades étnicas, como un subcomponente de la identidad 
social, se analizó el hecho de que el Beni está constituido por una diversidad de 
identidades étnicas propias de los pueblos indígenas de la región y el modo en que 
estas identidades han sido erosionadas a través de los procesos históricos, sociales 
y económicos que se les han impuesto. Por otro lado, y también en el panel sobre 
historia, se mencionó a Mojos y al Beni como expresión de procesos de mestizaje. 
Relacionado con esto surgió el concepto de “camba” como una posibilidad arti-
culadora; en la discusión sobre este concepto se vio que, en la coyuntura actual, 
el término es utilizado tanto por occidente como por Santa Cruz para oscurecer la 
especificidad de “lo beniano” y, al mismo tiempo, al interior de la región su uso 
ha tenido connotaciones despectivas para distinguir a una clase o estrato social de 
otro, considerado inferior. También, se propuso construir una “identidad benia-
na” como expresión de diversidad, como expresión de diferentes regiones y pue-
blos en un solo nombre, no como resultado de una construcción que no distingue 
a los diversos, como en el caso del mestizaje, sino que los aglutina mostrando “la 
diversidad de los contenidos, formas y colores”.

Varios expositores y expositoras hicieron énfasis en la “identidad cultural” en 
tanto proceso basado en la socialización y en la educación con una importante dosis 
de afectividad: “afecto por lo que es nuestro”. En este sentido, se planteó la nece-
sidad de insistir en la profundización de una educación regionalizada que asegure 
la valoración de las raíces culturales, en algunos casos con énfasis en “lo mojeño”, 
en otros casos “en lo beniano” y en otros casos en “lo amazónico”. De cualquier 
manera, la propuesta se basa en ponderar también y sobre todo las raíces culturales 
indígenas, en algunos casos se alude a éstas como culturas vivas o en otros casos 
se hace énfasis en el legado de lo que se ha denomina como “cultura hidráulica”. 

En este marco, también hubo expresiones relacionadas con la necesidad de 
conservar y defender el folklore o las tradiciones benianas que se expresan de 
manera notable en las fiestas patronales pero cuyos rasgos también deberían 
destacarse en la vida cotidiana. Son expresiones que se encuentran amenazadas 
por la recepción acrítica de la información globalizante a través de los medios de 
comunicación masiva.

Las descripciones de la vida cotidiana de las barracas y pueblos del Beni aquí se 
presentaron en una ponencia que presenta cuentos que describen tanto la fauna, la 
flora como la vida cotidiana y la espiritualidad de los pueblos y barracas del norte, 
que también están presentes en la pintura beniana. En las expresiones artísticas es 
posible encontrar elementos comunes, aquí destaca la relación entre el ser humano 
y la naturaleza, con ecosistemas, fauna y flora particulares pero con los cuales se 
identifican los habitantes de este espacio, sea de los llanos o de la hylea.

Una constatación hecha en una de las ponencias busca acercarse directamente 
a la pregunta ¿existe una identidad beniana? El autor se responde indicando que 
quizás en este espacio no existen íconos identitarios sino huellas o trazos de los 
que podría ser una identidad beniana. Atribuye este hecho a las características am-
bientales y al sistema de ocupación del espacio que, por una parte, impidieron la 
conservación de estos íconos visibles –excepción hecha de los restos arqueológicos 
como lomas, terraplenes y canales artificiales que de todos modos se presentan de 



el ser diverso del beniano 187 

manera extensiva en todo la región– que hubieran permitido un proceso más acele-
rado de construcción de una identidad beniana. Y, por otro lado, el sistema disper-
so de asentamiento, sin conexiones, sin comunicación. Sin embargo, estos trazos o 
huellas deberían ser profundizados poniendo cuidado también en incorporar las 
visiones de la subregión norteña del departamento. Añade otras preguntas no me-
nos importantes: ¿es posible crear esta identidad beniana? y, más aún, ¿es posible 
posicionarla en un contexto histórico marcado por la marginalización a la que ha 
estado sujeto este espacio?

Más allá de esta búsqueda de elementos comunes y diferencias con sus resul-
tados explícitos en las ponencias que se presentaron en este documento, quizás lo 
que caracteriza y ha caracterizado al Beni es precisamente su diversidad; no es ca-
sual que en este espacio, delimitado en el periodo republicano, con consecuencias 
de fragmentación social y cultural, se concentre la mayor diversidad de pueblos 
indígenas que existe en todo el país, a la que de una o de otra manera, se han suma-
do migraciones de diversas partes del mundo, especialmente debido al boom de las 
gomas elásticas durante fines del siglo XIX y principios del XX. 

Los estudios etnohistóricos sobre el espacio actualmente conocido como de-
partamento del Beni dan cada vez más cuenta de que en el pasado fue un espacio 
abierto, de encuentros de una diversidad de pueblos y culturas, con intercambios 
materiales, sociales y simbólicos muy dinámicos. En este contexto, el discurso des-
de la literatura beniana cobra particular relevancia, demuestra que muchos, si no la 
mayoría de poetas benianos, de una o de otra manera han hecho mención o se han 
inspirado en este elemento básico que caracteriza al espacio beniano, sea del occi-
dente, del centro, del norte o del oriente: el agua, los ríos como sustrato de vida y 
acicate de los sentidos, pero también, sin duda como medio de comunicación entre 
los diversos. Desde este punto de vista, el Coloquio sobre Identidades y Culturas 
Benianas cobra también su propia relevancia como espacio de comunicación. Inge-
nuo sería pensar que en las relaciones entre estos diversos estarían ausentes las rela-
ciones de poder y de dominación que se expresan con mayor claridad en el discurso 
político. Más allá de la búsqueda de elementos comunes que podrían configurar un 
mecanismo de identificación entre los benianos como punto de partida, una tarea, 
frecuentemente intentada, pero aún pendiente es la de identificar también los inte-
reses comunes como fin movilizador del conjunto social.





Anexos





Anexo I

Convocatoria al primer Coloquio Cultura
e Identidad Beniana

Fundamentos, objetivos y metodología 
El coloquio fue organizado según el siguiente plan de trabajo, formulado inicial-
mente por las ideas y motivaciones del directorio de la Casa de la Cultura, trabajo 
que llevó adelante la Primera Vicepresidenta Justa Suárez en estrecha colaboración 
con Zulema Lehm y Mario González.

Pregunta general: ¿Existe una identidad beniana común? 
Objetivo: Identificar elementos fundamentales que hacen a la identidad beniana.

Marco general
La actual Bolivia, y por tanto el Beni, es un país (y región) pluricultural y multiét-
nico, con una marcada polarización socioeconómica y racial, perceptible en la con-
ciencia colectiva y expresada en múltiples formas. En el proceso de construcción de 
la nación (las regiones) y el Estado, esta dialéctica ha generado procesos políticos, 
sociales y culturales complejos, en los que se han manifestado diversas propuestas 
y visiones de nación y estado. En ese devenir, con la creación de los departamentos 
y otros acontecimientos históricos hasta el actual referéndum autonómico, el espa-
cio regional ha ido apareciendo como un elemento protagónico de identificación 
(intereses, cultura, etc.) y propuestas.

Sin embargo, pluricultural, multiétnico o región son conceptos que deben ser 
llenados de contenidos, si fuera posible en sus transformaciones en el devenir 
histórico, interpretables para el colectivo humano beniano en un espacio-tiempo 
concreto, con denotaciones objetivas pero, al mismo tiempo, con diversas conno-
taciones en relación a esa heterogeneidad humana y cultural. Por ello, el objetivo 
del taller, identificar los elementos que configuran la identidad beniana, si es que 
existen no son uniformes (en lo político, social, cultural, etc.), no es tarea sencilla. 
En primer lugar, porque la identidad implica aspectos no racionales del ser huma-
no, como la afectividad (“amor a la patria”) y, por otro, por los múltiples grados de 
autoconciencia que podemos encontrar entre el colectivo humano que participa de 
la idea de región o nación. Puede ser ilustrativo de esta complejidad cómo para el 
Beni, en lo que respecta a las raíces humanas, nos encontramos con un manifiesto 
rechazo a los orígenes en algunos grupos sociales: lo indígena es repudiado por 
la cultura popular y algunas élites y así se manifiesta en su lenguaje y, de igual 
manera, aunque por motivos distintos, lo español es repudiado y explícitamente 
enseñado en la crónica negra de la conquista; esos grupos benianos quedan así sin 
raíces identificables, aunque mantienen su benianidad y bolivianidad. Este “va-
cío” es, en buena medida, fruto de un estado colonial (pre nacional) que segregó 
y reprimió y un estado-nación republicano que, por lo menos hasta fechas recien-
tes, se mantuvo en la exclusión de las culturas y etnias originarias e incorporó el 
rechazo al dominio colonial, pero mantuvo el modelo de dominación y referencia 
cultural europeo. Sobre este ejemplo de la superestructura (reflejo de la situación 
de dominio en el plano de la infraestructura), y al mismo tiempo, como decíamos, 



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA192 

se va cimentando un estado, una nación y una región que, herencia de la colonia 
y la república, no ha podido aglutinar a los heterogéneos grupos humanos que lo 
conforman, aunque sí ha existido un proceso ya centenario de construcción, en el 
que la negociación y adaptación (pacífica o violenta) entre grupos sociales han ido 
cerrando vías y fortaleciendo unos modelos.

En este proceso de negociación y adaptación se han producido en todos los gru-
pos humanos transformaciones internas en todos sus planos culturales (productivos, 
políticos, religiosos, estéticos, etc.), conservándose algunos elementos, otros trans-
formándose y algunos desapareciendo (tesis de Jorge Cortés: “Caciques y hechice-
ros”). Todo ello puede ser observable e identificable en el presente y debe darnos los 
indicios para encontrar “lo beniano” común a “los benianos”; esto es, “aquello” que 
la mayor parte de los benianos podría identificar como propio, específico, signifi-
cativo y referencial de identificación. Como ejemplo evidente podría señalarse las 
expresiones pictóricas: si bien la pintura mural y el figurativismo son incorporacio-
nes coloniales, el colorido brillante y plano, la incorporación del paisaje pampeano y 
selvático junto a fauna emblemática (en sentido antropológico) son de claro origen 
indígena (frente a la temática religiosa jesuítica); pero, además, nos da una primera 
clave de identificación beniana (o de parte del Beni, cuando menos): el verde y llano 
espacio geográfico, de ríos meándricos, de rojos soles ardientes, de paz y exuberan-
cia; ¿podría afirmase que un beniano, en una colección de pintura, identificaría un 
cuadro del Beni pintado por un beniano, aun sin tener ningún conocimiento teórico 
sobre pintura? Otro motivo común, profano en este caso, representaría al hombre 
tumbado en una hamaca, quizás tocando una guitarra, mientras una mujer trabaja 
en el tacú, enmarcados por una casa tradicional de canchón limpio y varios animales 
domésticos en sus proximidades, en el inevitable paisaje antes descrito. De nuevo, 
esta manifestación nos da claves de este sincretismo entre formas de vida originarias 
y postcoloniales, formas de vida que al ser compartidas por un grupo humano se 
convierten, así, en elemento de autoidentificación y cohesión (dentro de su grupo, 
aunque el mismo puede ser visto con rechazo por otro grupo social beniano).

Como vemos, se trata más de un trabajo filosófico, en el sentido de búsqueda 
última de las formas simbólicas que son comprensibles y aprehendidas de manera 
común, teniendo como meta marcar aquello que los une aun en la diferencia. Esto 
requiere como premisa que la interpretación (como lectura) de la realidad puede tener 
muchas significaciones, en relación a las herramientas interpretativas o decodifica-
doras que se posean, y que ellas pueden darnos parámetros de clasificación sociocul-
tural de identificación: por ejemplo, si hubiéramos conocido a principios del siglo 
XX a un boliviano en París que habla despreciativamente de su gente, al tiempo que 
considera a su país como una inmensa mina llena de riquezas naturales que deben 
ser explotadas y asumiendo formas de vida europeas, no tendríamos muchas dudas 
de estar frente a un miembro de la oligarquía; si ese encuentro se hubiera producido 
de igual forma, pero un siglo después, el abanico de posibilidades se abriría, aunque 
sería delimitable. En 100 años, otros grupos sociales, élites probablemente, aunque 
ya no tendrían por qué ser oligarcas (poder económico) y menos a nivel nacional (éli-
tes regionales, con poder cultural y/o político) han hecho suyo un “discurso” cul-
tural. Esa posesión de herramientas de interpretación comunes y “lecturas” afines 
nos aproximaría al conocimiento de una visión compartida del mundo (o su espacio 
regional), aunque los lectores sean “enemigos” políticos o de clase.

Por ello, es necesario recalcar que el mayor esfuerzo en este taller se debe realizar 
sobre el análisis e identificación de los elementos superestructurales que nos permitan 
alcanzar los objetivos del mismo, con las evidentes referencias a la infraestructura 



convocatoria al primer coloquio cultura e identidad beniana 193 

que explique y aclare ésta, pero partiendo de la certeza que la superestructura es ana-
lizable a través de sus expresiones: lenguaje, mitos, arte, percepción histórica, geo-
gráfica, religiosidad, etc. No se trataría, por tanto, recrear o construir una idea del 
Beni desde el conocimiento “académico” de los invitados como de intuir (como for-
ma de conocimiento) la “idea” del Beni desde la conciencia colectiva de los benianos.

Finalmente, la tradición (historia común, mitos, héroes, expresiones artísticas, 
etc.) será un referente que irá apareciendo con frecuencia como elemento esclare-
cedor de la actual superestructura. No obstante, se deben presentar las diversas 
lecturas de la tradición (en relación a los grupos indicados y al “otro”), así como 
señalar, frente a la tradición oficial, las posibles múltiples “tradiciones” o relectu-
ras apócrifas y sus causas. En ese análisis sería enriquecedor poder rastrear a qué 
periodo histórico se remonta esa tradición y en que medida esa tradición ha sido 
adaptada y asumida a la nueva superestructura.

Metodología
El trabajo se ha organizado mediante paneles, en el que un grupo de participan-
tes, facilitados por un moderador, identifican esos elementos superestructurales 
de unificación y aquellos que se perciban diferenciales a los distintos grupos que 
coexisten en el espacio beniano, así como frente al “otro” espacio que es parte de la 
nación (como modelo, rechazo, etc.). Sin embargo, y atendiendo a esa característi-
ca esencial de la realidad nacional y regional, su pluriculturalidad y multietnicidad, 
se debe considerar, cuando menos, a tres grupos en este análisis: indígena, popular 
y élites (en su sentido amplio: económico, poder y cultural dominante), en el mo-
mento de rellenar la tabla de trabajo.

Por la relevancia que la intuición (avalada por las experiencias vitales de los par-
ticipantes) otorga a este taller, las ideas pueden ser expresadas en forma de “lluvia” 
y que, en el transcurso del diálogo con los participantes del panel, éstas se conecten 
o se encuentren sus referentes. Es importante anotarlo todo en esta fase del trabajo 
y lo que pueda sistematizarse sea fruto de un claro consenso entre los panelistas.

La complejidad y amplitud del tema y el tiempo limitado obligan a ser sintéticos 
en las ideas formuladas, evitando las disertaciones. No es el momento de demostrar 
la intuición tanto como expresarla adecuadamente.

Tabla de trabajo
Esta tabla debe ir siendo trabajada en el curso de los paneles y presentada en una 
posterior plenaria.

Elementos comunes al 
interior de la región

Diferencias de la 
región

Diferencias con 
“otros” extra 

regionales
Historia
Identidades étnicas
Política
Religiosidad
Cultura y folklore
Mitos y literatura
Música
Danzas
Pintura
Arquitectura



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA194 

Una vez que se ha llenado la tabla en cada panel, los panelistas y participantes 
deben identificar un elemento común al interior de la región que consideren el 
elemento fundamental de la identidad étnica Beniana. Esta selección debe estar 
acompañada de una sustentación.

Paneles

Panel 1: Proceso histórico:
Moderador: Mario González. 
Sistematizadora: Zulema Lehm
Participantes: Jorge Cortés, Rodolfo Pinto, Pilar Gamarra, Arnaldo Lijerón, 
Magdalena Gutierrez .

Panel 2: Identidades étnicas:
Moderadora: Dora Ojeda.
Sistematizadora: Fabiola Rivero 
Participantes: Zulema Lehm, Marcial Fabricano, Jonás Cayú, Daniel Bogado.

Panel 3: Expresiones de la identidad beniana en lo político: movimientos 
sociales, regionales, propuestas políticas, identificación de intereses, con-
signas y símbolos:
Moderador: Mario Gonzales
Sistematizador: Wilder Molina
Participantes: Luis Alberto Vaca, Palmiro Soria, Jorge Melgar, Zaid Zeitún, Héc-
tor Ortiz Havivi, Eulogio Ibáñez.

Panel 5: Culturas y folklore: elementos comunes y diferencias culturales:
Debate conceptual: culturas indígenas, cultura popular y cultura de las élites.
Participantes: Martha Velarde de Moreno, Wilder Molina, Ana Cristina Crespo, 
Ricardo Cuéllar.

PANELES PARALELOS: EXPRESIONES CULTURALES

Panel 4: Religiosidad (indígena, popular y de las élites): Marcial Fabricano, 
Gueisa Dorado, Enrique Jordá, Julio Ribera.

Panel 6: Narración mítica y literatura: Rosario Aquim Chávez, Pilar Gamara, 
Homero Carvalho, Antonio Soto, Juan Carlos Crespo.

Panel 7: Música y danzas: Rubén Yuco Nocopuyero, Elida Camama, Raquel Mal-
donado.

Panel 8: Pintura: 
Moderador: Mario González
Sistematizadora: Zulema Lehm
Félix Melgar, Hugo Salas, Fernando Aguirre Muñóz.

Panel 9: Arquitectura: Carlos Echevarría Durán, René Monje Morant.



convocatoria al primer coloquio cultura e identidad beniana 195 

II PARTE

Debate plenaria:
Lectura de resultados de los paneles, presentación de cuadros con elementos 

comunes al interior de la región, elementos diferentes al interior de la región y ele-
mentos diferentes en relación a otros espacios extrarregionales. Asimismo, debe-
rán presentar el elemento común que han considerado fundamental para la identi-
dad étnica beniana con su respectiva sustentación.

Una vez que se han realizado todas las presentaciones, el equipo de facilitadores 
presentará una propuesta de redacción tomando en cuenta todos estos elementos 
comunes que serán presentados a la plenaria para su discusión.

Para la discusión en la plenaria se propondrán las siguientes preguntas:

Los elementos comunes ¿son suficientes para configurar un ideario regional común?
¿Cómo encarar las diferencias internas?
¿Cómo encarar las diferencias con los “otros” extrarregionales? ¿Oposición positi-
va u oposición negativa?

La reafirmación de “la identidad beniana”:
¿Cómo aporta (ría) la identidad beniana a la construcción de la identidad nacional?
¿Cómo aporta (ría) la identidad beniana a la construcción de la democracia en el 
país?
¿Qué hacemos?
¿Temas prioritarios para trabajar?

Organización y logística
Cada panel contará con un(a) facilitador(a) que irá llenando el cuadro.

Cada panel debe contar con un registro magnetofónico, se requerirán al menos 
5 grabadoras y cassettes.

La plenaria final debería ser filmada, se requerirá un(a) cámara.
La transcripción de las grabaciones y la edición del documento borrador estarán 

a cargo del proyecto: “Estado, nación y ciudadanía multicultural en el Beni”.
Habrá un proceso de revisión antes de la publicación final.

Material de apoyo
Para facilitar el trabajo de los panelistas se ofrecen a continuación una serie de 
cuestiones que pueden orientar la búsqueda de esos elementos identificadores. 
El objetivo no es responder a las preguntas, ellas sólo pretenden abrir campos de 
reflexión.

–	 ¿Qué expresión cultural beniana sería elegida por los grupos sociales como 
muestra representativa del Beni?, ¿causas de ello?

–	 Los símbolos de identificación benianos, ¿están asumidos en los elementos de 
identificación cultural indígena, popular y de las élites?, ¿y con el Estado boli-
viano y la nación?

–	 En el proceso histórico de conformación de la conciencia de región entre los di-
ferentes grupos, ¿podría identificarse hitos históricos y símbolos (compartidos 
y diferenciadores)?



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA196 

–	 ¿En qué medida los elementos de identificación benianos hallados proceden de 
las culturas originarias, del proceso de reducción, colonia o la república?

–	 ¿En qué medida las bases culturales de los movimientos de resistencia indígena 
y populares a la globalización se sustentan en principios culturales originarios 
y en qué medida éstos son incorporados a la idea de región?

–	 Localización de las fuentes del ideario regional: visión compartida.

–	 En qué medida el arte contemporáneo beniano ha rescatado o incorporado ele-
mentos estéticos y simbólicos de las culturas tradicionales o si son foráneos, así 
como la relevancia de este aporte en el actual arte y folklore boliviano.

–	 Raíces culturales del movimiento autonómico beniano, su origen y fundamentos.

–	 En qué medida los movimientos de resistencia indígena actuales a la globaliza-
ción se fundamentan o tienen bases de identificación con los movimientos de 
resistencia a la colonización y durante la República: referencias míticas, técni-
cas de lucha, etc.

–	 El actual movimiento autonómico beniano se sustenta sobre principios sociales 
de identificación cultural (visión compartida) o sobre bases de intereses eco-
nómicos de élites, represión cultural “camba” (colonización “colla”) o disputa 
política de nuevos ejes de poder.

–	 Elementos culturales tradicionales en el movimiento de igualdad y equidad de 
género: resistencia y apoyo.

–	 Localizar las connotaciones de las palabras clave del lenguaje regionalista de 
tierras bajas entre los diferentes grupos sociales: autonomía, andinocentrismo, 
desarrollo, camba, indígena, etc. Y cuales serían sus referentes culturales.

–	 En qué medida la identificación cultural beniana ha participado en los nuevos 
movimientos sociales en el Beni y lo ha retroalimentado, es decir, los movi-
mientos sociales han creado bases de una cultura de identificación beniana.

–	 Participación en la demanda autonómica de elementos de identidad cultural 
benianos.

–	 Rastrear la existencia de una posible cultura beniana a través de elementos es-
téticos de identificación regional (danzas, expresiones musicales y pictóricas, 
etc.), evaluando la inserción social de éstos. 



Justa Suárez Vaca, 1ª Vicepresidenta de la Casa de la Cultura del Beni y organizadora del evento, 
leyendo el discurso en la inauguración del Coloquio. Fotografía tomada el 29/09/06.

Inauguración del Evento. En el micrófono, José Luis Maese Vaca, oficial Mayor de Cultura y 
Desarrollo de la Alcaldía de Trinidad. Sentados, Eloy Ávila Alberdi; Justa Suárez Vaca y Fidel 
Silva Julio, presidente de la Casa de la Cultura Del Beni “Dr. Gilfredo Cortés Candia”. Fotografía 
tomada el 29/09/06.

Anexo II

El coloquio en imágenes



CULTURA E IDENTIDAD BENIANA198 

De izquierda a derecha, Ana Cristina Solange Crespo Suárez, Martha Velarde Hurtado de Moreno 
y  Wilder Molina Argandoña. Fotografía tomada el 29/09/06.

De izquierda a derecha, Zulema Lehm Ardaya,  Daniel Bogado Eguez, Juan Jonás Cayú Rossel y 
Marcial Fabricano. Fotografía tomada el 29/09/06.



el coloquio en imágenes 199 

Invitados y público asistente. Fotografía tomada el 29/09/06.

Fidel Silva Julio, Presidente de la Casa de la Cultura del Beni “Dr. Gilfredo Cortés Candia”, 
dando las palabras de bienvenida en la inauguración del evento. Fotografía tomada el 29/09/06.




