Kducacion superior, interculturalidad
|| descolonizacion

José Luis Saavedra
Compilador

Arturo Escobar / Walter D. Mignolo / Ramén Grosfoguel / Nelson Maldonado-Torres
Catherine Walsh / Agustin Lao-Montes / Eduardo Restrepo / Santiago Castro-Gomez
Oriel Maria Siu / José Antonio Lucero / Carlos Mamani / Simon Yampara

3
\d
debate académico




Educacion  superior,
interculturalidad — y  descolonigacion






Eduncacion  superior,
interculturalidad
Y descolonizacion

José Luis Saavedra (comp.)

Arturo Escobar - Walter D. Mignolo « Ramén Grosfoguel
Nelson Maldonado-Torres « Catherine Walsh + Agustin Lao-Montes
Eduardo Restrepo - Santiago Castro-Goémez « Oriel Marfa Siu
José Antonio Lucero « Carlos Mamani Condori « Simén Yampara

PIED

PROGRAMA DE INVESTIGACION COMITE EJECUTIVO
ESTRATEGICA EN BOLIVIA DE LA UNIVERSIDAD BOLIVIANA

La Paz, Bolivia, 2007



Esta publicacién cuenta con el auspicio del Comité Ejecutivo de la Universidad Boliviana y de
la Fundacién para la Investigaciéon Estratégica en Bolivia (PIEB).

Saavedra, José Luis (comp.)
Educacién superior, interculturalidad y descolonizacion / José Luis Saavedra; (et al.).—
La Paz: Fundacion PIEB; CEUB, 2007.
364 p. grafs; 23 cm. — (Serie: Investigaciones Coeditadas)
(Debate Académico n. 1.)

D.L.: 4-1-753-07
ISBN : 978-99905-52-05-8

EDUCACION SUPERIOR / INTERCULTURALIDAD /DESCOLONIZACION / POLITICA
EDUCATIVA /EDUCACION / PEDAGOGIA / POLITICA CURRICULAR / REFORMAS DE LA
EDUCACION / PROGRAMAS DE ENSENANZA / COLONIALISMO / POSTCOLONIALISMO
/ GLOBALIZACION / CONOCIMIENTO CIENTIFICO / EPISTEMOLOGIA / MODERNIDAD
/ SOCIOLOGIA DE LA EDUCACION / SISTEMAS DE ENSENANZA / TEORIA DE LA
EDUCACION / CALIDAD DE LA EDUCACION / DEBATE IDEOLOGICO / ALIENACION
INTELECTUAL / ALIENACION CULTURAL / MOVIMIENTOS SOCIALES / INDIANISMO /
ESTUDIOS AFROAMERICANOS / INVESTIGACION SOCIAL / INVESTIGACION EDUCATIVA

1. titulo 2. serie

D.R. © Comité Ejecutivo de la Universidad Boliviana, CEUB, abril de 2007
Av. Arce 2606 — ¢/ Hnos Manchego 2559.° La Paz-Bolivia

Teléfonos: 2-435256- 2-432288

Fax. (591-2) 2435267

Casilla: 4722

E-mail: secejec@ceub.edu.bo; ceubl@caoba.entelnet.bo

Pagina Web: www.ceub.edu.bo

D.R. © FUNDACION PIEB, abril 2007
Edificio Fortaleza, piso 6, Of. 601

Av. Arce 2799, esquina calle Cordero
Teléfonos: 2432582 — 2431866

Fax. 2435235

Casilla: 12668

E-mail: fundapieb@acelerate.com
Pagina web: www.pieb.com.bo

Disefio grifico de cubierta: Click disefio y creacién, en base a la obra “Cielo y agua”
(1938) de M.C. Escher. clickjpa@gmail.com

Edicién: Ménica Navia

Diagramacion: Rolando Costa B.

Produccién: CREATIVA

Almirante Grau 541

Telf./Fax: 2 48 85 88

Impreso en Bolivia
Printed in Bolivia



Indice

Introduccion

José Luis Saavedra

“Mundos y conocimientos de otro modo”

El programa de investigacion de modernidad/
colonialidad latinoamericano

Arturo Escobar

11

Cambiando las éticas y las politicas del conocimiento:
légica de la colonialidad y postcolonialidad imperial
Walter D. Mignolo

55

La descolonizacién de la economia politica y los estudios
postcoloniales: transmodernidad, pensamiento fronterizo
y colonialidad global

Ramin — Grosfoguel

87

Mas alla de los uni-versalismos occidentales: pluri-versalidad
y transmodernidad como proyectos decoloniales
Ramin  Grosfoguel

Pensamiento critico desde la sub-alteridad: los estudios étnicos
como ciencias descoloniales o hacia la transformacién de las
humanidades y las ciencias sociales en el siglo veintiuno
Nelson  Maldonado-Torres

Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento
y posicionamiento otro desde la diferencia colonial

Catherine Walsh

(De)colonialidad e interculturalidad epistémica:

politica, ciencia y sociedad de otro modo
Catherine  Walsh

¢Son posibles unas ciencias sociales/culturales otras?
Reflexiones en torno a epistemologias decoloniales
Catherine  Walsh

125

145

175

215

229



Las actuales insurgencias politicas epistémicas en las Américas:
giros a la izquierda, giros antiimperiales, giros decoloniales
Agustin Lao-Montes 245

Pariendo una globalidad sin dominacién:
politicas y pedagogias descolonizadoras
Agustin Lao-Montes 259

Modernidades, subalternidades y escuela
Edunardo Restrepo 277

Decolonizar la universidad. La hybris del punto
cero y el didlogo de saberes
Santiago  Castro-Gimez 291

Es tiempo de descolonizar nuestra academia
Oriel Maria Siu 309

Fanon, Reinaga y los origenes ‘africanos’ del indianismo
en los Andes
José Antonio Lucero 319

El camino y la descolonizacién
Carlos Mamani Condori 335

¢Cambio estructural del sistema educativo
o remozamiento de lo mismo?
Simin  Yampara Hnarachi 347

Anexo: “Universidad Ciencia y Sociedad:
Conocimiento, interculturalidad y desarrollo sostenible”,
Comité Ejecutivo de la Universidad Boliviana 355




Introduccién

Jost Luts SAAVEDRA!

La emergencia de los movimientos sociales a nivel mundial, parale-
lamente al proceso de globalizacién econdémica y cultural, estd pet-
mitiendo re-situar las perspectivas politicas, los posicionamientos
tedricos y el conjunto de los paradigmas epistémicos. En este mismo
contexto también se va generando y desarrollando un pensamiento
de-colonial que, en el pafs, empieza a (re)surgir desde y a partir de
las interpelaciones politicas e intelectuales y las revueltas indigenas
y campesinas.

Las actuales contestaciones sociales y culturales intentan prevalecer
sobre la interpretacién y el analisis tradicionales centrados (exclusi-
vamente) en las categorias econémicas y en los conflictos clasistas.
Las recientes movilizaciones y movimientos sociales pretenden afir-
mar un pensamiento y una praxis de un profundo caricter de-colo-
nial, fundados en una matriz civilizatoria indigena u originaria y una
practica politica auténticamente emancipadora. Mas aun, el conjun-
to de las organizaciones y los movimientos antisistémicos deviene
de la necesidad de superar el horizonte general de la modernidad y
las epistemologias del conocimiento eurocéntrico.

Las practicas insurgentes de cardcter tedrico, politico y epistemologico
han puesto en crisis la totalidad de los campos sociales, culturales y
educativos del pais. Esta situacién de crisis generalizada tiende a

1 Intelectual gu/la postcolonial y ex-Viceministro de educacién superior.



8 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

universalizarse por la propia dinamica de los movimientos sociales
emergentes de los pueblos y comunidades andinas y amazdnicas,
quienes demandan sus derechos territoriales y denuncian el manejo
insuficiente e ineficiente de los procesos de interculturalidad y bilin-
giiismo, es decir, que ain no se estaria desarrollando y potenciando
“el conocimiento y el saber local y tampoco la lengua de los pue-
blos indigenas originarios” (Bases del Anteproyecto de la Ley de la
Educacién “Avelino Sifiani y Elizardo Pérez”, 2000).

Hay entonces necesidad de re-plantear y revisar las politicas publi-
cas referidas a la educacién y también re-ubicar el posicionamiento
de las practicas académicas con relacién al nuevo contexto socio-
politico que hoy se viene construyendo en el pais. Y se trata de
hacerlo en un momento en el que la politica global empieza a
reconfigurar las sociedades, las naciones y los Estados. Por tanto, es
ineludible volver a proponer los procesos de formacién universita-
ria desde y a partir de una nueva visién que sea producto de la
critica radical de las premisas y concepciones que adn sostienen el
desarrollo del capitalismo histérico.

También es necesario ampliar y profundizar el debate politico y
pedagdgico en torno al cuestionamiento radical de los principios y
valores de las politicas de educacién hoy vigentes en el pafs. Un
debate que pueda posibilitar la apertura de espacios (mds o menos)
institucionales de critica y reflexidn, asi como la reactivacién de las
perspectivas de superacion del eurocentrismo aun (hoy) dominan-
te. Se trata, entonces, de generar nuevos paradigmas pedagdgicos
que puedan facilitar el desarrollo de los procesos de descoloniza-
ci6n desde las actuales tendencias y posiciones tedricas y politicas
asumidas o reconocidas como post(de)coloniales.

Se impone asi la exigencia de radicalizar el cuestionamiento de la
institucién escolar, no sélo porque ella esta profundamente anclada
en el imaginario social, simbdlico y politico de las corporaciones
sindicales y empresariales e incluso de las mismas autoridades de
gobierno, sino también porque la entidad académica se ha consti-
tuido histéricamente en el principal dispositivo de la modernidad/
colonialidad occidental y eurocéntrica.



INTRODUCCION 9

Si en verdad queremos apostar por el desarrollo de las politicas de
descolonizacién en el campo educativo no podemos sino esforzarnos
por reconocer y explicitar las caracterfsticas estructurales de la escuela,
es decir, explicar la genealogia y el desarrollo de las condiciones hist6-
ricas y materiales de la forma-escuela de educacién, entendida ésta
como una manera especifica de transmisién de los conocimientos.

Es primordial entonces develar el proceso de institucionalizacién de
las practicas educativas (de ensefianza y aprendizaje) a partir de la
articulacion histérica de la institucidon escolar, que se ha establecido
u organizado como el principal dispositivo pedagégico de modelacion
(control) de los sujetos. Por tanto, la escuela y la academia en gene-
ral son inherentes al proceso de disciplinamiento de la (naciente)
sociedad moderna/colonial.

El desarrollo (practico y concreto) de la perspectiva decolonial no
puede sino emerger desde un profundo y radical cuestionamiento
de la escuela como el principal mecanismo de reproduccién de la
estructura/sistema social dominante. Aqui hay necesidad de discutir
o, al menos, de poner en duda los mas importantes dogmas de la
escuela, como que el saber verdadero sélo se produce dentro —y
no fuera— de la escuela. Sélo y sélo si se generan estas condiciones
tedricas, politicas y epistemolégicas puede tener sentido pedagdgi-
co la propuesta de universalizar los saberes y los conocimientos de
los pueblos y comunidades andinas y amazodnicas.

Este conjunto de retos y desafios es el que sustenta la iniciativa de
publicar  Educacidn  superior, interculturalidad y descolonizacion,
que basicamente se propone invitar y convocar al analisis y a la
reflexién conjunta (entre docentes y estudiantes) en torno a las con-
cepciones y practicas educativas desarrolladas desde las experien-
cias de aula. En consecuencia, se quiere posibilitar el desarrollo de
un nuevo paradigma pedagdgico emancipador y emergente de la
propia comunidad universitaria.

El presente libro también quiere significar el inicio de un proceso de
debate y de didlogo sobre y acerca de las implicaciones, significados y
compromisos operativos que exige el desarrollo de una perspectiva



10 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

intercultural en el desarrollo curricular de la formacién universitaria.
Igualmente se procura dinamizar el transcurrir de una praxis
descolonizadora de las politicas curriculares hoy vigentes en el conjun-
to de nuestras universidades publicas y privadas.

Esperamos, asi, contribuir y enriquecer a los actuales debates y re-
flexiones en torno a los desafios de la descolonizaciéon de los saberes
y conocimientos que se cultivan y/o se transmiten en el contexto de
la educaciéon superior universitaria. También procuramos co-laborar en
el desarrollo y la constitucién de un pensamiento politico pedagdgi-
co capaz de aportar efectiva y significativamente a los retos de una
reforma democratica y emancipadora de la universidad boliviana.

Es por todo ello que nos hemos propuesto hacer piblica una impor-
tante serie de interesantes y novedosos trabajos de académicos e inte-
lectuales aymaras, latinoamericanos y afro caribefios, como Arturo
Escobar, Walter Mignolo, Ramén Grosfoguel, Nelson Maldonado-To-
rres, Catherine Walsh, Agustin Lao-Montes, Eduardo Restrepo, Santia-
go Castro-Goémez, Oriel Marfa Siu, José Antonio Lucero, Carlos Mamani
y Simén Yampara, a quienes agradecemos infinitamente (widiaypaq)
por compartir con tanta generosidad el fruto de sus experiencias,
propuestas y reflexiones tedricas, politicas y epistemoldgicas.

Aqui cabe advertir que si bien la presente compilacién comprende,
basicamente, autores internacionales, esta opcién no significa prete-
ricién alguna, menos desconocimiento de los autores connacionales,
sino que simplemente se trata de recurrir a los intelectuales que ya
estan produciendo obras de caracter decolonial. Mas atn, esta pu-
blicacién esta abierta a la posibilidad de que sean las propias uni-
versidades bolivianas las que puedan continuar con el desarrollo
(tedrico y politico) del proceso de descolonizacién.

Finalmente, quiero agradecer y muy de veras la extraordinaria gene-
rosidad del PIEB y el CEUB por propiciar y auspiciar la edicién e
impresion del presente libro. De manera muy especial agradezco la
confianza de Godofredo Sandoval, Nadia Gutiérrez, y, especialmen-
te, de Rosario Quintanilla.

Palqa, marzo de 2007



“Mundos y conocimientos de otro modo”
El programa de investigaciéon de modernidad/
colonialidad latinoamericano’

ARTURO ESCOBAR?

Introduccion: “Cruzando Fronteras” y las fronteras del
pensamiento

“Cruzando Fronteras”, la oportuna tematica del Congreso 2002 del
Consejo Europeo de Investigaciones Sociales de América (CEISAL)
celebrado en Amsterdam del 3 al 6 de julio, indica la creciente re-
levancia de las “fronteras” para la construcciéon de los imaginarios
politicos, sociales y culturales desde y sobre Latinoamérica en los
albores del nuevo milenio. El presente articulo se centra en una
“frontera” que estd ganando relevancia en los ultimos afios, particu-

1 El titulo “Mundos y conocimientos de otro modo” (“Worlds and knowledges
otherwise”) proviene de una discusién en una reunién del comité editorial de
la revista Nepantla Views from South (Universidad de Duke, abril 4 del 2003).
Quisiera agradecer a Annelies Zoomers por su invitacién al Congreso y por su
generoso interés en este articulo. También quiero agradecer a Walter Mignolo,
Eduardo Restrepo, Juliana Flérez y Nelson Maldonado-Torres por nuestras con-
versaciones a lo largo del afio académico 2002-2003, asi como a Santiago Cas-
tro-Gomez, Elina Vuola, Freya Schiwy, Catherine Walsh y Edizon Le6n por su
estimulante participacién e ideas en nuestros talleres de la primavera realiza-
dos en Chapel Hill y Duke.

2 Publicado en: Tabula Rasa. N° 1, enero-diciembre de 2003. Traducién del
original en inglés por Eduardo Restrepo.

3 Departamento de Antropologia, Universidad de Carolina del Norte (UNC), Chapel
Hill. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia, Bogota.

4 En castellano en el original (N. del T.).



12 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

larmente como un resultado del trabajo de un grupo de investigado-
res crecientemente interconectado en Latinoamérica y los Estados
Unidos con algunos miembros en otros lugares. Me refiero a los
conceptos de “pensamiento de frontera” y “epistemologias de fron-
tera”, asociados con un importante esfuerzo que aca denominaré el
“programa de investigacién de modernidad/colonialidad”. Retomo
el concepto de “programa de investigacién” libremente —no en el
estricto sentido lakatosiano— para referirme a lo que parece ser una
perspectiva emergente, pero ya significativamente cohesiva, que esta
alimentando un numero creciente de investigaciones, reuniones,
publicaciones y otras actividades alrededor de una serie de concep-
tos compartidos —incluso si son debatidos. Manteniendo el espiritu
del grupo, argumentarfa que este cuerpo de trabajo, aun relativa-
mente desconocido en el mundo angloparlante por razones que van
mucho mas alld del idioma y que hablan del nucleo del programa,
constituye una novedosa perspectiva desde Latinoamérica, pero no
s6lo para Latinoamérica sino para el mundo de las ciencias sociales
y humanas en su conjunto. Esto no significa que el trabajo de dicho
grupo es sélo de interés para las supuestamente universales ciencias
sociales y humanas, sino que el mismo grupo busca intervenir deci-
sivamente en la discursividad propia de las ciencias modernas para
configurar otro espacio para la produccién de conocimiento —una
forma distinta de pensamiento, un paradigma otro’, la posibilidad
misma de hablar sobre “mundos y conocimientos de otro modo”. Lo
que este grupo sugiere es que un pensamiento otro, un conocimien-
to otro —y otro mundo, en el espiritu del Foro Social Mundial de
Porto Alegre— son ciertamente posibles.

Una apropiada contextualizacién y genealogia del programa de in-
vestigaciéon de modernidad/colonialidad® tendrd que esperar por
futuros estudios. Por ahora es suficiente con decir que existe un
significativo nimero de factores que podrian plausiblemente entrar
en la genealogia del pensamiento de este grupo, incluyendo: la Teo-
logfa de la Liberaciéon desde los sesenta y setenta; los debates en la

5 En castellano en el original (N. del T.).
6 “MC” a partir de ahora.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 13

filosofia y ciencia social latinoamericana sobre nociones como filo-
soffa de la liberaciéon y una ciencia social auténoma (e.g., Enrique
Dussel, Rodolfo Kusch, Orlando Fals Borda, Pablo Gonziles Casa-
nova, Darcy Ribeiro); la teoria de la dependencia; los debates en
Latinoamérica sobre la modernidad y postmodernidad de los ochenta,
seguidos por las discusiones sobre hibridez en antropologia, comu-
nicacién y en los estudios culturales en los noventa; y, en los Esta-
dos Unidos, el grupo latinoamericano de estudios subalternos. El
grupo de modernidad/colonialidad ha encontrado inspiraciéon en
un amplio nimero de fuentes, desde las teorfas criticas europeas y
norteamericanas de la modernidad, hasta el grupo surasidtico de
estudios subalternos, la teorfa feminista chicana, la teorfa postcolonial
y la filosoffa africana; asimismo, muchos de sus miembros han ope-
rado en una perspectiva modificada de sistemas mundo. Su princi-
pal fuerza orientadora, sin embargo, es una reflexién continuada
sobre la realidad cultural y politica latinoamericana, incluyendo el
conocimiento subalternizado de los grupos explotados y oprimidos.
Si se puede decir que la teorfa de la dependencia, la teologia de la
liberacién y la investigacién accidén participativa han sido las contri-
buciones mas originales de Latinoamérica al pensamiento critico en
el siglo XX —con todos los condicionales que pueden aplicarse a tal
originalidad—, el programa de investigacién MC emerge como el
heredero de esta tradiciéon. Como se expondra mas adelante, sin
embargo, existen sustantivas diferencias. Como Walter Mignolo ha
argumentado, la MC debe ser vista como “un paradigma otro”’. An-
tes que un nuevo paradigma “desde Latinoamérica” —como puede
ser el caso con la teorfa de la dependencia—, el proyecto de MC no
se encuadra en una historia lineal de paradigmas o epistemes; en-
tenderlo asi significarfa integrarlo en la historia del pensamiento
moderno. Al contrario, el programa MC debe ser entendido como
una manera diferente del pensamiento, en contravia de las grandes
narrativas modernistas —la cristiandad, el liberalismo y el marxis-
mo—, localizando su propio cuestionamiento en los bordes mismos
de los sistemas de pensamiento e investigaciones hacia la posibili-
dad de modos de pensamiento no-eurocéntricos.

7 En castellano en el original (N. del T.).



14 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

La primera parte del articulo presenta una visién general del territo-
rio actual de la MC. Debo enfatizar que dicha visién es mi lectura
particular del trabajo de este grupo, desde mi especifica participa-
cién y entendimiento. Este articulo debe ser leido como un “reporte
desde el terreno”, por asi decirlo. La segunda parte se refiere a las
preguntas abiertas y ain no resueltas que enfrenta el programa de
investigacion MC. Entre estas preguntas, he resaltado las de género,
la de la naturaleza y la necesidad de pensar sobre imaginarios eco-
némicos alternativos.

El Programa de Investigacion de Modernidad/Colonialidad

¢Por qué, podria uno preguntarse, este grupo de latinoamericanos y
latinoamericanistas siente que es necesario un nuevo entendimiento
de la modernidad? Para justipreciar la importancia de esta pregunta,
es instructivo empezar con la discusiéon de las tendencias dominan-
tes en el estudio de la modernidad desde lo que podriamos denomi-
nar las “perspectivas intra-modernas” —término que se clarificara a
medida que avancemos en la argumentacion. Soy consciente de que
la visién de modernidad que presentaré a continuacién es terrible-
mente parcial y criticable. No la estoy presentando con el propésito
de “teorizar sobre la modernidad”, sino mas bien para resaltar, por
contraste, la sustantiva diferencia que el programa MC introduce en
relacién con los enfoques dominantes de la modernidad. En ultima
instancia, el propdsito de esta breve excursiéon en la modernidad es
politico. Si, como lo sugiere el grueso de la discusién de la intra-
modernidad, la globalizacién implica la universalizacién vy
radicalizacién de la modernidad, entonces, scon qué nos queda-
mos?, ;como podemos pensar el cambio social?, ¢la alteridad radical
deviene imposible? Mas generalmente, ¢qué estd pasando con el
desarrollo y la modernidad en los tiempos de globalizacién?, ¢la
modernidad esta finalmente siendo universalizada o es dejada atras?
La pregunta es mas conmovedora porque puede argumentarse que
el presente es un momento de transicién: entre un mundo definido
en términos de modernidad y sus corolarios, desarrollo y moderni-
zaciéon, y la certidumbre por ellos instalada —un mundo que ha
operado largamente bajo la hegemonia europea en los pasados dos-
cientos afios si no mas—; y una nueva realidad (global) que es aun



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 15

dificil de asir; pero que, en extremos opuestos, puede ser vista ya
sea como la profundizacién de la modernidad sobre el mundo o, al
contrario, como una profunda realidad negociada que comprende

multiples formaciones culturales heterogéneas —y, por supuesto,
muchos matices entre ellas. Este sentido de transicion es bien captu-
rado por la pregunta: jes la globalizacion el dltimo estado de la mo-
dernidad capitalista o el comienzo de algo nuevo? Como veremos, las
perspectivas intra-modernas y MC de la modernidad ofrecen una res-

puesta sustantivamente diferente a esta serie de preguntas.

Globalizaciéon como radicalizaciéon de la modernidad.
Una visién intra-moderna de la modernidad

La idea de un proceso de globalizacién relativamente singular ema-
nando de unos pocos centros hegemodnicos permanece dominan-
te. Es atil revisar sucintamente cémo emerge esta imagen en un
periodo reciente y por qué parece tan dificil de desmentir. Desde
una perspectiva filoséfica y socioldgica, la raiz de la idea de una
creciente y omnipotente globalizacién subyace en la concepcién de
la modernidad como un fenémeno esencialmente europeo. Recien-
tes desafios a esta concepcion desde locaciones periféricas han cues-
tionado el supuesto no examinado —encontrado tanto en pensado-
res como Habermas, Giddens, Taylor, Touraine, Lyotard, Rorty, etc.,
asi como en Kant, Hegel y en la Escuela de Frankfurt antes que
ellos— de que la modernidad puede ser explicada totalmente por
referencia a factores internos de Europa. Las concepciones de
Habermas y Giddens han sido particularmente influyentes, dando
origen a un género de libros sobre modernidad y globalizacién.
Desde esta perspectiva, la modernidad puede ser caracterizada de
la siguiente manera:

1. Histdricamente, la modernidad tiene origenes temporal y
espacialmente identificados: el siglo XVII de la Europa del Norte —
especialmente Francia, Alemania e Inglaterra—, alrededor de los
procesos de la Reforma, la Ilustracién y la Revolucién Francesa.
Estos procesos se cristalizaron al final del siglo XVIII —la episteme
moderna de la que habla Foucault— y se consolidaron con la Revo-
lucién Industrial.



16 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

2. Socioldgicamente, la modernidad es caracterizada por ciertas ins-
tituciones, particularmente el Estado-nacién, y por algunos rasgos
basicos tales como la reflexividad de si mismo —Ia continua retroa-
limentacion entre el conocimiento experto y la sociedad—; el des-
membramiento de la vida social del contexto local y sus crecientes
determinaciones por fuerzas translocales; y el distanciamiento es-
pacio/ tiempo o la separacidén de espacio y lugar, desde relaciones
entre “ausentes otros” que devienen mds importantes que la
interaccién cara a cara (Giddens, 1990).

3. Culturalmente, la modernidad puede ser ademds caracterizada en
términos de la creciente apropiacién de las hasta entonces dadas
por sentadas competencias culturales por formas de conocimiento
experto asociadas al capital y a los aparatos administrativos del Es-
tado (Habermas, 1973). Habermas (1987) describe este proceso como
una creciente racionalizacién del mundo-vida, acompafada por la
universalizacion y la individuacién. La modernidad introduce un
orden basado en los constructos de la razén, el individuo, el cono-
cimiento experto y los mecanismos administrativos ligados al Esta-
do. Orden y razén son vistos como el fundamento para la igualdad
y la libertad, posibilitando as{ el lenguaje de los derechos.

4. Filosdficamente, uno puede visualizar la modernidad en térmi-
nos de la emergencia de la nocién de “Hombre” como el funda-
mento de todo conocimiento y orden en el mundo, separado de lo
natural y lo divino (un omnipresente antropocentrismo, Foucault,
1973; Heidegger, 1977; Panikkar, 1993). De otro lado, la moderni-
dad es vista en términos del triunfo de la metafisica, entendida
como una tendencia —extendida desde Platén y algunos
presocraticos hasta Descartes y los pensadores modernos, y criti-
cada por Nietzsche y Heidegger entre otros— que encuentra en la
verdad l6gica la fundacién para una teorfa racional del mundo
compuesto por cosas y seres cognoscibles —y, por tanto, controla-
bles— (e.g., Vattimo, 1991). Para Vattimo, la modernidad es carac-
terizada por la idea de historia y su corolario, progreso y supera-
cién. Vattimo enfatiza la 16gica del desarrollo —la creencia en el
perpetuo mejoramiento y superacion— como crucial para la fun-
dacion filoséfica del orden moderno.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 17

En el lado critico, el desanclaje de la modernidad es visto como la
causa de lo que Paul Virilio (1999) denomina “des-localizaciéon glo-
bal”, incluyendo la marginalizaciéon del lugar —el aquf y el ahora de
la accién social— en la definicién de la vida social. El lado negativo
del orden y de la racionalidad es visto de varias maneras, desde la
dominacién y desencantamiento como efecto de la secularizacion,
hasta la predominancia de la razén instrumental para la normaliza-
cién de la vida y la disciplinaciéon de poblaciones. Como lo plantea-
ba Foucault, “la Ilustraciéon, que descubrié las libertades, invento
también las disciplinas” (1979: 222). Finalmente, el antropocentrismo
de la modernidad se relaciona con el logocentrismo y el falogocen-
trismo, definidos aca simplemente como constituyentes del proyec-
to cultural de ordenamiento del mundo de acuerdo con principios
racionales desde la perspectiva de la conciencia eurocéntrica mas-
culina —en otras palabras, edificando un mundo supuestamente
ordenado, racional y predecible. Con la economizacién y tecnificacion
del mundo, el logocentrismo ha alcanzado niveles sin precedentes
(Leff, 2000). La modernidad, por supuesto, no ha logrado la construc-
cién de una realidad total, sino que ha llevado a cabo un proyecto
totalizante orientado hacia la purificacién de los 6rdenes —separa-
cién entre nosotros y ellos, naturaleza y cultura—, aunque inevita-
blemente s6lo ha producido en el proceso hibridos de estos opues-
tos —en este sentido es el planteamiento de Latour (1993) de que
“nunca hemos sido modernos”.

¢Existe una necesidad logica para creer que el orden tan esquemati-
camente caracterizado arriba es el unico capaz de devenir global?
Para la mayorfa de los tedricos, en todos los matices del espectro
politico, éste es exactamente el caso. Giddens (1990) lo ha argu-
mentado enfiticamente: la globalizacion implica una radicalizacién
y universalizacion de la modernidad. No es mas un puro asunto de
Occidente, sin embargo, desde que la modernidad estd en todas
partes. El triunfo de lo moderno subyace precisamente en haber
devenido universal. Esto podria denominarse el “efecto Giddens™:
desde ahora mismo, es la modernidad todo el camino, en todas par-
tes, hasta el final de los tiempos. No soélo la alteridad radical es ex-
pulsada por siempre del ambito de posibilidades, sino que todas las
culturas y sociedades del mundo son reducidas a ser la manifesta-



18 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

cion de la historia y cultura europea. El “efecto Giddens” parece
estar en juego, directa o indirectamente, en muchos de los trabajos
actuales sobre la modernidad y la globalizacién. No importa cuan
variadamente sea caracterizada: una “modernidad global” esta aca
para quedarse. Investigaciones antropoldgicas recientes de la
“modernity at large”® (Appadurai, 1996) han mostrado que la mo-
dernidad debe ser vista como des-territorializada, hibridizada, con-
frontada, desigual, heterogénea e incluso multiple. No obstante, en
ultima instancia, estas modernidades terminan siendo una reflexién
de un orden eurocentrado bajo el supuesto de que la modernidad
esta ahora en todas partes, constituyendo un ubicuo e ineluctable
hecho social’.

8 Famosa expresiéon de Appadurai, traducida al castellano como “modernidad
descentrada” (por Fondo de Cultura Econémica) o “modernidad desbordada”
(por Prometeo Libros) (N. del T.).

9 Aunque no he realizado una investigacién exhaustiva, creo que una visién
enrocentrada  de la  modernidad estd presente en el grueso de las
conceptualizaciones de la modernidad y globalizacién en filosoffa, geografia, an-
tropologfa y comunicaciones y en todos los lados del espectro politico. Muchos de
estos trabajos, por supuesto, son importantes contribuciones a la comprension de
la modernidad, aunque su eurocentrismo ha tenido sus consecuencias tedricas y
politicas. Algunos de esos trabajos explicitamente se relacionan con el trabajo de
Giddens y desarrollan una elegante y coherente conceptualizaciéon de la
globalizaciéon desde esta perspectiva (e.g., Tomlinson, 1999); otros siguen mds una
orientaciéon etnografica (para revisiones v. e.g., Englund y Leach 2000, y Kahn
2001; Appadurai 1996, ademas de los trabajos inspirados por dicho autor) o una
orientacién histérico-cultural (e.g., Gaonkar, 2001). Algunos trabajos plantean la
pluralidad de la globalizacién (i.e., globalizaciones), explicando aun tal pluralidad
en términos politicos y econémicos, dando por sentado una dominante matriz
cultural (v. el nimero especial de International Sociology sobre “Globalizaciones”,
Vol. 15, No 2, junio del 2000; e.g., Wallerstein, 2002). Una nocién eurocéntrica y
eurocentrada de modernidad es también puesta en juego en el grueso de los
trabajos de la izquierda, tal como el de Hardt y Negri (2000). La reinterpretacion de
estos autores de la historia europea de la soberania a la luz de las estructuras bio-
politicas actuales de gobierno, asi como su elaboracién de la resistencia en la
filosoffa occidental de la inmanencia, son novedosos elementos para repensar la
modernidad. Sin embargo, su eurocentrismo deviene particularmente problemati-
co en su identificacién de las fuentes potenciales para la accién radical, y en su
creencia de que no hay un afuera de la modernidad —nuevamente, a la Giddens.
Al planteamiento de que “no hay afuera”, la perspectiva MC contrapone una no-
cién de exterioridad a la modernidad/colonialidad, no considerada por ninguno
de los autores que siguen la tradicién eurocentrada de la modernidad.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 19

¢Podria ser, sin embargo, que el poder de la modernidad eurocentrada
—como una hbistoria local particular— subyace en el hecho de que
ha producido particulares designios globales de forma tal que ha
“subalternizado” otras historias locales y sus designios correspon-
dientes? Si es éste el caso, ¢podria uno postular la hipétesis de que
alternativas radicales a la modernidad no son una posibilidad histé-
rica cerrada? Y, si asi es, scoOmo podremos articular un proyecto en
torno a esta posibilidad? sPodria ser posible pensar sobre y pensar
diferentemente desde una “exterioridad” al sistema mundial moder-
no? ¢Puede uno imaginar alternativas a la totalidad imputada a la
modernidad y esbozarla, no como una totalidad diferente hacia di-
ferentes designios globales, sino como una red de historias locales/

Reflexiones antropolégicas recientes sobre la modernidad han mostrado tam-
bién cambios sustanciales. En Estados Unidos, la antropologia de la moderni-
dad se ha enfocado tanto en la “modernidad en el extranjero” como en la
apropiaciéon de las gentes —bdsicamente no-expertos— con la modernidad.
Este enfoque ha sido importante al aterrizar el entendimiento de la moderni-
dad en casos etnograficos. Como Kahn (2001) lo ha planteado en su reciente
revisiéon, tomados estos trabajos como un todo se ha pluralizado la aceptada
comprensiéon de la modernidad como un proceso homogéneo. Las multiples
formas en las cuales la modernidad es “pluralizada”, sin embargo, necesitan
ser consideradas. Mas discutidas han sido las “modernidades alternativas” —
con sus otras cualificaciones como “hibridas”, “multiples”, “locales”, etc.—, en
tanto emergentes de la dinamica de encuentro entre formas dominantes —
usualmente occidentales— y no-dominantes —e.g., locales, no-occidentales,
regionales— (e.g., Pred y Watts, 1992; Gupta, 1998; Sivaramakrishnan y Agrawal,
2003; Arce y Long, 2000). En estos trabajos no existe, sin embargo, una con-
cepcién unificada de lo que constituye exactamente la modernidad. El rango
de referencias incluye desde Baudelaire hasta Kant, Weber, Giddens y Habermas.
Kahn afirma correctamente que plantear que la modernidad es plural y, por
tanto, mostrar etnograficamente las formas en las cuales es localizada, tiene
sus limitaciones en términos tedricos. Sin embargo, su apelacién por una an-
tropologia de la modernidad basada en las teorias de Hegel, Weber y Habermas
profundiza el problema, dado el eurocentrismo de la mayoria de estos pensa-
dores (v. Dussel, 1993 para un analisis del profundo etnocentrismo de Hegel y
Habermas). Como Ribeiro nota en su comentario a Kahn, “la modernidad es
sujeto de indigenizacién, pero esto no dice que es una categoria nativa” (2001:
669). A mi manera de ver, lo que se pierde en estos debates es la nocién misma
de diferencia como un objeto primario de la antropologia y un punto de ancla-
je para la construccién tedrica y la accién politica. En udltima instancia, los
limites de pluralizar la modernidad subyacen en el hecho de que se termina
reduciendo todas las practicas sociales a una manifestacién de la experiencia y



20 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

globales construidas desde la perspectiva de una alteridad politica-
mente enriquecida? Esta es precisamente la posibilidad que puede
ser vislumbrada desde el grupo de tedricos latinoamericanos que,
en la refracciéon de la modernidad a través de los lentes de la
colonialidad, insertan un cuestionamiento de los origenes espaciales
y temporales de la modernidad, desatando asi el potencial radical
para pensar desde la diferencia y hacia la constitucién de mundos
locales y regionales alternativos. En lo que sigue, presentaré sucinta-
mente algunos de los argumentos principales de estos trabajos'’.

voluntad europea, no importa cudn cualificada sea. Englund y Leach (2000)
tienen un argumento relacionado en su critica a las etnografias de las moderni-
dades multiples. Ellos arguyen, correctamente para mi, que estos trabajos re-
introducen la metanarrativa de la modernidad en sus anilisis, sea ésta “la dia-
léctica”, un ntcleo (europeo) que permanece invariante, o una apelacién pro-

«

pia a un “més amplio contexto” o “una escala mayor de perspectiva”. El resul-
tado es un relativismo débil y una pluralizacién de las modernidades que
refleja los propios supuestos del etnégrafo. Englund y Leach hacen un llamado
a una renovada atencién al conocimiento etnografico como un dominio para
comprobar los contextos mismos que son relevantes para la investigacién,
antes que imputar tal contexto a esta o aquella versién de la modernidad.
Desde dicha perspectiva, permanece una pregunta: ¢Qué otros tipos de argu-
mentos tedricos y politicos podemos hacer con las enseiianzas de las etnografias
de la modernidad que no hayan sido considerados por sus autores? En suma,
a mi manera de ver, en muchos de los recientes trabajos antropolégicos la
modernidad es, primero, redefinida en una manera que la disuelve y le priva
de cualquier apariencia de coherencia histdrica, sin mencionar una unica 16gi-
ca social y cultural, y, segundo, se encuentra etnograficamente entonces que
en todas partes es siempre plural, cambiante y confrontada. Un nuevo balance
parece necesario. Después de todo, gspor qué estamos tan prestos ain a adscri-
bir al capitalismo efectos poderosos y sistemdticos, con una légica coherente y
para muchos totalizante, mientras denegamos a la modernidad cualquier co-
nexidn significativa con una ligica cultural coberente, sin mencionar un pro-
yecto de dominaciin?

10 En el mejor de los casos, ésta es una muy sintética presentacion de las ideas de
este grupo. En términos generales, este grupo esta asociado con el trabajo de
unas pocas figuras centrales, principalmente, el filésofo argentino/mexicano
Enrique Dussel, el sociélogo peruano Anibal Quijano y, mas recientemente, el
semidtico y tedrico cultural argentino/estadounidense Walter Mignolo. Sin
embargo, hay un creciente nimero de escolares asociados con el grupo (e.g.,
Edgardo Lander en Venezuela; Santiago Castro-Gémez, Oscar Guardiola y Eduar-
do Restrepo en Colombia; Catherine Walsh en Quito; Zulma Palermo en Ar-
gentina; Jorge Sanjinés en Bolivia; Freya Schiwy, Fernando Coronil, Ramén



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 21

El Programa de Investigaciéon de Modernidad/Colonialidad

La conceptualizacién de la modernidad/colonialidad se ancla en
una serie de operaciones que la distinguen de las teorias estableci-
das de la modernidad. Planteado sucintamente, entre estas ultimas
se incluyen las siguientes: 1) un énfasis en localizar los origenes
de la modernidad en la Conquista de América y el control del
Atlantico después de 1492, antes que los mas cominmente acepta-

Grosfogel, Jorge Saldivar, Ana Margarita Cervantes-Rodriguez, Agustin Lao Mon-
tes, Nelson Maldonado-Torres y yo en los Estados Unidos. Mds tenuemente
relacionados con los miembros del grupo se encuentran Linda Alcoff y Eduardo
Mendieta (asociados con Dussel); Elina Vuola (Instituto de Estudios del Desarro-
llo, Helsinki); Marisa Belausteguigoitia en Ciudad de México; Cristina Rojas (Ca-
nadd/Colombia). Un nimero de estudiantes de doctorado se encuentran ahora
trabajando dentro del programa MC en varias universidades en Quito, México y
Duke/UNC. Mi primer contacto con algunos de los miembros de este grupo fue
en Caracas en 1991 en un seminario de teorfa critica, donde conoci a Lander y a
Quijano. Este encuentro fue seguido por una seccién conjunta de “Alternativas
al Eurocentrismo” en el Congreso Mundial de Sociologia en Montreal en 1998, la
cual resulté en un volumen colectivo (Lander, 2000). En afios recientes, el grupo
se ha reunido en torno a numerosos proyectos y lugares: el programa de docto-
rado en Estudios de la Cultura en la Universidad Andina Simén Bolivar en Quito,
dirigido por Catherine Walsh; el programa doctoral sobre Pensamiento Critico en
América Latina en la nueva Universidad de la Ciudad de México; el proyecto de
las geopoliticas del conocimiento entre el Instituto Pensar (Universidad Javeriana,
Bogota), la Universidad Andina (Quito) y la Universidad de Duke y la de Caro-
lina del Norte en Chapel Hill (Estados Unidos); y el Departamento de Estudios
Etnicos en Berkeley. Para las principales ideas presentadas acd, véase Dussel
(1983 [1975]; 1992; 1993; 1996; 2000); Quijano (1988; 1993; 2000); Quijano y
Wallerstein (1992); Mignolo (2000; 2001); Mignolo (ed.) (2001); Lander (ed.) (2000);
Castro-Gomez (1996); Coronil (1996; 1997); Rojas (2001). Pocos de estos debates
han sido traducidos al inglés (v. Beverly y Oviedo, 1993, para algunos de los
trabajos de estos autores en inglés). Un volumen en este idioma ha sido reciente-
mente dedicado al trabajo de Dussel bajo el sugerente titulo Thinking from the
Underside of History (Alcoff y Mendieta, 2000). La revista Nepantla. Views from
South, fundada recientemente en la Universidad de Duke, tiene un foco parcial en
los trabajos de este grupo (v. especialmente el Vol. 1, No 3 del 2000, con contribu-
ciones de Dussel y Quijano, entre otros). Otros volimenes colectivos producidos
por el grupo incluyen: Castro-Gémez y Mendieta (1998); Castro-Gémez (ed.) (2000);
Mignolo (ed.) (2001); Walsh, Schiwy y Castro-Gémez (2002). Otro volumen en
inglés, por Grosfogel y Saldivar, se encuentra en preparacion.



22 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

dos mojones como la Ilustracién o el final del siglo XVIII"; 2) una
atencién persistente al colonialismo y al desarrollo del sistema
mundial capitalista como constitutivos de la modernidad; esto in-
cluye una determinaciéon de no pasar por alto la economia y sus
concomitantes formas de explotacién; 3) en consecuencia, la adop-
cién de una perspectiva planetaria en la explicacién de la moder-
nidad, en lugar de una visién de la modernidad como un fenéme-
no intra-europeo; 4) la identificacién de la dominacién de otros
afuera del centro europeo como una necesaria dimensién de la
modernidad, con la concomitante subalternizacion del conocimiento
y las culturas de esos otros grupos; 5) una concepcién del
eurocentrismo como la forma de conocimiento de la modernidad/
colonialidad —una representacién hegemoénica y modo de conoci-
miento que arguye su propia universalidad y que descansa en “una
confusiéon entre una universalidad abstracta y el mundo concreto
derivado de la posicion europea como centro” (Dussel, 2000: 471;
Quijano, 2000: 549).

Un nimero de nociones alternativas emerge de esta serie de posi-
ciones: a) un descentramiento de la modernidad de sus alegados
origenes europeos, incluyendo un descrédito de la secuencia li-
neal enlazando a Grecia, Roma, la cristiandad y la Europa moder-
na; b) una nueva concepcién espacial y temporal de la moderni-

11 La eleccién del punto de origen no es un simple asunto de gusto. La conquista
y colonizacién de América es el momento formativo en la creacién del Otro de
Europa; el punto de origen del sistema mundo capitalista, posibilitado por el
oro y la plata de América; el origen del concepto mismo europeo de moderni-
dad —y de la primera, Ibérica, modernidad, luego eclipsada por el apogeo de
la segunda modernidad—; el punto de iniciacién del Occidentalismo como el

nodal imaginario y la definicién misma del sistema mundo moderno/colonial
—el cual subalternizé los conocimientos periféricos y cred, en el siglo XVIII, el
Orientalismo como el Otro. El siglo XVI también atestigué debates cruciales
sobre “los derechos de gentes”, especialmente los debates teoldgicos-legales
en Salamanca, mas tarde suprimidos con el discurso de los “derechos del hom-
bre” en el siglo XVIII. Finalmente, con la Conquista y colonizacién, Latinoamérica
y el Caribe emergieron como “la primera periferia” de la modernidad europea.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 23

dad en términos del papel fundacional de Espafia y Portugal —la
asi llamada “primera modernidad” iniciada con la Conquista— y
su continuacién en la Europa del Norte con la Revolucion Indus-
trial y la Ilustracién —la “segunda modernidad”, en términos de
Dussel—; la segunda modernidad no remplaza la primera, sino
que se le superpone hasta el presente; c¢) un énfasis en la
periferializacién de todas las otras regiones del mundo por esta
“Huropa moderna”, con Latinoamérica como el inicial “otro lado”
de la modernidad —el dominado y encubierto—; y d) una relectura
del “mito de la modernidad”, no en términos de cuestionar el po-
tencial emancipatorio de la razén moderna, sino de la imputacién
de superioridad de la civilizacién europea articulada con el su-
puesto de que el desarrollo europeo debe ser unilateralmente se-
guido por toda otra cultura, por la fuerza si es necesario —lo que
Dussel (e.g., 1993, 2000) denomina “la falacia desarrollista”. Algu-
nas consecuencias adicionales incluyen el revaluar las sustantivas
experiencias de descolonizacién desde la rebelién de Tupac Amaru
y la revoluciéon haitiana de 1804, hasta los movimientos
anticoloniales de los sesenta como fuentes de visiones para el fu-
turo que se oponen a las fuentes convencionales tales como las
revoluciones francesa y estadounidense; y, en general, la necesi-
dad de considerar seriamente la fuerza epistemolégica de las his-
torias locales y de pensar teoria desde la praxis politica de los
grupos subalternos.

Las conclusiones principales son, primero, que la unidad analitica
propia para el anilisis de la modernidad es la modernidad/
colonialidad —en suma, no hay modernidad sin colonialidad, sien-
do esta ultima constitutiva de la primera. Segundo, el hecho de que
la “diferencia colonial” es un espacio epistemolégico y politico pri-
vilegiado. La gran mayoria de los teéricos europeos —particular-
mente aquellos “defensores de la patente europea de la moderni-
dad”, como Quijano (2000: 543) los denomina satiricamente— han
sido ciegos a la diferencia colonial y a la implicada subalternizacién
del conocimiento y de las culturas. Un énfasis en el sistema mundo
moderno colonial también permite visualizar, ademas de los conflic-
tos internos —conflictos entre los poderes con la misma visién del
mundo—, aquellos que se desenvuelven en el exterior de los bor-



24 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

des del sistema moderno/colonial (i.e., los conflictos con otras cul-
turas y visiones del mundo)'.

Nociones y temas claves del Programa de Investigacién de
Modernidad/Colonialidad

Algunas de las nociones claves que constituyen el cuerpo concep-
tual de este programa de investigacién son entonces: el sistema
mundo moderno colonial como el ensamblaje de procesos y forma-
ciones sociales que acompafian el colonialismo moderno y las mo-
dernidades coloniales; aunque es estructuralmente heterogéneo, ar-
ticula las principales formas de poder en un sistema. Colonialidad
del poder (Quijano), un modelo hegemodnico global de poder,
instaurado desde la Conquista, que articula raza y labor, espacio y
gente, de acuerdo con las necesidades del capital y para el beneficio
de los blancos europeos. Diferencia colonial y colonialidad global
(Mignolo), las cuales se refieren al conocimiento y dimensiones cul-
turales del proceso de subalternizacién efectuado por la colonialidad

12 Diferentes autores enfatizan distintos factores en la produccién y funciona-
miento de la modernidad/colonialidad. Para Quijano, por ejemplo, el proceso
clave en su constituciéon es la clasificacién colonial y dominacién en términos
raciales. Colonialidad estd en la cruz de la modernidad precisamente por la
persistencia de la idea de raza. El segundo proceso clave es la constitucion de
una estructura de control del trabajo y los recursos. Dussel enfatiza la violencia
original creada por la modernidad/colonialidad (v. también Rojas, 2001), la
importancia de la primera (ibérica) modernidad para la estructura de la
colonialidad vy, por supuesto, el encubrimiento de lo no-europeo —Ila nega-
cién de su alteridad—, particularmente Latinoamérica como la primera perife-
ria de la modernidad. Mignolo apela ademds a fuentes fuera de Iberoamérica
para su conceptualizacién de “pensamiento de frontera”, el tipo de pensa-
miento que introduce la subalternizacién del conocimiento y la racionalidad.
El proyecto de Mignolo es conducir una genealogia de las historias locales
dirigidas a designios globales, posibilitando asi otros designios desde otras
historias locales que emergen del pensamiento de frontera y la diferencia colo-
nial. Algunas de estas diferencias son explicadas en cierta medida por los
diferentes encuadres, énfasis y metas —economia politica para Quijano, una
filosofia de la liberacién para Dussel, literatura y epistemologia para Mignolo.
Para la mayorfa de estos autores, sin embargo, el marxismo y la cuestién de la
economia permanecen nodales.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 25

del poder; la diferencia colonial resalta las diferencias culturales en
las estructuras globales del poder. Colonialidad del ser (mas recien-
temente sugerido por Nelson Maldonado-Torres en las discusiones
grupales) como la dimensién ontolégica de la colonialidad en am-
bos lados del encuentro. Basado en Levinas, Dussel y Fanon, la
colonialidad del ser apunta hacia el “exceso ontolégico” que ocurre
cuando seres particulares imponen sobre otros y, mas alla de esto,
la efectividad potencial o actual de los discursos con los cuales el
otro responde a la supresion como un resultado del encuentro
(Maldonado-Torres, 2003). Euwurocentrismo, como el modelo de co-
nocimiento que representa la experiencia histérica local europea, la
cual ha devenido globalmente hegemoénica desde el siglo XVII
(Dussel, Quijano); de ahi la posibilidad de pensamiento vy
epistemologfas no-eurocéntricos. Una detenida e iluminadora carac-
terizacion de la colonialidad es presentada por Walter Mignolo:

Desde que la modernidad es un proyecto, el proyecto triunfal del Oc-
cidente cristiano y secular, la colonialidad es, de un lado, lo que el
proyecto de modernidad necesita eliminar y borrar en aras de implan-
tarse a s misma como modernidad y, del otro lado, es el sitio de
enunciaciéon donde la ceguera del proyecto moderno es revelado vy,
concomitantemente, es también el sitio desde donde los nuevos pro-
yectos comienzan a desplegarse. En otras palabras, la colonialidad es
el sitio de enunciacién que revela y denuncia la ceguera de la narrativa
de la modernidad desde la perspectiva de la modernidad misma, y es
al mismo tiempo la plataforma de la pluriversalidad, de proyectos di-
versos provenientes de la experiencia de historias locales tocadas por
la expansion occidental (como el Foro Social Mundial demuestra); asi
la colonialidad no es un nuevo universal abstracto (el marxismo esta
incrustado en la modernidad, tanto el bueno como el miope), sino el
lugar donde la diversalidad como proyecto universal puede ser pensa-
do; donde la cuestiéon de lenguajes y conocimientos devienen cruciales
(el arabe, el chino, el aymara, el bengali, etc.) como el sitio de lo
pluriversal —esto es, lo “tradicional” que lo “moderno” esta borrando y
eliminando (Mignolo, Correo electrénico, mayo 31 del 2003).

ada una as nocio cu a aizada co -
Cada una de estas nociones se encuentran enraizadas en comple
jas conceptualizaciones que representan décadas de investigacion;



26 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

incluso asi son, por supuesto, debatibles. Existen algunas otras
nociones, mas particulares a autores especificos, pero que se en-
cuentran ganando importancia dentro del grupo. Estas incluyen la
nocién de Dussel de exterioridad y transmodernidad y el concep-
to de Mignolo de pensamiento de frontera, hermenéutica pluritépica
y  pluriversalidad.

La pregunta de si existe o no una “exterioridad” al sistema mundo
moderno colonial es de alguna manera peculiar a este grupo y
facilmente malentendida. Esta pregunta fue originalmente propuesta
y elaborada cuidadosamente por Dussel en su clasico trabajo so-
bre la filosofia de la liberacion (1976) y retrabajada en los recien-
tes afos. De ninguna manera esta exterioridad debe ser pensada
como un puro afuera intocado por lo moderno. La nocién de exte-
rioridad no implica un afuera ontoldgico, sino que refiere a un
afuera que es precisamente constituido como diferencia por el dis-
curso hegemoénico. Esta nocién de exterioridad surge principal-
mente por el pensamiento sobre el Otro desde la perspectiva ética
y epistemoldgica de la filosofia de la liberacion: el Otro como
oprimido, como mujer, como racialmente marcado, como exclui-
do, como pobre, como naturaleza. Con la apelaciéon desde la exte-
rioridad en la cual es localizado, el Otro deviene en la fuente ori-
ginal del discurso ético »is a vis una totalidad hegemoénica. Esta
interpelaciéon del Otro viene como un desaffo ético desde afuera o
mas alld del marco institucional y normativo del sistema. Este de-
safio s6lo podria ser “cuasi-inteligible” al principio (Dussel, 1996:
25), dadas las dificultades en establecer la significativa interpela-
cion que las gentes explotadas tienen con respecto al sistema he-
gemonico —contra la nocién de Habermas de una comunicacién
libre de dominacién. Existen grados de exterioridad; en ultima ins-
tancia, el desafio mayor viene de:

la interpelacién que la mayoria de la poblacion del planeta, localizada
en el Sur, plantea demandando su derecho a vivir, su derecho a desa-
rrollar su propia cultura, economia, politica, etc... No hay liberaciéon
sin racionalidad, pero no hay racionalidad ¢ritica sin aceptar la inter-
pelacion del excluido, o esto inadvertidamente serfa sélo la racionali-

dad de la dominacidn...Desde este negado Otro parte la praxis de la



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 27

liberacién como “afirmacién” de la Exterioridad y como origen del

movimiento de la negacién de la negacién (Dussel, 1996: 31, 36, 54)".

Esto es precisamente lo que el grueso de los teéricos europeos y
euroamericanos parecen poco dispuestos a aceptar: que es imposible
pensar sobre trascender o superar la modernidad sin acercarse a ella
desde una perspectiva de la diferencia colonial. Tanto Mignolo como
Dussel encuentran aca un limite estricto a la deconstruccién y a las
criticas eurocéntricas del eurocentrismo —en suma, estas criticas con-
tindan siendo pensadas desde categorfas eurocéntricas (del liberalis-
mo, marxismo, postestructuralismo...), no desde el pensamiento de
frontera posibilitado por la diferencia colonial... Dichas criticas a la
modernidad son ciegas a la diferencia colonial (epistemoldgica y cul-
tural) que deviene el foco de la modernidad/colonialidad.

13 La nocién de exterioridad de Dussel tiene multiples fuentes, principalmente el
concepto de Levinas de la contradicciéon “totalidad-exterioridad” causada por
la interpelacién ética del Otro —es decir, como pobre. Dicha nocién también
encuentra inspiracién en la nocién de Marx del trabajo vivo como el Otro
radical con respecto al capital. Dussel despliega sus elaboraciones a través de
la teoria de los actos de habla y la comunicacién —especialmente de Apel,
pero también Habermas y Searle. Sobre todo, Dussel introduce los conceptos
de “exterioridad” y “alteridad” como esenciales para su filosoffa de la libera-
ci6én; “exterioridad” deviene en una negatividad desde la cual la dominacién
del Otro puede ser descubierta. Hay una clara orientacién politica en la inter-
vencién de Dussel, la cual puedes ser vista como una teorfa original y una
radicalizacién del trabajo de Levinas y otros. Para Mignolo, como para Quijano,
“el sistema mundo moderno luce diferente desde su exterioridad” (2000: 55).
Mignolo elabora basado en Dussel y en otras fuentes, desde Fanon y W.E.B.
Du Bois hasta Anzaldua y escritores del Caribe y el Maghreb tales como Glissant,
Béji y Khatibi. Teorias de “la doble conciencia”, “doble critica”, un “pensa-
miento otro” y “creolizacién” devienen equivalentes a su nocién de “pensa-
miento de frontera”. La teorfa de la exterioridad de Mignolo se refiere a la de
Dussel pero tiene un énfasis diferente. Mignolo diferencia entre las “fronteras
interiores” del sistema mundo moderno/colonial —conflictos imperiales, por
ejemplo, entre Espafia y Inglaterra— y sus “fronteras exteriores” —conflictos
imperiales con culturas siendo colonizadas, como entre Espafia y el mundo
islamico, Espafia y los aztecas, o entre la Gran Bretafia y la India en el siglo
XIX. La diferencia colonial se visibiliza solamente desde el exterior de la histo-
ria universal del sistema mundo moderno; ella hace posible la ruptura con el
eurocentrismo como perspectiva epistemoldgica. Sin esta exterioridad en la



28 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

La nocién de Dussel de trans-modernidad indica la posibilidad tan-
to de un dialogo con la alteridad no-eurocéntrica como de una cri-
tica que posibiliten plenamente “la negacién de la negacién”, para
la cual los otros subalternos han sido sujetados, y que no perciban
el discurso critico como intrinsecamente europeo. Integral a este
esfuerzo esta el rescatar los contradiscursos no hegemonicos y si-
lenciados de la alteridad que es constitutiva a la modernidad misma.
Este es el principio ético de la liberaciéon del Otro negado, para el
cual Dussel acufia el término de “trans-modernidad”, definido como

cual los conocimientos subalternos se trazaron, “la nica alternativa que queda
es una lectura constante de los grandes pensadores de Occidente en busqueda
de nuevas maneras de imaginar el futuro” (2000: 302). Mignolo desarrolla su
nocién de “pensamiento de frontera” como “un pensamiento desde otro lugar,
imaginando un lenguaje otro, arguyendo por una légica otra” (313). Este es un
conocimiento subalterno concebido desde las fronteras del sistema mundo
colonial/moderno que se esfuerza en romper la dominancia del eurocentrismo.
“Pensamiento de frontera” refiere a “los momentos en los cuales los imagina-
rios de sistema mundo se fracturan” (2000:23), “una epistemologia de y desde
la frontera” (52), un tipo de “doble critica” (Khatibi) que es critica tanto del
Occidentalismo/eurocentrismo como de las mismas tradiciones excluidas; esta
habilidad se origina desde su locacién en las fronteras (Anzaldda). “Pensa-
miento de frontera” es una forma ética de pensar porque, en su marginalidad,
no tiene una dimensién etnocida. Su propésito no es corregir mentiras y decir
la verdad, sino “pensar de otro modo, moverse hacia “una légica otra” —en
suma— cambiar los términos, no sélo el contenido de la conversaciéon” (70).
“Pensamiento de frontera” permite una nueva visién de la diversidad y la
alteridad del mundo, una que no cae en las trampas de una retérica (esencialista)
culturalista, sino mas bien que resalta las irreductibles diferencias que no pue-
den ser apropiadas por la critica monotépica de la modernidad —la critica
radical del logocentrismo occidental entendida como una categoria univer-
sal— y que no concibe la diferencia como antitesis en la busqueda del
revanchismo. “Pensamiento de frontera” es complementario a la deconstruccién
—y a todos los discursos criticos de la modernidad—; entiende la descoloniza-
cién como un tipo particular de deconstruccién pero se mueve hacia un pro-
yecto fragmentado y plural en vez de reproducir los universales abstractos de
la modernidad —incluida la democracia y los derechos. “Pensamiento de fron-
tera”, finalmente, es un intento para moverse mas alla del eurocentrismo me-
diante la revelacién de la colonialidad del poder entramada en las geopoliticas
del conocimiento —un paso necesario en aras de “deshacer la subalternizacién
del conocimiento y buscar formas de pensamiento mas alld de las categorias
del pensamiento occidental” (326).



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 29

un proyecto de superacion de la modernidad no simplemente por
su negacién sino por pensar sobre ella desde su “lado oculto”, des-
de la perspectiva del otro excluido. “Trans-modernidad” es un pro-
yecto de orientado-futuro que busca la liberacién de toda la huma-
nidad (1996: 14, Cap. 7), “un proyecto mundial de liberacién ética
en la cual la alteridad, que es parte y parcela de la modernidad,
podria ser capaz de cumplirse” (2000: 473), “en la cual tanto la
modernidad como su negada alteridad (las victimas) se co-realizan
a sf mismas en un proceso de fertilizacién mutua” (1993: 70).

En suma, “trans-modernidad” no puede ser pensada desde adentro
de la modernidad, sino que requiere de la accién —y la solidaridad
integradora— de los grupos subalternizados, los objetos de la cons-
titutiva violencia de la modernidad inscrita, entre otros rasgos, en la
falacia desarrollista. Antes que un proyecto racional de una ética
discursiva, “trans-modernidad” deviene en la expresion de una ética
de la liberacion.

En este sentido son importantes las nociones de pensamiento de
frontera, epistemologia de fromtera 'y hermenéutica pluritépica de
Mignolo. Estas nociones apuntan a la necesidad de “una especie de
pensamiento que se mueva a lo largo de la diversidad de los proce-
sos histéricos” (Mignolo, 2001: 9). No hay, con seguridad, tradicio-
nes de pensamiento original a las cuales se pueda regresar. Antes
que reproducir los universales abstractos occidentales, sin embargo,
la alternativa es una suerte de pensamiento de frontera que “enfren-
te el colonialismo de la epistemologia occidental (de la izquierda y
de la derecha) desde la perspectiva de las fuerzas epistémicas que
han sido convertidas en subalternas formas de conocimiento (tradi-
cional, folclérico, religioso, emocional, etc.)” (2001: 11).

Resituando la metafora de frontera elaborada por Anzaldia en el domi-
nio de la colonialidad, Mignolo esboza la posibilidad de “un pensa-
miento otro” desde la interior exterioridad de la frontera. Insertarse en
el pensamiento de frontera es, entonces, moverse mas alla de las cate-
gorfas creadas e impuestas por la epistemologia occidental (2001: 11).
No es solo una cuestion de cambiar los contenidos sino los términos
mismos de la conversaciéon. No es tampoco una cuestion de remplazar



30 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

las epistemologifas existentes, las cuales ciertamente continuarin exis-
tiendo y, en cuanto tales, permaneceran viables como espacios de —y
para— la critica. Al contrario, lo que Mignolo arguye “es el espacio para
una epistemologia que viene de la frontera y tiende hacia las transfor-
maciones politicas y éticas” (2001: 11). Finalmente, mientras Mignolo
reconoce la continuada importancia de la critica monotépica de la
modernidad por el discurso critico occidental —critica desde un uni-
co y unificado espacio—, él sugiere que ésta tiene que ser puesta en
didlogo con las criticas emergentes desde la diferencia colonial, las
cuales constituyen el pensamiento de frontera. El resultado es una
“hermenéutica pluritépica” —un término que parece adaptado del de
“hermenéutica diatépica” de Pannikar—, una posibilidad del pensa-
miento desde diferentes espacios que finalmente rompe con el
eurocentrismo como la dnica perspectiva epistemolégica. Esta es la
doble critica de la modernidad desde la perspectiva de la colonialidad,
desde el exterior del sistema mundo moderno colonial. Que sea cla-
ro, sin embargo, que el pensamiento de frontera implica “desplaza-
miento y partida” (2000: 308), tanto la critica como la afirmacién po-
sitiva de un alternativo ordenamiento de lo real. En sintesis,

El pensamiento de frontera apunta hacia un tipo diferente de hege-
monia, una multiple. Como un proyecto universal, diversidad nos
permite imaginar alternativas al universalismo (podriamos decir que
la alternativa al universalismo en esta perspectiva no es particularis-
mo sino multiplicidad). El “Occidente y el resto” en la frase de
Huntington provee el modelo para superar. Como el “resto” deviene
en los sitios donde el pensamiento de frontera emerge en su diversi-
dad, donde la “mundializacién” genera nuevas historias locales de
recreacion y readaptaciéon de los designios globales Occidentales... y
transformando las historias (europeas) locales desde donde tales de-
signios emergieron... “Interdependencia” puede ser la palabra que
sintetiza la ruptura con la idea de fotalidad ¢ introduce la idea de
redes cuya articulacién requerira principios epistemolégicos que he
llamado en este libro “pensamiento de frontera” y “gnosis de fronte-
ra”, como una rearticulacién de la diferencia colonial: “diversalidad
como un proyecto universal”, lo cual significa que la gente y las
comunidades tienen el derecho a ser diferentes precisamente porque
“nosotros” somos todos iguales (2000: 310, 311).



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 31

“No hay duda [escribe Mignolo] que Quijano, Dussel y yo estamos
reaccionando no sélo a la fuerza de un imaginario histérico, sino
también a la actualidad de ese imaginario hoy” (2000: 59). El corolario
es la necesidad de edificar narrativas desde la perspectiva de la mo-
dernidad/colonialidad “dirigidas hacia la busqueda de una légica di-
ferente” (2000: 22). Este proyecto se refiere a la rearticulaciéon de los
designios globales por y desde historias locales; con la articulaciéon
entre conocimiento subalterno y hegemonico desde la perspectiva de
lo subalterno; y con el remapeo de la diferencia colonial hacia una
cultura de alcance mundial —tal como en el proyecto zapatista que
remapea el marxismo, el tercermundismo y el indigenismo, sin ser
ninguno de ellos, en un excelente ejemplo de pensamiento de fronte-
ra. Mientras “no hay nada afuera de la totalidad... la totalidad es
siempre proyectada desde una historia local dada”, deviene posible
pensar en “otras historias locales produciendo ya sea totalidades al-
ternativas o una alternativa a la totalidad” (329). Estas alternativas no
jugarian en el par “globalizacién/civilizacién” inherente a la moderni-
dad/colonialidad, sino mas bien se edificarian en la relacién
“mundializacion'®/cultura”, centrada en las historias locales en las cuales
los designios globales coloniales son necesariamente transformados,
transformando asi también las historias locales que los crean. A dife-
rencia de “globalizaciéon”, “mundializacién” resalta la multiplicidad de
las historias locales que, en cuestionar los designios globales (e.g.
globalizacién neoliberal), pretende formas de globalidad que emergen
de las culturas que van en contra de la homogeneidad cultural fomen-
tada por tales designios. La diversidad de la mundializacién es con-
trastada aca con la homogeneidad de la globalizacién, tendente hacia
multiples y diversos 6rdenes sociales.

En suma, la perspectiva de la modernidad/colonialidad provee un en-
cuadre alternativo para los debates sobre la modernidad, la globalizacién
y el desarrollo; no es s6lo un cambio en la descripcion de los eventos,
es una transformacién epistémica en la perspectiva. Al hablar de la
diferencia colonial, este encuadre resalta la dimensién del poder que a
menudo no aparece en las discusiones relativistas de la diferencia cul-
tural. Los debates mas recientes en interculturalidad, por ejemplo en el

14 En castellano en el original (N. del T.).



32 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

escenario politico y cultural ecuatoriano, dependen de algunos de es-
tos planteamientos (Walsh, 2003). En sintesis, el programa de investiga-
cién MC es un encuadre construido desde la periferia latinoamericana
del sistema mundo moderno colonial, ayudando a explicar las dinami-
cas del eurocentrismo en la produccién de la modernidad y los intentos
de trascenderla. Si bien revela los lados oscuros de la modernidad, no
lo hace desde una perspectiva intra-epistémica, como los discursos
criticos europeos, sino desde la perspectiva de los receptores de los
supuestos beneficios del mundo moderno. La modernidad/colonialidad
también muestra que la perspectiva de la modernidad es limitada y
agotada en su pretendida universalidad. Al resaltar la falacia desarrollista,
finalmente, la modernidad/colonialidad no sélo orienta nuestra aten-
ci6én en el desarrollo como hecho absoluto, ofreciendo un contexto
para interpretar los variados desafios al desarrollo y la modernidad en
tanto proyectos que son potencialmente complementarios y que se
refuerzan mutuamente. Mas alla de Latinoamérica, uno puede decir,
con Mignolo (2000: 309), que este enfoque “es ciertamente una teorfa
desde/ del Tercer Mundo, pero no sélo para el Tercer Mundo... La
teorizacién del Tercer Mundo es también para el Primer Mundo en el
sentido que la teorfa critica es subsumida e incorporada en una nueva

215

locacién neocultural y epistemologica

15 En otro lugar introduje la nocién de alternativas a la modernidad para referir-
me a la imaginacién de un explicito proyecto politico-cultural de transforma-
cién desde la perspectiva de la modernidad/colonialidad —mds especificamente,
una construccién alternativa del mundo desde la perspectiva de la diferencia
colonial. La dimensién de alternativas a la modernidad contribuye a socavar la
modernidad como logocentrismo, tal como algunos filésofos del final de la
modernidad lo han hecho (e.g., Vattimo, 1991), aunque desde una posiciéon
diferente. Debemos ser claros sobre lo que este concepto no es: no apunta a
un rea/ pristino futuro donde el desarrollo o la modernidad ya no existen mds;
antes bien, el concepto busca intuir la posibilidad de /waginar una era donde
el desarrollo y la modernidad cesen de ser los principios organizadores centra-
les de la vida social —un momento donde la vida social deja de ser tan permeada
por los constructos de la economia, el individuo, la racionalidad, el orden y
demas que han sido caracteristicos de la modernidad eurocentrada. “Alternati-
vas a la modernidad” es una reflexién por un deseo politico, un deseo de la
imaginacién critica utépica, no un enunciado sobre lo real, presente o futuro.
Operando en las fracturas de la modernidad/colonialidad, este concepto da
contenido al eslogan del Foro Social Mundial de Porto Alegre: “Otro mundo es
posible”. “Desarrollo alternativo”, “modernidades alternativas” y “alternativas a
la modernidad” estan parcialmente en conflicto, pero son proyectos potencial-
mente complementarios. Uno debe llevar a crear las condiciones para los otros.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 33

Finalmente, existen algunas consecuencias de este grupo de trabajo
para los Estudios Latinoamericanos en los Estados Unidos, Europa y
el resto del mundo. La perspectiva MC se distancia de asumir a
“Latinoamérica” como un objeto de estudio —a diferencia de los
“estudios latinoamericanos” de los Estados Unidos—, hacia un en-
tendimiento de Latinoamérica como una locaciéon geo-histérica con
y en una distinta genealogia critica del pensamiento. LLa moderni-
dad/colonialidad sugiere que la globalizacién debe ser entendida
desde una perspectiva geo-histérica y critica latinoamericana. Con
esto, el enfoque MC propone una alternativa a la genealogia de las
ciencias sociales modernas que aun fundan los estudios latinoame-
ricanos en los Estados Unidos. De esta manera, Estudios Latinoame-
ricanos en América del Norte y Europa, y Pensamiento Social Criti-
co en Latinoamérica —el cual ofrece un anclaje epistemoldgico para
el grupo del MC— emergen como dos paradigmas complementarios
pero distintos'®. Esto también significa que, como una perspectiva
epistemolégica, el programa de investigacién MC no es asociado
con una nacionalidad particular o locacién geografica. En otras pa-
labras, para ocupar el /Jocus de enunciacién labrado por el proyecto
MC, uno no necesita ser latinoamericano ni vivir en el continente.
“Latinoamérica” en s{ misma deviene una perspectiva que puede ser
practicada en multiples espacios, con tal de que se constituya desde
elaboraciones contrahegemonicas que desafien el supuesto mismo
de Latinoamérica como objeto de estudio constituido, previo a y
afuera de los discursos a menudo imperialistas que lo construyen.

Algunas tendencias, preguntas abiertas y tareas por adelantar

He presentado algunas de las principales lineas de cuestionamientos
y conceptos de un colectivo al que me he referido como el progra-
ma de investigacion MC. Ademas me he enfocado en las principales
figuras intelectuales del grupo —basicamente, Enrique Dussel, Anibal

16 Esta perspectiva esta en el corazén del Grupo de Trabajo de Estudios Andinos:
Desarrollo, Modernidad y Colonialidad que Walter Mignolo y yo co-facilitamos
al interior del Consorcio de Estudios Latinoamericanos de la UNC-Duke.



34 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Quijano y Walter Mignolo. Mi propédsito ha sido ofrecer una visién
general del terreno compartido sobre el cual se ha constituido este
grupo. Hsta historia, por supuesto, deja de lado mucho de lo que es
interesante del proyecto, incluyendo contribuciones valiosas de otros
participantes, al igual que los aspectos mas colectivos de la actual
fase de indagacion conjunta. Ciertamente existen desacuerdos y ten-
siones entre el grupo, lo cual hace febriles los intercambios y deba-
tes, pero una “etnografia” de esta “comunidad de argumentacién”
—como la denominarfa el antropdlogo brasilefio Gustavo Lins
Ribeiro— tendra que esperar a otra oportunidad. Por ahora, una
mas breve caracterizaciéon del grupo bastara, seguida por un esque-
ma de lo que creo son algunas preguntas abiertas, tendencias y
tensiones prometedoras.

El grupo de modernidad/colonialidad

El programa de investigacion MC puede ser tentativamente caracte-
rizado de la siguiente manera (Nota: Esta caracterizacién es mas un
directo ejercicio de sociologia del conocimiento que un analisis de
la formacién discursiva siendo mapeada por MC):

1. Este grupo es ampliamente interdisciplinario o, mejor,
transdisciplinario. Aunque filosoffa, economia politica y teoria lite-
raria han sido significativas, disciplinas como la historia, la sociolo-
gfa y la antropologfa son crecientemente importantes. Otros cam-
pos, tales como la teorfa feminista y la ecologia politica empiezan a
incursionar en el programa. Dicho grupo es transdisciplinario en
cuanto que las preguntas disciplinarias son insertadas en un didlogo
con aquellas de otros campos, algunas veces por el mismo autor,
conduciendo a nuevas formas de preguntarse. Existe un intento ex-
plicito hacia “in-disciplinar” las ciencias sociales (v. Walsh, Schiwy y
Castro-Goémez, 2002) y de edificar teorfas sin disciplina (Castro-Gémez
y Mendieta, 1998).

2. Aunque firmemente anclado en “Latinoamérica”, no puede decir-
se que el grupo es de la Latinoamérica geografica, sino mas bien
que esta constituido por unos sitios en red, algunos de los cuales
estan mas establecidos que otros por practicas particulares (e.g. los



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 35

sitios mencionados en Quito, Bogota, Durham-Chapel Hill, Ciudad
de México y, mas recientemente, Berkeley). Esto se asocia a la suge-
rencia de que Latinoamérica debe ser entendida mas como una “pers-
pectiva” o un espacio epistemolégico que como una regién. Aun-
que puede decirse que este enfoque tiene sus raices en la experien-
cia latinoamericana, encuentra sustancia globalmente; de ahf la ape-
lacién a muchas teorias criticas, especialmente aquellas que emergen
desde similares locaciones epistémicas subalternas. Esto lo diferen-
cia claramente de los anteriores “paradigmas latinoamericanos”, ta-
les como la teoria de la dependencia y la teologfa de la liberacién —
incluso aunque éstos también tuvieran una dimensién transnacional.

3. El grupo puede ser considerado como una comunidad de argu-
mentacién que trabaja colectivamente en conceptos y estrategias. Al
menos hasta cierto punto, se puede argumentar que practica el pen-
samiento de frontera critico que propone. De ahi el énfasis en cues-
tiones de conocimiento. En otras palabras, existe una dimensién
colectiva explicita para el trabajo conceptual que, aunque constitui-
da en torno de una serie de conceptos formativos, es significativa-
mente abierta. Este sentido de colectividad es reforzado por el sen-
timiento del potencial radical del proyecto —el hecho de lo que esta
en juego es “no soélo el cambio del contenido sino de los términos
mismos de la conversaciéon” (Mignolo). El objetivo es labrar nuevas
formas de analisis, no contribuir a los ya establecidos sistemas de
pensamiento (eurocéntrico), sin importar cuan criticos sean éstos.
Esto puede relacionarse con lo que Boaventura de Sousa Santos
(2003) ha denominado “epistemologfas del sur” en sus analisis del
Foro Social Mundial.

4. Los participantes del grupo tienden a compartir una posicién
politica que parece ser consistente con su énfasis radical, incluso si
su practica continda desplegaindose —aunque no exclusivamente—
en la academia (ver la discusién mas abajo). En este plano, puede
decirse que los tres sitios privilegiados y agentes de cambios del
programa MC son: los agentes y movimientos subalternos —y, en
esta direccién, la practica politica de los miembros de este grupo es
vista como alineada con los actores subalternos—; los intelectuales-
activistas en espacios mixtos, desde las ONG hasta el Estado; y las



36 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

universidades en si mismas, en cuanto que, llevadas a sus logicas
conclusiones, el encuadre MC estd ligado a la transformacion de las
practicas normativas y canones académicos.

Preguntas abiertas, sitios de tensiin

Para terminar, quisiera resaltar brevemente tres areas de importan-
cia que han permanecido largamente fuera del proyecto, pero las
cuales son de gran relevancia para las experiencias mismas que el
proyecto teoriza. La primera, y quizas la mas apremiante, es la de
género; la segunda es la de la naturaleza y el ambiente; y la tercera
es la de la necesidad de construir nuevos imaginarios econémicos
capaces de apuntalar luchas concretas contra el neoliberalismo y los
designios para las economias alternativas. Si se puede decir que los
esfuerzos del grupo se han mantenido principalmente académicos
—o académicos-intelectuales— vy, por tanto, ampliamente en el pla-
no del discurso abstracto, estas dimensiones serfan como agregar
“carne y sangre”, por asi decirlo, en él —Ila carne y sangre de los
cuerpos de las mujeres, de la naturaleza, de las economias basadas-
en-lugar, por ejemplo— y contribuir a evitar los riesgos del
logocentrismo. Esto también serfa de consecuencia para las estrate-
gias de la diseminacion de este trabajo en arenas politicas particula-
res'’. En otras palabras, un enganchamiento con el feminismo y el
ambientalismo serfa fructifero en términos del pensamiento del lado
no discursivo de la accién social (Flérez, 2003). Esto serfa igualmen-
te importante para teorizar futuras nociones que son centrales al
grupo y a la teorfa feminista, tales como epistemologia, poder, iden-
tidad, subjetividad, agencia y vida cotidiana.

17 Estoy en deuda con Juliana Flérez (Departamento de Psicologia Social de
la Universidad Auténoma de Barcelona; Escolar Visitante en Chapel Hill
para la primavera de 2003) por este punto y por los comentarios elabora-
dos mas adelante sobre las contribuciones desde la sociologfa del conoci-
miento y la teoria feminista en psicologia social, particularmente en el
trabajo de Margot Pujal. Algunas de las ideas provienen también de discu-
siones en reuniones con algunos miembros del grupo en Chapel Hill y
Duke en febrero del 2000, particularmente facilitadas por la presentacion
de Freya Schiwy y la discusién sobre teologia de la liberacién, y las discu-
siones en el Congreso de LASA (Dallas, marzo del 2003).



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 37

Un area final de trabajo potencial serfan las etnografias de la moder-
nidad/colonialidad. Concebidas dentro del encuadre presentado aca,
estas etnografias evitarian las trampas epistemoldgicas de los estu-
dios de la modernidad revisados en la primera parte de este articu-
lo. Ellas también serfan utiles para averiguar instancias de la diferen-
cia colonial y del pensamiento de frontera desde el terreno, por asf
decirlo, por ejemplo enganchiandose con las diferencias de género,
ecologicas o econémicas como se explican mas adelante. Esto es,
sin embargo, un asunto epistemolégico y metodoldgico, y como tal
acd no sera elaborado mas alla.

8 modernidad/colonialidad

En-generamiento’
Es claro que hasta ahora el tratamiento del género por el grupo de
MC ha sido inadecuado en el mejor de los casos. Dussel estuvo
entre los pocos pensadores latinoamericanos masculinos que tem-
pranamente discutié con detenimiento el asunto de la mujer como
una de las categorias importantes de los otros excluidos. Mignolo ha
prestado atencién a algunos de los trabajos de las feministas chicanas,
particularmente a la nocién de frontera. Estos esfuerzos, sin embar-
go, dificilmente han retomado el potencial de las contribuciones de
la teoria feminista para el encuadre MC. La tedloga y tedrica feminis-
ta finlandesa Elina Vuola ha sido pionera en la identificacién de este
silencio, particularmente en conexién con el trabajo de Dussel sobre
la teologia de la liberacién y otros encuadres de la liberacién (Vuola,
2000, 2002a, 2003). Vuola (2002) encuentra esperanza en el movi-
miento de Dussel de defender el objeto de la liberacién como el
“Otro” —movimiento hacia el pobre, yendo mas alld de la clase—,
pero ella considera menos estimulante la incapacidad de los te6logos
de identificar las posiciones de raza y género en sus teorizaciones y
para responder a los desafios que emergen cuando los objetos devienen

18 “Eungendering” y “engender” son dos categorias frecuentemente utilizadas en
el inglés. “En-generamiento” y “en-generar” son las propuestas de su traduc-
cién al castellano para el presente articulo. Tanto el autor como el traductor
somos conscientes de que son neologismos que suenan extraflos, pero que
esperamos sean utiles para dar cuenta de estos conceptos cruciales en la linea
argumentativa de este articulo. (N. del T.)



38 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

en sujetos por s mismos. El Otro, para decirlo de forma diferente, es
subsumido en un nuevo tipo de totalidad, una masculino-centrada,
denegando asf la existencia de la mujer en su alteridad y diferencia.

En un texto mas reciente, elaborado desde las teorfas postcolonial y
feminista, Vuola (2003) renueva su llamado para considerar seriamen-
te la heterogeneidad y multiplicidad del sujeto de la liberacién —
teologfa y filosoffa—, esto es, “el pobre” —y, uno podria afiadir, el
subalterno, en el proyecto MC. En otras palabras, ella esta llamando la
atencién hacia una politica de la representacién del pobre y el subal-
terno que reconozca plenamente su multiplicidad. En el caso de la
mujer, esto significa enfrentar temas que han estado ausentes de la
discusion, tales como la violencia en contra de la mujer, los derechos
reproductivos y la sexualidad, dando completa visibilidad a la agen-
cia de la mujer. En otros términos, el sujeto de la diferencia colonial
no es un sujeto indiferenciado género-neutral —o diferenciado sélo
en términos de raza y clase. Existen diferencias en la forma en la cual
los grupos subalternos son objetos de poder y sujetos de agencia.
Para reconocer esto, deben cambiar —parafraseando a Mignolo— no
solo los contenidos sino también los términos de la conversacién.
Que las mujeres sean otro en relacién con los hombres —y cierta-
mente tratadas como tales por las falogocéntricas ciencias sociales y
humanas— debe tener consecuencias para una perspectiva centrada
precisamente en la exterioridad y diferencia. Lo que Vuola indica es
el hecho de que mientras el discurso del grupo MC —atn
mayoritariamente masculino— es iluminador y radical de multiples
formas, y como tal considerado seriamente por las feministas, ez gran
parte excluye las preocupaciones tedricas y politicas de la mujer y las
mujeres. Aca parece existir un conflicto entre el discurso y la practica
en tanto a las mujeres concierne. Finalmente, la deconstruccion femi-
nista de los fundamentalismos religiosos, algo que no es ampliamente
conocido tanto en la ciencia social feminista como en el proyecto MC,
es también relevante para el en-generamiento del proyecto MC. En
tanto un movimiento politico amplio, el/los feminismo/s transnacional/
es ha/n desarrollado nuevos enfoques en la formulacién de criterios
inter-culturales para los derechos humanos, especialmente los dere-
chos de la mujer, y para analizar las demandas de verdad sobre las
cuales se han basado (Vuola, 2002b). Nuevos trabajos en feminismo



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 39

transnacional abordan asuntos de raza, género y cultura en formas
que resuenan con las preocupaciones del proyecto MC (v., p. ej.,
Shohat, 1998; Bhavani ez a/., 2003).

Realmente existen muchos puntos de convergencia actual o poten-
cial entre el feminismo y la teoria del MC —esta discusiéon no es de
ninguna manera exhaustiva, sino que intenta evidenciar algunos
posibles puntos de conexién. Primero, ambos comparten la sospe-
cha radical por el discurso universalista. En este plano, lo que se
necesita entender es que el discurso moderno es también un discur-
so masculinista, como las filésofas y tedricas feministas han demos-
trado desde fines de los ochenta (v., p. ¢j., la coleccion ampliamente
conocida de Nicholson, 1990). Existe una convergencia también en
el plano del caracter situado de todo conocimiento; aun en las ver-
siones de la teorfa feminista (por ejemplo en el famoso articulo de
Haraway de 1988), el conocimiento situado considera el cardcter
necesariamente parcial de todas las perspectivas —la MC incluida.
En otras palabras, la posicién del sujeto critico de la modernidad/
colonialidad no escapa al género de dicho sujeto. Al rechazar loca-
lizarse el/ella mismo/a dentro del feminismo, el escolar estd tam-
bién perdiendo la oportunidad de engancharse en un pensamiento
otro, en otra subjetividad o subjetividad de otra manera. Para para-
frasear a Ranijit Guha, al reducir la agencia de la mujer a otra histo-
ria con otro sujeto (masculino), el escolar seria complice de la prosa
de la contra-insurgencia. Como lo plantea Vuola, hablando de las
nociones de Walter Mignolo de hermenéutica pluritépica y pluriver-
salidad como metas para ser abrazadas, “es muy facil ver cémo este
proyecto ha estado presente en la teologia de la liberacién desde su
comienzo... sin embargo, es menos claro cémo los tedlogos de la
liberacién han sido capaces de conceptualizar y diferenciar eso des-
de donde... Uno deberia siempre estar presto a observar sus propias
demandas de verdad y posiciones con los ojos criticos de otros”
(2003: 7). Mas alla de la teologfa de la liberacién, ¢qué traerfa al
programa de investigacién MC “optar por la mujer”? Por supuesto,
deberia clarificarse que hablar sobre la mujer es sélo parte de la
historia. Una perspectiva de género demanda situar este didlogo en
contextos de poder, particularmente las relaciones de poder entre
mujeres y hombres, incluidas aquellas relaciones de poder en la



40 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

academia. Dada la relacionalidad del género, ha sido reconocido
que el sujeto de la diferencia colonial no es auténomo sino relacional.
Esto concierne tanto a la mujer como al hombre.

Acd esta en juego la posibilidad de profundizar el proyecto del MC
referido a la epistemologia a través de un enganchamiento con el
sofisticado y politicamente orientado debate con la epistemologia y
posicionalidad feminista (e.g., Alcoff, 1988, 1991). La nocién de
posicionalidad de la mujer sugiere que la mujer utiliza sus posicio-
nes de sujeto para la construccién de significado en formas que no
pueden ser totalmente comprobadas desde otra perspectiva. El én-
fasis en epistemologia y posicionalidad esta, por supuesto, ligado a
la reflexion de la inequidad de género —un aspecto que, nueva-
mente, es totalmente consistente con la teorfa MC. La etnografia
feminista ha asumido estos desaffos en una direccién interesante al
articular el analisis del des/empoderamiento de la mujer con tacticas
de voz, escritura y representacion (v., p. €j., Behar y Gordon, 1995).
Ademais, mds alla de los mas establecidos modos de escritura acadé-
mica —¢los cuales estin necesariamente intrincados con practicas
logocéntricas?—, ¢puede uno escribir diferentemente sobre los suje-
tos cuyas perspectivas no-eurocéntricas uno espera contribuir a des-
velar? ¢Y cémo ponemos nuestros escritos en circulacion en esos
espacios donde la diferencia colonial estd siendo re-trabajada
cotidianamente a través practicas sociales? Asi, la etnograffa feminis-
ta ha tomado pistas del post-estructuralismo y también de los escri-
tos por mujeres de color en los Estados Unidos y otros lugares,
particularmente el trabajo de Gloria Anzaldda y Cherrie Moraga.
This Bridge We Call Home, el reciente volumen en esta tradiciéon
(Anzaldta y Keating, 2003), plantea nuevos retos a la teorfa feminis-
ta al igual que a la MC. Desplazandose desde la victimizacion hacia
la agencia, y reconociendo la condicién persistente de la vida
entremundos’ —de ahi la necesidad de la edificacién del puente
que es también una edificacién del hogar y la comunidad—, las
nepantleras™ en este volumen son pensadoras de frontera que esta-

19 En castellano en el original (N. del T.).
20 Referencia a las mujeres que publican en la revista Nepantla (N. del T.)



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 41

blecen conexiones para el cambio social, haciéndolas un acto de
voluntad y uno de amor, asi como “una promesa para estar presen-
tes con el dolor de otros sin perderse ellas mismas en éI” (Anzaldda,
2003: 4). Sus “tecnologfas del paso de fronteras” son tecnologias
para reconocer el poder e ir mas alld, para cambiar a otros modos
de conciencia y ser, para una nueva hermenéutica del amor (Sandoval,
2003). Estrategias de conocimiento, escritura y representacién que
son nuevamente centrales a este proyecto internacional feminista
ahora enfocado en la agencia, conexién y re/construccién de los
mundos sociales, culturales y naturales®.

Ademas de los asuntos del poder y la epistemologfa, las preocupa-
ciones de la teoria feminista por la subjetividad e identidad son
areas cruciales de compromiso. Ninguna teorfa contemporinea ha
radicalizado estos conceptos tanto como la teorfa gueer. Esta teoria
ha mostrado elocuentemente que los elementos constitutivos del
género y de las identidades sexuales nunca son monoliticos, sino
mas bien el resultado de entramados, superposiciones, disonancias,
aberturas y posibilidades. “Queer”” nomina la confrontacién radical
de la norma —y aca estoy sugiriendo la norma del heterosexismo,
patriarcal, moderno y colonial. Podria decirse que “gueer” indica la
identidad sin esencia por excelencia y deviene as{ en un sitio tanto
para los analisis histéricos como para las imaginaciones futuras.
Aunque no siempre y necesariamente en una posicién de exteriori-
dad subversiva, el sujeto guweer evidencia que las fronteras —en este
caso la norma heterosexual— pueden ser redibujadas de tal manera
que puede ser posible imaginar identidades y conocimientos otros
(e.g., Halperin, 1995). La des-esencializacién de la identidad signifi-
ca asumir seriamente todas las identidades. Las identidades feminis-
tas, como algunos tedéricos enfatizan, son también construidas a tra-
vés del placer y el deseo, y aca subyace otra posibilidad para una
critica del “Hombre el Moderno”, para usar la feliz —y devastadora—
expresiéon de Donna Haraway —el Hombre que se construye a si
mismo como objeto y sujeto de todo conocimiento. No existe un

21 Agradezco a Nelson Maldonado por llamar nuestra atencién sobre este impor-
tante libro hablando entusiastamente sobre él en una de nuestras recientes
reuniones en Chapel Hill y Duke.



42 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

sujeto autébnomo de conocimiento; todo conocimiento tiene una di-
mensién relacional y una materialidad. ¢Quién es el sujeto del cono-
cimiento y cémo es posibilitado en su cotidianidad? ¢Quién puede
ser un “pensador critico de frontera” y cémo? ¢Quién puede permi-
tirse estar en una posicién de frontera y en una posicién de resisten-
cia, y cual es la economia sexual y politica que autoriza este privile-
gio? Finalmente, ¢el investigador es también un sujeto de deseo y
esto necesita también ser reconocidor (Florez, 2003)*

Para hablar sobre Latinoamérica: el hecho mismo de que el sexismo
continua siendo uno de los problemas mas penetrantes y aparente-
mente intratables de las sociedades latinoamericanas seria razén
suficiente para comprometerse con el feminismo. Las feministas la-
tinoamericanas han indicado el hecho de que las mujeres son tam-
bién el Otro de la modernidad. Mas alla de las discusiones sobre la
divisiéon del trabajo y de epistemologia, esto ha tenido consecuen-
cias visibles para el analisis de los procesos claves de la colonialidad,
incluidas la construcciéon de la nacién, la raza y las formaciones
eurocéntrico-patriarcales (v., p. ej., Rojas, 2001). Cabe terminar esta
seccion con una mencién breve al discurso de la comandante Ester,
pronunciado en el Congreso en la Ciudad de México al final de La
Marcha del Color de la Tierra en marzo del 2001. Era esperado que
el Subcomandante Marcos hablara; sin embargo, quien hablé fue
una mujer india, la comandante Ester. Después de los titubeos y
dificultades iniciales en incorporar las voces y demandas de las
mujeres porque eran aun construidas como suplementos (Belaus-
tiguigoitia, 1998), parece que el movimiento zapatista ha reconoci-
do finalmente el lugar central de las mujeres indigenas tanto en la
sociedad como en la lucha.

Unos pocos dias antes, en Juchitan, la comandante Ester se habfa refe-
rido a la triple discriminacién afrontada por la mujer india —como
india, como mujer y como pobre. Desplegando una critica doble en su
discurso en Ciudad de México, la comandante Ester discutié las Leyes

22 Estos asuntos también emergieron en conversaciones con Juliana Flérez sobre el
trabajo de la teorfa feminista en la psicologia social (Chapel Hill, abril del 2003).



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 43

Revolucionarias de la Mujer, orientadas a eliminar todas las practicas
discriminatorias desde adentro y desde afuera. Ella hablé ampliamente
sobre las formas de discriminacién de la mujer en la vida diaria presen-
tes tanto en las comunidades como en la nacién, as{ como de las prac-
ticas culturales indigenas que requieren ser preservadas. En este senti-
do, “la marcha ha hecho visible lo invisible, y representable lo
irrepresentable: una mujer indigena hablando y demandando “ante la
ley”... ¢es posible para la ley oirles? ¢;En qué lenguaje, a través de cual
discurso, han clarificado lo que quieren: ser indias, mujeres y mexicanas?”
(Belausteguigoitia, 2002: 52). Hay nuevamente claras implicaciones de
este llamado para el programa de investigaciéon de la modernidad/
colonialidad. La pregunta crucial es: ¢;pueden las mujeres subalternas
hablar a través de la teorizacion MC? Si no, ¢cudl es el costo de este
silencio? ¢Qué tipos de traducciones y mediaciones hay en juego?

Algunas de las preguntas formuladas podran facilmente emerger
desde el encuadre MC. En este sentido, serfa importante para las
feministas pensar sobre las contribuciones que el proyecto MC po-
dria hacer a la teorizacién del género y la diferencia. Es verdad que
después de las criticas realizadas por las mujeres de color y del
Tercer Mundo en los ochenta, los supuestos feminismos universales
han sido mas conscientes de las dimensiones raciales y culturales de
las dinamicas de género; sin embargo, variedades del eurocentrismo
continuan siendo predominantes en un nimero de posiciones femi-
nistas. Bl lenguaje de la “diferencia colonial” introduce nuevamente
este punto complicando, por ejemplo, los supuestos sobre el géne-
ro que son atn formados por nociones eurocéntricas de liberacién e
igualdad; eso ayudara a explicar las coaliciones subalternas que no
necesariamente abrazan las demandas de género o siguen una l6gi-
ca de solidaridad entre las mujeres —sobre las solidaridades de
etnicidad y clase. Mas aun, uno puede decir que la MC contribuye a
establecer conversaciones entre clase, género y raza/etnicidad en
Latinoamérica que pueden ser de gran interés para las feministas
que no hablan desde esta posicién. Tal promesa estd siendo ya
mostrada por los pocos trabajos dentro del grupo MC que estan
siendo concebidos desde dicha perspectiva —particularmente el tra-
bajo de Freya Schiwy sobre raza y género en Bolivia— y por la
interpelacién de algunas feministas tales como las revisadas aca.



44 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Naturaleza y diferencia colonial

Como el feminismo, la ecologia y el ambientalismo presentan simi-
lares desafios y posibilidades al proyecto MC. La ecologia y el
ambientalismo implican diferentes formas de pensar —necesaria-
mente relacionales, situadas e histéricas—; formas de leer la moder-
nidad; una aguda preocupacién por la epistemologia —particular-
mente una critica de la ciencia reduccionista y el discurso
logocentrista—; y una articulacion de la cuestién de la diferencia —
diferencia ecolégica y cultural— que puede ser fiacilmente ligada a la
colonialidad y viceversa. Todos éstos son puntos potenciales de con-
vergencia con el proyecto MC, y algunos miembros del grupo han
empezado a explorar estas cuestiones (p. ¢j., Coronil, 1997; Escobar,
1999; Lander, 2002). Orientaciones ambientalistas hacia los movimientos
sociales también pueden ser vistas como un aspecto compartido con
el proyecto MC. No obstante, falta mucho aun por hacer.

Realmente existe un continuado esfuerzo por desarrollar un encua-
dre latinoamericano de ecologia politica que similarmente tienda al
desarrollo de una tdnica perspectiva geopolitica sobre la cuestién de
la naturaleza; los sumarios comentarios que siguen son deliberada-
mente escritos desde este ventajoso punto®. Para iniciar, la ecologia
politica subraya el caricter civilizatorio de la crisis ambiental actual.
Esta crisis es, para decirlo sin rodeos, una crisis de modernidad en
cuanto que la modernidad ha fracasado en posibilitar mundos
sustentables. Es también una crisis de pensamiento, en tanto que el
pensamiento logocentrista alimenta las practicas ecoldgicamente
destructivas de la modernidad (Leff, 2000; Boff, 2002) —como algu-
nas feministas arguyen convincentemente, la dominaciéon de la mu-
jer y la naturaleza se encuentran en la base del proyecto moderno
patriarcal llevado a cabo por el pensamiento falogocéntrico. Es difi-

23 Me estoy refiriendo a la labor colectiva del Grupo de Trabajo de Ecologia
Politica establecido por CLACS, coordinado por Héctor Alimonda. De particu-
lar interés aca es el Manifiesto. Por una Ftica de la Sustentabilidad (PNUMA,
2002), en www.rolac.unep.mx, y el reciente borrador para la discusién por
Enrique Leff (2003). Deberfa mencionarse que dicha importante iniciativa estd
aun por ser “en-generamiento”.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 45

cil para quienes no estan acostumbrados a pensar en términos
ecoloégicos entender que la actual crisis ambiental no es sélo una
crisis generalizada, sino tal vez la crisis central y el limite para el
capital hoy. Mas facilmente aceptada es la idea de que la moderni-
dad estd estructurada sobre la separacién entre naturaleza y cultura,
incluso si es mds raramente reconocido que esta separacién podria
ser tan igualmente formativa de la modernidad que el binario civili-
zado/otro (nosotros/ellos). La naturaleza aparece asi al otro lado de
la diferencia colonial, con ciertas naturalezas —naturalezas colonia-
les/tercermundistas, cuerpos de las mujeres, cuerpos oscuros—, lo-
calizadas en la exterioridad de la Totalidad del mundo eurocéntrico
masculino. La crisis ambiental, entonces, indica los limites de la
moderna racionalidad instrumental; refleja el fracaso de la moderni-
dad en articular biologia e historia manteniendo la capitalizacién de
la naturaleza y el trabajo.

Lo que sigui6 fue un régimen de naturaleza capitalista que subalterniza
todas las otras articulaciones de biologia e historia, de naturaleza y
sociedad, particularmente aquellas que representan —a través de
sus modelos y practicas locales de la naturaleza— una continuidad
culturalmente-establecida —opuesta a una separaciéon— entre los
mundos naturales, humanos y sobrenaturales. Estos modelos loca-
les de lo natural son la base de las luchas ambientales de hoy. Asi,
estas luchas necesitan ser entendidas como /luchas por la defensa de
la diferencia cultural, ecoligica y econdmica (Leff, 2000; Escobar,
1999). Los movimientos sociales etno-ecolégicos son claros al res-
pecto. Aca subyace otro tipo de pensamiento critico de frontera que
necesita ser considerado.

De una forma mas prospectiva, el esfuerzo latinoamericano de la
ecologia politica intenta construir una ética y cultura de la
sustentabilidad; esto incluye repensar la produccién hacia una nue-
va racionalidad ambiental y un didlogo entre otras formas de cono-
cimiento hacia la construccién de novedosas racionalidades ambien-
tales. Esta perspectiva ética de la ecologia sobre la naturaleza, la
vida y el planeta incluye un cuestionamiento a la modernidad y al
desarrollo, mds aun una irrefutable critica a la falacia desarrollista.
Al privilegiar los conocimientos subalternos de lo natural, esta



46 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ecologfa politica articula en una forma tdnica las cuestiones de diver-
sidad, diferencia e interculturalidad —con la naturaleza, por supuesto,
ocupando un papel de actor y agente. Acd estd en juego una politica
cultural de la diferencia que va mas alla de la deconstruccién del
antropo-logocentrismo; su meta es la re-apropiacién cultural de la
naturaleza mediante estrategias politicas tales como aquellas de los
movimientos sociales. De acuerdo con este grupo, hay un pensa-
miento ambiental latinoamericano emergente construido sobre las
luchas y conocimientos indigenas, campesinos, étnicos y otros gru-
pos subalternos para imaginar otras formas de ser con una multipli-
cidad de seres vivos y no-vivos, humanos y no humanos. Respetan-
do la especificidad de culturas basadas-en-lugar y de las gentes, su
proposito es articular un pensamiento sobre la re/construccién de
mundos locales y regionales en formas mas sustentables.

Repensando la economfia, en lo concreto

El proceso combinado de modernidad y colonialidad puede ser com-
prendido como un proyecto para la conversion radical de las ecologias
humanas y bioffsicas en el mundo. Uno puede hablar sobre un pro-
yecto sistematico de reconversiéon cultural, ecolégica y econémica
en torno a lineas eurocéntricas. Contrariamente, uno puede consi-
derar la necesidad de constituir proyectos de transformacién mun-
dial con base en prdcticas de diferencia cultural, ecoligica y econd-
mica —tendentes a mundos y conocimientos de otro modo. Esto
ayudarfa a darle carnadura a la diferencia colonial y a la colonialidad
global. Mientras estos procesos han sido avanzados al mismo tiem-
po, parece haber una necesidad apremiante de generar nuevos ima-
ginarios econdémicos; imaginarios que permitan una efectiva y prac-
tica resistencia contra el aparentemente todopoderoso imaginario
del santificado mercado por la globalizacién neoliberal —la edad
del mercado total de Hinkelamert. Etnograficamente, podemos se-
guir los pasos de los antropodlogos ecolégicos documentando prac-
ticas de diferencia ecoldgica, lo cual, asociado con las estrategias
politico-intelectuales de los movimientos sociales, puede alimentar
proyectos concretos de alternativos designios eco-culturales y de
construccién de mundo. Teoréticamente, estamos mal equipados
para esta tarea. Parte de la respuesta subyace en el hecho de que los



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 47

analisis de la economia politica han invisibilizado practicas de dife-
rencia econdmica, dadas las tendencias totalizantes y
capitalogocentristas de sus discursos; estos analisis, en suma, han
tendido a reducir todas las formas econdémicas a los términos de lo
Mismo, esto es, el capital en sf mismo (Gibson-Graham, 1990).

Que la ecologia y el cuerpo estian ineluctablemente anclados al lu-
gar —aunque no limitados-al-lugar— parece facil de aceptar. Menos
claro es que el pensamiento sobre la diferencia econémica y los
imaginarios econémicos alternativos deberia también tener una di-
mensién basada-en-lugar. Veamos por qué, en una forma que nos
permita introducir una dimensién basada-en-lugar de la colonialidad
del poder y la diferencia colonial. El lugar, después de todo, es el
sitio de los subalternos por excelencia, la dimensién excluida de las
preocupaciones modernas con el espacio, universalidad, movimien-
to y demas. Tendria mucho sentido “lugarizatr”** el proyecto MC mas
que en una forma metaférica. Este punto es traido a casa por un
proyecto en Mujeres y las Politicas del Lugar en el que confluyen en
un encuadre tedrico-politico el género, la ecologia y la economia®.
Al escribir sobre este proyecto, Julie Graham y Katherine Gibson
introducen la nocién de diferencia econémica y la idea de
lugarizacion, edificadas en el descentrado y desorganizado —pero
globalmente lugarizado— imaginario politico de la segunda genera-
cién feminista, en los siguientes términos:

Mujeres y la Politica del Lugar edifica sobre el suelo [de la politica
feminista|, extendiendo la idea de una politica de ubicuidad por el

énfasis de su sustrato ontoldgico: una vasta serie de “lugares” des-

24 “Emplace” y “emplacement” constituyen dos importantes categorias, para cuya
traduccién se propone las de “lugarizar” y las de “lugarizacién”. Sabemos que
son neologismos y que, en cuanto tales, son problematicos —y no sélo para
los puristas—, pero se ha preferido asumir dicho costo en aras de la precisién
argumentativa (N. del T.).

25 Véase el proyecto “Mujer y las Politicas del Lugar” en www.sidint.org y el
numero especial de Development dedicado al proyecto, 45 (1), marzo de 2002.
He co-organizado este proyecto con Wendy Harcourt, Sociedad para el Desa-
rrollo Internacional. Véase también la pagina electrénica del proyecto de Julie
Graham y Katherine Gibson en www.communityeconomies.org



48 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

articulados —residencias, comunidades sociales, ecosistemas, lugares
de trabajo, organizaciones, cuerpos, arenas publicas, espacios urba-
nos, didsporas, regiones, ocupaciones— relacionados analégicamente
antes que organicamente y conectados a través de redes de significa-
cién. Si las mujeres estan en todas partes, una mujer esta en algun
lugar, y estos algunos lugares son en los que el proyecto esta interesa-
do: lugares que han sido creados, reforzados, defendidos, ampliados,
transformados por las mujeres. Es como a través de la categoria de
identidad, mujer, serfa abordada mediante contextualizacién o luga-

13

rizacién, que la cuestién feminista ha devenido “scudl serfa una politica
de lugarizacién?”. No una politica de la categoria, o de la identidad per
se, sino una politica de la producciéon de sujetos y lugares. Una politica

del ser en proceso articulada al lugar (Gibson-Graham, 2003).

Desde una perspectiva MC, puede decirse que “lugar” aqui sirve como
una perspectiva epistémica que puede ser ocupada por muchos suje-
tos. El proyecto “Mujer y las Politicas del Lugar” busca, en efecto,
afirmar la légica de la diferencia y la posibilidad en contra de las
tendencias homogenizantes de la globalizacién y la economia politi-
ca; busca visibilizar el terreno de las diferencias culturales, ecologicas
y econdémicas. En este sentido, existe aqui una cierta convergencia
entre los proyectos del feminismo, la ecologfa y las economias alter-
nativas y esta convergencia es articulada en torno de las politicas de
lugar. No estoy arguyendo que éste es el tnico espacio de convergen-
cia para los proyectos de futuros feministas, econémicos y ecolégicos.
Mi argumento es por un didlogo entre el proyecto MC y otros proyec-
tos como los que han sido revisados en esta secciéon. La nocién de
practicas basadas-en-lugar —aunque, nuevamente, no limitadas-al-
lugar— de identidad, naturaleza y economia nos permiten ir mas alld
de una visiéon de lugares subalternos como simplemente subsumidos
en una légica global o como un sitio en la red global, incapaz de
fundamentar ninguna resistencia significativa, dejando unicamente una
alternativa. En el plano de la economia, uno puede entender que los
lugares no son nunca totalmente capitalistas, sino que son habitados
por la diferencia econémica, con el potencial de devenir en algo otro,
una economia otra. Esto es repensar la diferencia desde la perspecti-
va de la economia y la economia desde la perspectiva de la diferen-
cia. Para lugarizar el proyecto MC, uno deberia entonces ser capaz de



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 49

ligar la colonialidad global a proyectos que tienen potencial para lo
concreto, transformaciones reales. Esto puede tomar al lugar en con-
juncién con los movimientos sociales. Dicha reevaluacion de las poli-
ticas locales deberfa ser una de las mas importantes contribuciones
que podemos hacer al presente, en un momento cuando nadie pare-
ce dar ningun crédito a las acciones locales.

Conclusidon

En su mirada retrospectiva a los discursos criticos de la identidad en
la filosofia y las ciencias sociales latinoamericanas desde el fin del
siglo XIX hasta el presente, Critica de la Razdin Latinoamericana,
Santiago Castro-Gémez (1996) concluye que tales discursos de la
identidad —desde Alberdi a Mart{ y Rodé y hasta Zea y Roig— han
sido complices con una modernista légica de la alterizacién y han
contribuido entonces a las propuestas contra-modernistas en el mejor
de los casos. En otras palabras, el grueso de los abordajes de la
identidad en los discursos libertarios en filosoffa y otros campos ha
descansado en el postulado de una alteridad fundacional y un suje-
to trascendental que constituiria una alternativa radical en relacién
con un igualmente homogenizado Otro moderno/europeo/norte-
americano. Cualquiera sea la apelaciéon a identidades indigenas,
mestizas, catdlicas, primordialistas, antiimperialistas o vitalistas —en
contraste a la identidad blanca, protestante, instrumental, desencan-
tada, individualista, patriarcal, etc., euro/americana—, estas estrate-
gias de alterizacién, en el analisis arqueoldgico de Castro-Goémez,
estan condenadas al fracaso. Reconocer el caracter parcial, histérico
y heterogéneo de todas las identidades es comenzar a corregir este
error y comenzar un viaje hacia visiones de la identidad que emergen
desde una episteme posilustrada® o una episteme de la post Ilustra-
cién. A la contramodernista légica de la alterizacién, Castro-Goémez
opone una légica de la produccién histérica de la diferencia.

Queda por verse si el proyecto MC evitara la l6gica modernista de la
alterizaciéon agudamente analizada por Castro-Goémez. Concebida

26 En castellano en el original (N. del T.).



50 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

como una descolonizacién epistemoldgica, este proyecto podria
parecer ciertamente ir mas alld de las politicas de la representacién
basadas en identificar un espacio de enunciacién exclusivo “de uno
mismo” que es ciego a su propia constructividad, lo cual también
evitarfa las alegaciones comprensivas de inclusién dentro de un unico
paraguas —todos los “latinoamericanos”—, y podria resistir la idea
de que aquello incluido estarfa totalmente fuera de la totalidad colo-
nialista. Tales sueflos estan en proceso de ser abandonados. La no-
cién de pensamiento de frontera —o de “posicionamiento critico de
frontera” como Catherine Walsh (2003) lo ha denominado reciente-
mente— parece proveer en si misma alguna seguridad contra la mas
vieja légica. Como hemos visto, el enganchamiento con el género,
el ambiente y la economia podria permitir futuras garantias de que
las importantes contribuciones de este grupo no caigan en las tram-
pas descritas por Castro-Gomez. Nunca mas un “absoluto otro” en
relaciéon con la modernidad y nunca mas condenados a la soledad
perpetua de la cual Octavio Paz y Garcia Marquez estuvieron tan
enamorados. La Latinoamérica que emerge del proyecto tan esque-
maticamente revisado aqui podria, sin embargo, continuar llevando
a cabo una politica de la diferencia, precisamente porque ha devenido
nuevamente consciente de la diferencia constitutiva que la habita y
que la historia ha producido. Quizas sea incluso el caso de que es
posible una/s Latinoamérica/s otra/s.

Bibliografia

Alcoff, Linda (1991). “The Problem of Speaking for Others”. En Critical Inquiry.
20: 5-32.

. (1988). “Cultural Feminism versus Poststructuralism: The Identity Cri-
sis in Feminist Theory”. En Signs. 13: 405-36.

Alcoff, Linda y Eduardo Mendieta (eds.) (2000). Thinking from the Underside of
History. Enrigue Dussel’s Philosophy of Liberation. Rowman and Littelfield.
Lanham.

Anzaldua, Gloria y Analouise Keating (eds.) (2003). This Bridge We Call Home.
Radical Visions for Social Transformation. Routledge. New York.

Anzaldua, Gloria (2003). “Preface. (Un)natural bridges, (Un)safe spaces”. En G.
Anzaldia y A. Keating (eds). This Bridge We Call Home. Radical Visions for
Social Transformation. Pp. 1-5. Routledge. New York.

Appadurai, Arjun (19906). Modernity at Large. University of Minnesota Press.
Minneapolis.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 51

Arce, Alberto y Norman Long (2000). Awnthropology, Development, and Modernities.
Routledge. London.

Behar, Ruth y Deborah Gordon (eds.) (1995). Women Writing Culture. University
of California Press. Berkeley.

Belausteguigoitia, Marisa (2002). “The Color of the Earth: Indigenous Women ‘Before
the Law’”. En Development. 45(1): 47-53.

__________ . (1998). “Visualizing Places: ‘She Looks, therefore... Who Is?’”. En
Development. 41(2): 44-52.

Beverly, John y José Oviedo (eds.) (1993). The Postmodernism Debate in Latin
America. Duke University Press. Durham.

Bhavani, Kum-Kum, John Foran y Priya Kurian (eds.) (2003). Feminist Futures: Re-
Imagining Women, Culture and Development. Zed Books. London.

Boff, Leonardo (2002). E/ cuidado esencial. Editorial Trotta. Madrid.

Castro-Gémez, Santiago (19906). Critica de la razin latinoamericana. Puvill Li-
bros. Barcelona.

Castro-Gémez, Santiago (ed.) (2002). La reestructuraciin de las ciencias sociales
en América Latina. Universidad Javeriana. Bogota.

Castro-Goémez, Santiago y Eduardo Mendieta (eds.) (1998). Teorias sin dz'.r[z'p/{ﬂa,
latinoamericanismo, poscolonialidad y globalizacion en debate. Miguel An-
gel Porraa/ University of San Francisco. México, D.F.

Coronil, Fernando (1997). The Magical State: Nature, Money and Modernity in
Veneznela. University of Chicago Press. Chicago.

Coronil, Fernando (1996). “Beyond Occidentalism: Toward Nonimperial
Geohistorical Categories”. En Cultural Anthropology. 11(1): 52-87.

Dussel, Enrique (2000). “Europe, Modernity, and Eurocentrism”. En Nepantla. 1(3):
465-478.

__________ . (1996). The Underside of Modernity. Humanities Press. Atlantic
Highlands, NJ.

. (1993). “Eurocentrism and Modernity”. En J. Beverly y J. Oviedo (eds.).

The Postmodernism Debate in Latin America. Pp. 65-76. Duke University
Press. Durham.

__________ . (1992). 1492. El encubrimiento del Otro. Antropos. Bogota.

. (1983). [1975]. Introduccion a la Filosofia de la Liberacidn. Editorial
Nueva América. Bogota.

__________ . (1976). Filosofia de la Liberacidn. Editorial Edicol. México.

Englund, Harri y James Leach (2000). “Ethnography and the Meta-Narratives of
Modernity”. En Current Anthropology. 41(2): 225-248.

Escobar, Arturo (1999). “After Nature: Steps to an Anti-essentialist Political Ecology”.
En Current Anthropology. 40(1):1-30.

Flérez, Juliana (2003). “Notas sobre teorfa feminista y modernidad/colonialidad”.

Documento de trabajo sin publicar. University of North Carolina. Chapel
Hill. Abril.



52 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Foucault, Michel (1979). Discipline and Punish. Vintage Books. New York.

________ . (1973). The Order of Things. Vintage Books. New York.

Gaonkar, Dilip P. (ed.) (2001). Alternative Modernities. Duke University Press.
Durham.

Gibson-Graham, J.K. (2003). “Politics of Empire, Politics of Place”. Manuscrito sin
publicar.

__________ . (1996). The End of Capitalism (As We Knew It). Blackwell. Oxford.

Giddens, Anthony (1990). The Consequences of Modernity. Stanford University Press.
Stanford.

Gupta, Akhil (1998). Postcolonial Developments. Duke University Press. Durham.

Habermas, Jurgen (1987). The Philosophical Discourse of Modernity. MIT Press.
Cambridge.

__________ . (1973). Legitimation Crisis. Beacon Press. Boston.

Halperin, David (1995). Saint Foucanlt: Toward a Gay Hagiography. Oxford
University Press. New York.

Haraway, Donna (1988). “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective”. En Fewinist Studies. 14 (3): 575-599.

Harcourt, Wendy y Arturo Escobar (2002). “Lead Article: Women and the Politics of
Place”. En Development. 45(2): 7-14.

Hardt, Michael y Antonio Negri (2000). Empire. Harvard University Press. Cambridge,
Mass.

Heidegger, Martin. (1977). “The Age of the World Picture”. En M. Heidegger. The
Question Concerning Technology. Pp. 115-154. Harper and Row. New York.

Kahn, Joel (2001). “Anthropology and Modernity”. En Current Anthropology. 42(5):
651-680.

Lander, Edgar (2002). “Los derechos de propiedad intelectual en la geopolitica del
saber de la sociedad global”. En C. Walsh, F. Schiwy y S. Castro-Gdémez
(eds.). Interdisciplinar las ciencias sociales. Pp. 73-102. Universidad Andina/
Abya Yala. Quito.

Lander, Edgardo (ed.) (2000). La colonialidad del saber: enrocentrismo y ciencias
sociales. CLACSO. Buenos Aires.

Latour, Bruno (1993). We have never been modern. Harvard University Press.
Cambridge, Mass.

Leff, Enrique (2003). “La Ecologia Politica en América Latina: un campo en cons-
truccién (borrador para discusién)”. CLACSO Grupo de Trabajo en Ecologia
Politica. Manuscrito sin publicar.

. (2000). Saber ambiental. Siglo XXI. México.

Maldonado-Torres, Nelson (2003). “Imperio y colonialidad del ser”. Ponencia al
XXIV Congreso Internacional de la Asociacién de Estudios Latinoamerica-
nos, LASA. Dallas. Marzo 27-29.

Mignolo, Walter (2001). “Local Histories and Global Designs: An Interview with
Walter Mignolo”. En Discounrse. 22(3): 7-33.



“MUNDOSY CONOCIMIENTOS DE OTRO MODO” 53

. (2000). Local Histories/ Global Designs. Princeton University Press.
Princeton.

Mignolo, Walter (ed.) (2001). Capitalismo y geopolitica del conocimiento. Edicio-
nes del Signo. Buenos Aires.

Nicholson, Linda (ed.) (1990). Feminism/Postmodernism. Routledge. New York.

Panikkar, Raimon (1993). The Cosmotheandric Experience. Orbis Books. New York.

Peet, Richard y Michael Watts (eds.) (1996). Liberation Ecologies: Environment,
Development, Social Movements. Routledge. Londres.

Pred, Allan y Michael Watts (1992). Reworking Modernity. New Brunswick: Rutgers
University Press.

Quijano, Anibal (2000). “Coloniality of Power, Ethnocentrism, and Latin America”.
En Nepantla. 1(3): 533-580.

. (1993). “Modernity, Identity, and Utopia in Latin America”. En J. Beverly
y J. Oviedo (eds.). The Postmodernism Debate in Latin America. Pp. 140-
155. Duke University Press. Durham.

__________ . (1988). Modernidad, identidad y ntopia en América Latina. Sociedad
y Politica Ediciones. Lima.

Quijano, Anibal e Immanuel Wallerstei (1992). “Americanity as a Concept, or the
Americas in the Modern World-System”. En International Social Science
Journal. 134: 459-559.

Ribeiro, Gustavo Lins (2001). Cultura e politica no mundo contemporaneo. Editora
UNB. Brasilia.

Rojas, Cristina (2001). Civilization and Violence. Regimes of Representation in
Nineteenth Century Colombia. University of Minnesota Press. Minneapolis.

Sandoval, Chela (2003). “Foreword: AfterBridge: Technologies of Crossing”. En G.
Anzaldia y A. Keating (eds.). This Bridge We Call Home. Radical VVisions for
Social Transformation. Pp. 21-26. Routledge. New York.

Santos, Boaventura de Sousa (2003). “The World Social Forum: Toward a Counter-
Hegemonic Globalization”. Ponencia presentada al XXIV Congreso Interna-
cional de la Asociacién de Estudios Latinoamericanos, LASA. Dallas. Marzo
27-29. Ver también en: http://www.ces.fe.uc.pt/bss/fsm.php

Shohat, Ella (ed.) (1998). Talking Visions. Multicultural Feminism in a Transnational
Age. MIT Press. Cambridge.

Sivaramakrishnan, K. y Arun Agrawal (eds.) (2003). Regional Modernities: Cultu-
ral Politics of Development. Stanford University Press.

Tomlinson, John (1999). Globalization and Culture. Cambridge: Polity Press.

Vattimo, Gianni (1991). The End of Modernity. Johns Hopkins University Press.
Baltimore.

Virilio, Paul (1999). Politics of the VVery Worst. Semitext(e). New York.

Vuola, Elina (2003). “Option for the Poor and the Exclusion of Women: The Challenge
of Postmodernism and Feminism to Liberation Theology”. En Joerg Rieger
(ed.). Opting for the Margins. Theological and Other Challenges in Posmodern
and Postcolonial Worlds. Oxford University Press. Oxford.



54 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

__ . (2002). “Remaking Universals? Transnational Feminism(s) Challenging
Fundamentalist Ecumenism”. En Theory, Culture, & Society. 19 (1-2): 175-
195.

__________ . (2000). “Thinking Otherwise: Dussel, Liberation Theology and
Feminism”. En L. Alcoff y E. Mendieta (eds.). Thinking from the Underside of
History. Pp. 149-180. Rowman and Littlefield. Lanham.

Walsh, Catherine (2003). “Ecuador 2003: Promises and Challenges”. Presentacién
en UNC-Duke Latin American Studies. Abril 25.

Walsh, Catherine, Freya Schiwy y Santiago Castro-Gémez (eds.) (2002).

Interdisciplinar las ciencias sociales. Universidad Andina/Abya Yala. Quito.



Cambiando las éticas y las politicas del
conocimiento: légica de la colonialidad y
postcolonialidad imperial’

WALTER D. MIGNOLO?

Los estudios de la subalternidad y los estudios
postcoloniales: distinciones epistémicas y geopoliticas

El término “postcolonialidad imperial” en el titulo refiere a una serie
de preguntas. Desde que el idioma inglés y la India devinieron
“postcoloniales” después de 1947, ¢cual es el significado y la conse-
cuencia de un proyecto como el de los “estudios surasiaticos de la
subalternidad” —un proyecto iniciado y llevado a cabo por un gru-
po de académicos e intelectuales surasiaticos con la intencién de
contribuir a la transformacién de la sociedad surasiatica—, en rela-
cién con el crecimiento de los estudios postcoloniales en los Esta-
dos Unidos e Inglaterra? Si tanto Inglaterra como India se convirtie-
ron en postcoloniales después de 1947, ;son ambas postimperiales?

1 Presentacion en la Universidad de Coimbra, enero 14 de 2005, en el marco de la
Maestria y Programa de Doctorado en Postcolonialismo y Ciudadanfa Global y
las Nuevas Sociedades Enfrentando la Globalizacion. Los subtitulos, referencias
y otras notas aclaratorias han sido incorporadas a posteriori pensando en su
impresién como articulo. Igualmente se suprimieron pasajes que hacian referen-
cia o sentido en el contexto de la presentacién oral. Ademas de la presentacion
en la Universidad de Coimbra, a Mignolo se le realiz6 una entrevista en el CES
(Centro Estudios Sociales) que puede consultarse en http://www.ces.fe.uc.pt/
posgraduacoes/pccg_confl.php. Traduccién del original en inglés por Eduardo
Restrepo. Publicado en: Tabula Rasa. N° 3, enero-diciembre de 2005.

2 Duke University, Durham, Estados Unidos.



56 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Sospecho que la distincién podria aplicarse principal y solamente a
Inglaterra, pero no a la India.

Una distincién epistémica y geopolitica debe ser realizada entre el
proyecto de los estudios de la subalternidad y el proyecto de los
estudios postcoloniales, en tanto que el primero se origina princi-
palmente del impulso y la furia de la herida colonial, mientras que
el segundo se origina principalmente del impulso y las condiciones
de la academia occidental y el concomitante mercado de publica-
ciones. Estoy hablando de la geopolitica del conocimiento y la de-
pendencia histérico-estructural entre la metrépolis y las colonias,
entre el imperialismo y el colonialismo en todos los planos: econé-
mico, politico, epistémico y en la formaciéon de subjetividades.

Los estudios surasiaticos de la subalternidad pueden caracterizarse
como la continuacién del “pensamiento descolonial”, el cual, en
India, tiene a Mahatma Gandhi como su punto de referencia. Por su
parte, los estudios postcoloniales en Hstados Unidos e Inglaterra son
una consecuencia de las transformaciones intelectuales, en el Occi-
dente, traidas por los discursos y teorfas postestructuralistas y
postmodernistas, las cuales fueron influenciadas, por supuesto, por
la descolonizaciéon politica, después de la Segunda Guerra Mundial,
de las colonias britanicas. Los estudios postcoloniales surgieron como
tales en la encrucijada de las transformaciones de los patrones de
inmigracion en los Estados Unidos y la Europa Occidental, la histo-
ria de la descolonizacion en Africa y Asia entre 1947 y 1970 (con el
mas tardio caso de Hong Kong), y la transformacién discursiva y
epistémica introducida por el postestructuralismo y el postmoder-
nismo. De forma breve, me gustaria localizar, geopoliticamente, el
“pensamiento descolonial” en las colonias y semicolonias, y enten-
der los
universidades occidentales.

<

‘estudios postcoloniales” como un desarrollo reciente en las

Introduzco esta distincién por dos razones. Primero, porque me en-
cuentro reflexionando y escribiendo sobre la geopolitica del conoci-
miento y el cambio que, en América Latina, fue introducido por la
teorfa de la dependencia, asi como por la filosofia y la teo-logia de la
liberacién. También he pensado sobre la importancia y las conse-



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 57

cuencias de cambios similares en el Caribe, desde la década de los
cincuenta con las intervenciones radicales de Aimé Césaire (“Discurso
sobre el colonialismo”), Frantz Fanon (Pie/ negra, mdiscaras blancas y
Los condenados de la tierra) y Amilcar Cabral (Return to the Sources.
Selected Speeches), asi como sobre las cuestiones planteadas por la
filosoffa africana subsahariana (una cuestion similar fue hecha, en el
mismo tiempo, en América Latina). Estoy convencido, como lo estaba
el socidlogo e intelectual boliviano René Zavaleta Mercado (1986), de
que el entendimiento de las sociedades semicoloniales y dependien-
tes (como Bolivia) demanda considerar la dependencia epistémica. Si
“postcolonialidad” tiene un significado para mi ahora, la cuestién de
la dependencia epistémica es principal y central. De otro modo, los
estudios postcoloniales seran simplemente un nuevo campo de inda-
gacién, con un contenido diferente, pero bajo la misma logica
epistémica basada en la modernidad eurocentrada.

La segunda razén para la distinciéon entre estudios postcoloniales y
el pensamiento descolonial tiene que ver con un motivo mas parti-
cular: el proyecto académico que viene teniendo lugar en la Univer-
sidad de Coimbra, en Portugal’. El origen de este proyecto puede
situarse en la necesidad de sentir una falta: aunque Portugal fue el
primer Estado monarquico europeo en contacto con regiones y gen-
te no europea y, por supuesto, con parte de la historia de los impe-
rios capitalistas occidentales, los estudios postcoloniales no son to-
davia parte de la academia portuguesa. Expreso mi incomodidad
con los estudios postcoloniales en la forma que ya lo he descrito,
pero apuntalo total y verdaderamente dicho proyecto y la agenda
expresada en los cuatro dominios de indagacidn:

1) conocimiento y lenguaje portugués,
2) conocimiento y justicia cognitiva,

3 N.T. El lector debe tener presente que Mignolo se esta refiriendo especificamente
al programa de posgrado de la Universidad de Coimbra, pero las implicaciones
de sus elaboraciones no se limitan a este programa ni a Portugal, como se hace
evidente en sus elaboraciones en los siguientes parrafos. Para mayor informa-
cién sobre el programa referido, véase su pagina electrénica:
http://www.ces.fe.uc.pt/posgraduacoes/posgraduacoes.php



58 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

3) globalizaciones alternativas y la reinvenciéon de la emancipa-
cién social, y
4) nuevos movimientos sociales trasnacionales.

Otra distincién, esta vez intrinseca a la historia de las disciplinas,
parece necesaria para entender estas cuatro areas. Necesitamos dis-
tinguir entre estudios postcoloniales, por un lado, como una etique-
ta administrativa que organiza el presupuesto, justificando argumentos
a los decanos y para las aplicaciones de becas a las fundaciones
Rockefeller o Mellon, y por otro lado, como una etiqueta para pro-
yectos intelectuales, politicos y éticos que nosotros (académicos,
intelectuales, estudiantes) adelantamos.

Esta ultima distincién, ligada con la anterior, nos trae /a necesidad
de cambiar la geopolitica y la corpopolitica del conocimiento, y
usar los estudios postcoloniales como una etiqueta académicamen-
te conveniente para llevar a cabo tal proyecto. En otras palabras, los
estudios postcoloniales no seran un fin en si mismos, sino los me-
dios y una particular manera, en la academia, de conjuncién de
diferentes proyectos de descolonizacién del conocimiento y libera-
cién del Ser. Una vez mas, los cuatro dominios son lo que, para mi,
realmente cuentan en este proyecto en Coimbra, mientras que la
etiqueta de “estudios postcoloniales” es justamente eso, una etique-
ta. En otras palabras, no tiene sentido el debate de qué son los
estudios postcoloniales y qué estan haciendo ellos en Coimbra. Antes
bien, la cuestién para mi seria: squé estamos haciendo en Coimbra
bajo la etiqueta de “estudios postcoloniales”?

Lo postmoderno y lo postcolonial: diferentes genealogias y
articulaciones geopoliticas

Como he dicho, los estudios postcoloniales fueron introducidos en
la academia a comienzos de la década de los ochenta, principal-
mente en los Estados Unidos, como parte de un movimiento mucho
mayor en respuesta a una serie de eventos histéricos radicales que
sucedieron a finales de los afios sesenta en todo el mundo (desde
Calcuta a Nueva Delhi, Tunisia y Algeria, desde Beijing a Praga,
desde México a Parfs, desde Coérdoba, Argentina, a muchos lugares



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 59

en los Estados Unidos). Un segmento de esa sacudida global tiene
1968 como fecha de referencia. Para el sociélogo Immanuel
Wallerstein, la crisis manifestada en varios levantamientos durante
ese ano cerraba el circuito de la geocultura del mundo moderno
—esto es, desde los ideales de la Revolucién Francesa en 1789
hasta la triste realidad de su desmoronamiento en el régimen de-
mocratico liberal manifestado, entre otros lugares, en Par{s en mayo
de 1968. Igualmente, en Beijing y Praga, el lamentable fracaso de
la otra mitad de los ideales surgidos de la Revoluciéon Francesa se
hizo evidente con la caida de los regimenes democraticos socialis-
tas en China, asi como en las colonias soviéticas, ambas manifesta-
ciones de la expansiéon de los ideales occidentales. La
postmodernidad —como wun discurso critico y como wuna nuneva era
histdrica— entrd en escena como una consecuencia de este seg-
mento de  sacudida  global.

Otra parte importante de este estremecimiento la constituyé el pro-
ceso de “descolonizaciéon” en Africa y Asia desde 1947 hasta 1970,
aproximadamente, cuando Gran Bretana y Francia fueron perdien-
do la mayoria de sus dominios coloniales. Aunque este segmento
precede cronoldgicamente al anterior, fue secundario incluso para
un sociélogo tan atento y sensitivo al mundo colonial como
Immanuel Wallerstein. Para él, fue mayo de 1968 en Francia, junto
a los levantamientos colaterales en China y Checoslovaquia, lo
relevante en la crisis geocultural en el mundo moderno y no este
largo proceso de descolonizacién. Similarmente, una crisis en el
mercado bursatil en Reptblica Dominicana, Nigeria o incluso Bue-
nos Aires, es invisible en relacién con una cafda driastica en el
mercado bursatil de Frankfurt, Londres o Nueva York. Aqui entra-
mos en la légica de la colonialidad y en la esfera de las reflexiones
criticas de la descolonialidad. Mas adelante argumentaré por qué
hablo aqui de “reflexiones criticas de la descolonialidad” y no (o
en vez) de “estudios postcoloniales”. Sea como fuere, ¢/
postcolonialismo/ postcolonialidad (y después los “estudios
postcoloniales”) —como un discurso critico y una nueva era— entrd
en escena como una consecuencia de ese otro segmento de sacndi-
da global, y como componente y correctivo de la historia parcial de
los  discursos  postmodernistas.



60 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

La descolonizacién en Africa y Asia no fue invisible para Wallerstein.
No obstante, ocupaba una posicién secundaria y dependiente en la
historia mundial. Después de todo, desde su perspectiva, la historia
es hecha en el “centro” (desde el Imperio Romano hasta la Revolu-
cién Francesa y algunas veces pasando por el descubrimiento de
América) y los eventos en la periferia son marginales. Esta es tal vez
una de las razones por las cuales Paris de 1968 captur6 la imagina-
cién del mundo moderno/colonial mas que el 1969 y el Movimiento
de los Derechos Civiles en los Estados Unidos. En Paris, trabajado-
res y estudiantes se rebelaron juntos contra el rol de Francia en
Algeria y el deterioro de las condiciones econémicas de la clase
trabajadora. En los Estados Unidos, negros y estudiantes se rebela-
ron juntos contra el rol de los Estados Unidos en Vietnam y las
deplorables condiciones raciales que dividian el pafs. Los trabajado-
res europeos eran en ese momento mayoritariamente blancos, ya
que la inmigracién masiva no habfa comenzado aun y los italianos y
espafioles ocupaban entonces el lugar que ahora estain tomando los
paquistanies, indios y norafricanos. El racismo, como lo entende-
mos hoy, es el cemento que une la dependencia histérico-estructu-
ral entre imperios, colonias y semicolonias.

En este mapa de eventos mundiales, ¢el levantamiento de Paris en
1968 fue postmoderno o postcolonial? ¢El movimiento por los dere-
chos civiles y el levantamiento en los Estados Unidos en 1969 fue
postmoderno o postcolonial? Consideraremos ambos “objetos” como
de los “estudios postmodernos” o “postcoloniales”? Mas aun, ¢por
qué existe un debate sobre lo que los estudios postcoloniales son o
deberian ser, mientras no hay debate en los dominios de lo
postmoderno y tampoco un sitio institucional, en la academia, lla-
mado “estudios postmodernos”? Las simples y tal vez problematicas
preguntas provocadas por estas consideraciones son las siguientes:
¢Cual/es es/son el/los Jocus de enunciacién de los estudios
postcoloniales? ¢Qué caracteriza lo postcolonial: el campo de estu-
dio —el /Jocus de enunciacién disciplinario— o el cambio en la mis-
ma ética y politica del conocimiento? Mi respuesta es que los “estu-
dios postcoloniales” han sido integrados en el marco epistemologico
principal de las ciencias sociales y de las humanidades. La resisten-
cia a los estudios postcoloniales dentro de la academia proviene del



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 61

hecho de que sus practicantes son generalmente de la izquierda.
Asi, en los Estados Unidos, los estudios postcoloniales han contri-
buido ciertamente a la revolucidon epistémica geopolitica y
corpopolitica de nuestro tiempo.

Corpo-politica eo-politica del conocimiento:
po-p y geo-p
problematizando el embrujo epistémico de la ego-politica

Arif Dirlik, nacido y educado en Turquia, mudado a los Estados
Unidos para adelantar sus estudios de postgrado en fisica, pronta-
mente abandoné las ciencias duras para convertirse en un historia-
dor, centrandose en la historia del marxismo en China y las transfor-
maciones de China bajo el marxismo. En su libro E/ aura postcolonial
(1997) asevera que los intelectuales del Tercer Mundo que migraron
a los Estados Unidos crearon los “estudios postcoloniales” (algunas
veces referidos como “teorfa postcolonial”). No es muy claro si Dirlik
hizo tal aseveracién en un tono descriptivo o critico. Sea de una u
otra forma, su observacién es adecuada y apunta precisamente a lo
que sucedi6é. Exploremos la aseveracién un poco mas alla y traiga-
mos algunas de sus consecuencias a la superficie.

Desde 1970, como consecuencia de los movimientos de los dere-
chos civiles y la migracién masiva, principalmente de Latinoamérica,
pero también de otros pafses del Tercer Mundo, a los Estados Uni-
dos, la academia se ha convertido en un sitio de debates politicos en
torno al principio del conocimiento. Desde los afios setenta, hemos
presenciado el florecimiento de diferentes tipos de “estudios™: estu-
dios de la mujer, estudios afroamericanos, estudios chicano/latinos/
as, estudios étnicos, estudios gay y lésbicos, estudios asiaticos, estu-
dios nativoamericanos. Algunas veces, varios de estos dominios han
sido reunidos bajo los estudios étnicos y, otras veces, en estudios
étnicos y de género. Su locacién epistémica fue, al principio, en el
area de las humanidades. Pero pronto comenzaron a invadir las
ciencias sociales, lo cual gener6 una tensién entre, por ejemplo, los
estudios chicano/latinos/as, los estudios afroamericanos y los estu-
dios de la mujer, de un lado, y los estudios sociolégicos del rol de
las mujeres/chicanos/afroamericanos, del otro. ¢Por qué? sQué esta-
ba pasando?



62 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

¢Qué tienen estos campos en comun? Basicamente, la raza, el géne-
ro y la sexualidad. Sin embargo, éstos no son asuntos que definen
los nuevos campos desde que la raza, el género y la sexualidad
pudieron ser estudiados por antropologos, socidélogos, historiado-
res, sicologos, incluso bidlogos, etc. Lo que define los nuevos cam-
pos son los /Jocus de enunciacién antes que las configuraciones de
lo enunciado. En el arte y la literatura fue menos frecuente mezclar
estética con género, raza y sexualidad, pero en las ciencias sociales
los tres dominios ya estaban en su agenda. Un cambio epistémico
tuvo /ugar en su surgimiento, un cambio de la egopolitica a la
corpopolitica del conocimiento. El ego fue un sujeto cognosciente,
mas alla de la raza, el género y la sexualidad, que habia fundado el
conocimiento desde la Ilustracién. La corpopolitica del conocimien-
to reintroduce las cualidades secundarias que la egopolitica del co-
nocimiento habfa ahuyentado para asegurar la “objetividad” y “neu-
tralidad” del conocimiento.

Desde el Renacimiento europeo hasta la Ilustracién europea, la teo-
logia habia dominado la escena epistémica; y, porque la Universi-
dad del Renacimiento europeo fue parte de la expansién imperial,
la teo-logia se convirti6 en el estandar imperial del conocimiento en
la parte colonizada del mundo del siglo XVII al XVIII. Desde el siglo
XIX, antes que teo-logia, la ego-logia guié la Universidad Kantiana-
Humboldtiana y el estandar occidental del conocimiento que se
extendié con el imperialismo britanico y francés. Este ultimo no
solo se extendid, sino que se convirtié en el criterio de juicio para
colocar conocimientos en posiciones subalternas en comparacién al
locus del conocimiento hegemonico, para determinar las jerarquias
epistémicas (y hacer parecer a todo el resto como tontos cuando
hacen reivindicaciones de conocimiento en lenguajes mas alla del
griego/latin y los lenguajes vernaculares imperiales europeos). Si
René Descartes hizo un cambio en la epistemologia de la teo-logica
a la ego-légica, no fue sino hasta Kant y The Conflict of the Faculties
cuando el cambio fue formulado o, como dirfamos hoy, teorizado.
Descartes desplazé el criterio de certidumbre de Dios al Hombre, de
teo-logfa a ego-logia, pero manteniendo la universalidad del “logos”
comun a la Universidad del Renacimiento, como el foco critico de
las tres Facultades primarias —teo-logia, que evalia la salud del



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 63

alma del individuo y la sociedad; medicina, que calcula la salud
fisica del individuo y la sociedad; y derecho, que asegura la propia
regulacion de la sociedad y sus miembros. A la filosofia se le dio la
responsabilidad de vigilar, el rol de asegurar la propia légica y la
aplicacién de las tres principales facultades. La critica de la razin
pura fue escrita, precisamente, para establecer la fundacién légica y
epistémica de la filosofia como el arbitro supremo del conocimiento
y entendimiento humano. La “razén” para Kant estaba mas alla del
género, la raza o la sexualidad. El lo suponfa como aleman y hom-
bre europeo que asumia también la heterosexualidad como la nor-
ma de las relaciones sociales entre los individuos. Ahora bien, una
vez que estos principios y supuestos fueron establecidos, uno no
tenfa que ser un hombre blanco europeo y heterosexual para acep-
tarlos y vivir con ellos. Esto fue, y continta siendo, la “belleza” de la
dominaciéon imperial: su capacidad de “convertir” los paganos y los
irracionales a la casa universal de la religiéon y el conocimiento secu-
lar verdaderos. Estas creencias fueron mantenidas unidas por las
politicas teo-logicas, ego-logicas y éticas del conocimiento. El cam-
bio en la geografia y biografia de la razén desde la década de los
cincuenta hasta los sesenta fue un cambio que se originé en los
conocimientos subalternos —en el mismo sentido que se dice que
Marx estudi6 el capital desde la perspectiva del conocimiento de los
trabajadores proletarios. Esto cambi6 para siempre el tranquilizador
mapa de la total configuracién lingiiistica y epistémica del conoci-
miento. Marx no era un proletario, pero tuvo la solidaridad y la
visién ética para colocarse a si mismo en la perspectiva de los traba-
jadores, como Las Casas también se puso a s{ mismo, mucho antes,
en la perspectiva de los indigenas. En los afios setenta, el cambio
sucedié cuando los indigenas, los negros y las mujeres blancas y de
color tomaron su destino en sus propias manos. Esto es, el cambio
corpopolitico. El cambio geopolitico tomé lugar en los mismos afios
en Latinoamérica y Africa, y vino de la conciencia critica del Tercer
Mundo en la distribucién global del conocimiento.

Es necesario aclarar que, cuando hablo de la epistemologia occi-
dental, estoy hablando de principios y acumulacién del conocimiento/
significado que son fundados en griego y latin y traducidos a las seis
lenguas imperiales europeas (italiano, espafol, francés, portugués,



64 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

aleman e inglés). No estoy hablando del Espiritu o un Sujeto
Cognosciente metafisico que alcanza la pureza de la razén. La
colonialidad del conocimiento es un dominio basico de la oculta matriz
de poder colonial velada por la retdrica de la modernidad. Esto es
porque no podemos todavia reconocer el folclor, la medicina nativa,
el derecho consuetudinario y los mitos que narran historias imagina-
rias del pasado como fuentes de conocimiento valido opuestas a las
verdaderas narrativas historicas. Brevemente, el dominio entero del
conocimiento ha sido apropiado y manejado por las instituciones
europeas y estadounidenses operando en lenguajes imperiales.

El giro geo y corpo-politico rompié el hechizo y mostré que un
conocimiento ofro no so6lo es posible sino absolutamente necesario.
El giro corpopolitico tomé lugar en los Estados Unidos y fue la
conquista de lo que, en algin punto, fue identificado como un “dis-
curso minoritario” (Jan Mohammed y Lloyd, eds., 1990), y consistio
en traer de regreso las cualidades secundarias como un componen-
te fundamental del conocimiento y el entendimiento, tal como ha
sido demostrado con la “epistemologia feminista” (Alcoff ed., 1998).
La produccién del conocimiento y la transformaciéon del entendi-
miento fueron tomadas en manos de aquellos quienes se volvieron
concientes de la herida colonial y de cudanto la colonizaciéon del
conocimiento tenfa que ver con ella. Los principios y la acumulacion
del conocimiento tienen que venir ya sea de los Dioses (o Dios en las
religiones monoteistas) o de los seres humanos. El conocimiento im-
perial fue fundado en lo teo-légico y ego-logico, pero en las dltimas
décadas la ego-logia ha sido desplazada por la érgano-logia —esto
es, el conocimiento de la organizacién y la organizacién del conoci-
miento. La 6rgano-logia es una transformacion de la historia occiden-
tal del conocimiento y se esta convirtiendo en el nuevo mantra, no
solo para la organizacién de las corporaciones sino también para la
corporativizacién de la universidad. Si para la ego-logia el individuo y
el sujeto fueron el centro del conocimiento, la 6rgano-logia tiene la
subjetividad, el control de la autoridad y la organizaciéon social. La
organizacién es primaria; el individuo es dispensable. La guerra en
Irak puede ser un ejemplo. La administracion de la libertad y la demo-
cracia esta por encima de las vidas de los individuos, de los soldados
estadounidenses, los contratistas mundiales y, sobre todo, de la po-



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 65

blacién iraqui. La administracién de la libertad y la democracia re-
quiere la eliminacién del enemigo, los “terroristas” que estan luchan-
do contra la democracia administrativa y la expansiéon imperial.

La corpopolitica del conocimiento emerge en una aun ego-logica-
mente dominada epistemologia. Los agentes de este cambio fueron
individuos (académicos, intelectuales y activistas) quienes han sali-
do del anonimato, no sélo de su sexualidad y género sino también
del anonimato racial. En los Estados Unidos, los estudios étnicos
han sido un componente de cuatro pies del espectro etnoracial:
estudios afroamericanos, estudios latinos/as, estudios asidticoame-
ricanos y los estudios nativoamericanos. De forma similar a los estu-
dios de la mujer y de género o los estudios gay y lésbicos, los
académicos e intelectuales activos en estos programas tienen un
sentido de pertenencia al dominio de investigacion. La “politica de
la identidad” y los “privilegios epistémicos” son los términos usados
por ambos, aquellos enlistados que creen en la pureza epistemolédgica
(ciencias sociales y las humanidades asi como en las ciencias natu-
rales) y aquellos que abrazan y actian en el nuevo dominio de
conocimiento. Personalmente, no apuntalo ni las politicas de la iden-
tidad ni los privilegios epistémicos. No creo en la politica de la iden-
tidad porque no creo en una identidad esencial que pueda legitimar
las demandas al conocimiento, a proyectos politicos o a juicios éticos.
Creo, sin embargo, en las politicas de la identidad que operan de la
siguiente manera: no soy esencialmente negro, indigena u homo-
sexual, pero devengo negro, indigena u homosexual por los princi-
pios raciales y patriarcales de la epistemologia imperial (i.e, que se
presenta a s{ misma como universal pero que fue construida por el
hombre blanco europeo) y, en consecuencia, tengo que hacer de-
mandas contraepistémicas y politicas, no desde lo que soy esencial-
mente sino desde lo que he devenido, lo cual desde la colonialidad
del ser, es esa categorfa marginalizada con la que me he identificado
o a la que pertenezco. Este es un cambio fundamental introducido
por la corpopolitica del conocimiento, en consonancia con los movi-
mientos de derechos civiles en los Estados Unidos.

La geopolitica del conocimiento tomé lugar en la periferia, por asi
decirlo, y crecié a partir de las diversas historias imperiales/colonia-



66 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

les de los pasados 500 afos. No fue tanto una cuestién académica o
escolar sino, al contrario, una cuestién del “pensamiento descolonial”.
Es imperativo insistir en que el “pensamiento descolonial” no apare-
ci6 de repente entre los afios cincuenta y sesenta (como con cierta
contemporaneidad al movimiento de los derechos civiles en los Es-
tados Unidos). Se habia manifestado ya en los movimientos indige-
nas en el siglo XVI, desde el México central hasta los Andes. El Taky
Onkoy, en el virreinato del Peru, fue una de las manifestaciones
descoloniales que trascendieron su tiempo. Las alianzas y complici-
dades entre los incas y los espafioles permitieron una convivencia
relativamente pacifica hasta la mitad del siglo XVI. Cuando las alian-
zas y complicidades no fueron mas sustentables, el Taky Onkoy
(1560-1565) hizo su intervencion, como observé Manuel Burga:

Un movimiento nativista que cuestiona el orden colonial y promueve
abiertamente el regreso a las tradiciones y estilos de vida de la época
anterior a los incas. Este movimiento indigena anticolonial muestra la
vitalidad de las sociedades andinas, su participaciéon en el pacto colonial
y al mismo tiempo su gran capacidad para cuestionar el orden colonial
desde sus propias tradiciones culturales. Estos tres autores, por el cami-
no de la antropologia y la historia o simplemente del estudio de las
poblaciones indigenas, nos muestran que lo andino estaba vital, com-
prometido con el sistema colonial, pero que en los momentos de crisis

podia convertirse en un desafio frente al dominio colonial europeo®.

El “pensamiento descolonial” fue una experiencia social invisible
como la constitucién misma del mundo moderno/colonial en el si-
glo XVI, y considerada totalmente desvinculada de la academia, que
es la universidad humanistica del Renacimiento. De hecho, el cono-
cimiento y entendimiento generado por la herida colonial y el pen-
samiento descolonial no fueron tomados seriamente o, cuando lo
fueron, se consideraron inconvenientes para la Iglesia o el Estado
(el Estado monarquico, por supuesto). El “pensamiento descolonial”

4 Tomado de su articulo en Internet: “Historia y antropologia en el Pera (1980-
1998): tradicién, modernidad, diversidad y nacién”. Recuperado en: http://
www.fas.harvard.edu/~icop/manuelburga.html.



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 67

tuvo, en los pasados 500 afios, dos dominios de manifestacion dife-
rentes, dominios no siempre conmensurables uno con otro. De un
lado, el conocimiento fue generado por movimientos sociales, como
el Taky Onkoy de ayer, el zapatista de hoy, los movimientos de
liberacién en Asia y Africa en la segunda mitad del siglo XX o el
Foro Social Mundial y el Foro Social de las Américas en los ultimos
anos. De otro lado, un conocimiento escolarizado e intelectual (de-
finido como alta educacién) fue asociado a la universidad y a la
prensa, no siempre producida en la universidad. Sigmund Freud
estudié en la universidad, pero escribi6 mientras tenfa su clinica
privada. Karl Marx también fue a la universidad, pero su trabajo
principal no fue escrito en un marco universitario. No obstante, el
aprendizaje universitario fue crucial para el trabajo de Freud y Marx.
Reevaluar y reactivar las relaciones complementarias entre ambos
cabos de la produccién de conocimiento —movimientos sociales y
la universidad— es imperativo hoy, particularmente en la universi-
dad, por la creciente presencia del mundo corporativo en la institu-
cién de alto aprendizaje. Los “estudios postcoloniales” podrian ser
una etiqueta util para reunir proyectos académicos e intelectuales
de emancipacién, liberacién y descolonizacién del conocimiento y
del ser. Pero los “estudios postcoloniales” no pueden ser un fin en s
mismo ni ser colocados junto a los otros existentes.

Dos tipos de proyectos en los “estudios postcoloniales”

Como etiqueta, los “estudios postcoloniales” pueden albergar dos dife-
rentes, aunque complementarios, tipos de proyectos académicos, inte-
lectuales y politicos. Uno saltarfa en el vagén académico y unirfa fuer-
zas con la transformaciéon de los campos de indagacién académica, lo
cual ha venido pasando desde los afios setenta en los estudios de la
mujer y de género, los estudios étnicos, los estudios gay y lésbicos, y
los estudios de area. Los estudios postcoloniales podrfan entonces afia-
dirse a este grupo. Notese que el “post” en lo postcolonial no es exac-
tamente lo mismo que en lo postmoderno. Hasta el momento no co-
nozco un programa o departamento llamado “estudios postmodernos”.
Pero lo mejor que he visto es la conexion entre “estudios culturales” y
“postmodernidad”, lo cual, por supuesto, hizo ambiguo el rol de Stuart
Hall en la inauguraciéon de los estudios culturales.



68 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

La distincién de “estudios” es problematica, no sélo en “estudios
postcoloniales” sino en todos los programas, proyectos y departa-
mentos de “estudios” surgidos desde la década de los setenta. El
problema se refiere a que ellos estin cambiando el contenido, pero
no los términos de la conversacion. Y, de alguna manera, ellos estin
poniendo la carreta en frente del caballo por dos razones. Primero,
el término “estudios” mantiene la distincién y la divisiéon entre el
sujeto cognosciente y el objeto conocido. Y segundo, como conse-
cuencia de lo primero, mantienen una estructura y una filosoffa de
conocimiento que ha sostenido el origen de la etnologia comparati-
va (y el Occidentalismo) desde el siglo XVI, asi como el Orientalismo
desde el siglo XVIII y los estudios de area en la segunda mitad del
siglo XX. Una de las conquistas de los “estudios postcoloniales” al
originarse en los Estados Unidos, como dije, fue su éxito en cambiar
la ética y la politica de conocimiento en los estudios de area. Sin
embargo, deberfa afadirse que el cambio fue introducido por el
proyecto surasiatico de estudios de la subalternidad comenzando
en 1982. Mas aun, un proyecto similar empezo antes a finales de los
sesenta con la teorfa de la dependencia y la filosoffa y la teo-logfa
de la liberaciéon. E incluso antes, un trabajo similar fue realizado en
el caribe francés y britanico, en la década de los cincuenta, asi como
en el Africa subsahariana. Y, en el mundo arabe-musulman, el traba-
jo radical de Sayyid Qutb o Ali Shariati en los anos sesenta o, por
supuesto, también Ayatollah Komeini planteaban cuestiones simila-
res. Con todas estas contribuciones mundiales a la descolonizacién,
épor qué el canon de los estudios postcoloniales fue restringido a la
India britanica? La respuesta es simple: lenguaje y epistemologia,
como Nebrija dijo, son la compania del imperio. El lenguaje inglés
ha cargado el peso de la academia (desde la derecha, el centro y la
izquierda) desde la Segunda Guerra Mundial hasta hoy.

Los estudios postcoloniales simplemente hicieron visible en los Es-
tados Unidos algo que estaba sucediendo en el mundo desde la
Segunda Guerra Mundial, para hacer la historia corta (la historia de
larga duraciéon —/longue durée— retrocederfa al siglo XVI). Este cam-
bio puede ser entendido a través de una anécdota contada por
antropélogos y por intelectuales indigenas. Antes de 1970 era co-
mun entre los antropélogos hablar sobre “sus tribus”. Después de



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 69

los setenta se hizo comun entre la gente indigena hablar de “sus
antropologos”. Algo de este orden fue la gran contribucién de los
estudios postcoloniales en los Estados Unidos. Dirlik tenfa razén,
una vez mas, en indicar que los estudios postcoloniales en los Esta-
dos Unidos fueron una “invenciéon” de los intelectuales del Tercer
Mundo migrando a los Estados Unidos después de los setenta. An-
tes de tal fecha, los intelectuales migrantes fueron europeos y rusos,
particularmente durante los mas tensos afios de la Guerra Fria. Ellos
se integraron’; pero, después de los setenta, los intelectuales del
Tercer Mundo no eran ya mas ingredientes deseables de la integra-
cién; y el multiculturalismo se origind.

Exploremos el “problema” a mano, no lo que el “objeto” de un
dominio disciplinar dado es o deberia ser. No estoy interesado en
discutir lo que son o deberfan ser los estudios postcoloniales, sino
en identificar los “asuntos y problemas” que dieron a luz a los estu-
dios postcoloniales. Los asuntos y los problemas son, como ya he
sugerido, la expansion imperial/colonial desde el siglo XVI y las
relaciones complementarias entre la retérica de la modernidad y la
légica de la colonialidad.

La légica de la colonialidad y la postcolonialidad imperial

La idea de que Imperio es un nuevo e inusitado fenémeno histérico,
que rompe con las formaciones coloniales previas y que es propia-
mente un imperialismo postmoderno, es una de las tesis basicas que
funda el argumento de Hardt y Negri (2002). El libro Imperio fue
publicado en el 2000 y, de una manera, refleja el estado de animo

5 N.T. He traducido como ‘integrado’ el conocido giro “melted into the pot’ utili-
zado por Mignolo que hace referencia a una poderosa narrativa ideolégica de
la primera mitad del siglo XX en los EE.UU,, la cual imaginaba la fusién de los
migrantes (por ese entonces mayoritariamente europeos) en una nueva socie-
dad desde la metafora de que ‘América’ (asi llaman en inglés ain hoy a su pafs
los estadounidenses) era como una gran olla (po/) donde se mezclaban dife-
rentes componentes (las historias y culturas de los inmigrantes) para producir
algo nuevo como una gran ensalada que serfa la ‘cultura americana’ (nueva-
mente, american culture significa cultura estadounidense).



70 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

celebratorio de la década de Clinton y la burbuja econémica. El 11
de septiembre del 2001 (9/11) fue la primera indicacién de que la
década de Clinton fue un inter-regnum en el cual los Estados Uni-
dos, y particularmente los neo-conservadores, estaban re-arreglan-
do las cartas para jugar la nueva ronda. Esta vino en la forma que
todos recordamos. Por supuesto, las relaciones imperiales/colonia-
les, imperios y colonias, nunca fueron los mismos que los de Espa-
fla e Inglaterra desde que los Estados Unidos tomaron el control
sobre el Imperio Britanico después de la Segunda Guerra Mundial.
Serfa interesante, entonces, explorar con mas detalle por qué Impe-
rio dirigié mas su atencién sobre los modelos para explicar los cam-
bios en la estructura del mundo moderno/colonial.

Hay cuatro modelos operando:

1) analisis del Sistema Mundo (ASM), introducido por Immanuel
Wallerstein en 1974 y subsecuentemente debatido y desarrolla-
do (Wallerstein, 1984); Wallerstein mismo ha estado ofreciendo
analisis muy iluminadores, basados en las premisas de ASM
sobre Irak y los cambios en la historia reciente de los Estados
Unidos como un poder imperial;

2) la Sociedad de la Red, introducido por Manuel Castells (1997,
1998a, 1998b);

3) el Choque de Civilizaciones, introducido por Samuel Huntington
(1997), seguido recientemente por sQuiénes somos? (2004);

4) e Imperio, introducido por Hardt y Negri‘.

Los cuatro modelos tienen una cosa en comun, aunque el 1, el 2 y el
4 son interpretaciones izquierdistas y el 3 es un mapeo del mundo
desde la derecha, en 1995, anticipando lo que pasarfa después del
9/11: todos ellos, sin embargo, toman una perspectiva desde el inte-
rior. Ellos dan cuenta de la mitad de la historia, la historia como es
vista desde el centro, desde el ventajoso punto de las sociedades
tecnolégicamente avanzadas y desde posiciones del poder econé-

6 N.T. Ademas de Imperio, Hardt y Negri han publicado maés recientemente su
libro Multitud: guerra y democracia en la era del imperio (2004).



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 71

mico y militar. Los modelos 1, 2 y 3 dan cuenta de la resistencia al
poder hegeménico: los movimientos antisistémicos, nuevas identi-
dades y movimientos sociales, y la multitud. El modelo 3 percibe las
civilizaciones no occidentales, y particularmente la civilizacién
islamica, como la gran amenaza contra el Occidente. Asi, mientras
Huntington teme la amenaza al Occidente, los otros tres modelos
celebran la resistencia a su expansion y, ojald, su derrumbe.

No tengo tiempo aqui para explorar en mas detalles lo que cada
uno de estos cuatro modelos ofrece para nuestro entendimiento del
orden mundial hoy y en su formacién historica. No obstante, nece-
sito mencionarlos en aras de que ustedes entiendan lo que el esque-
ma que sigue toma de todos y sin seguir a ninguno. En mi argumen-
to, en efecto, hay mas objetos para ser estudiados que modelos para
pensar sobre el orden mundial. Debe quedar claro mas adelante por
qué estoy haciendo esta distincién. Los cuatro modelos, mutatis
mutandis, solo cuentan parte de la historia, historias parciales y pro-
vinciales, como Dussel lo plantea, o nunca presentan una historia
completa, como lo argumenta Anthony Bogues (ver mas adelante). Se
notard, no obstante, que incluso si no sigo a Wallerstein, el proyecto
de la modernidad/colonialidad esta mas cercano al analisis del siste-
ma mundo que a cualquiera de los otros modelos. Existe una razén
para esto: Wallerstein tomé la idea de centro/periferia de Prebisch y
los tedricos dependentistas. Como Wallerstein fue un africanista, esta-
ba cerca de Fanon, tan cerca como la generacién de la filosofia y teo-
logia de la liberacion y los tedricos dependentistas mismos. Mi amis-
tosa separaciéon de Wallerstein es motivada por su perspectiva brau-
deliana que aln se mantiene eurocentrada y mira desde el centro
capitalista hacia la periferia y semiperiferia (ver Mignolo 2002).

Regresemos a las décadas de los cincuenta y sesenta, justo al perio-
do antes de que el primero de estos cuatro modelos fuera constitui-
do en los Estados Unidos. En el Atliantico norte, la atencion estaba
centrada en la Guerra Fria. En el Atlantico sur, incluso antes de la
Revolucién cubana, estaba enfocada en las consecuencias indirectas
de la Guerra Fria: los Estados Unidos, en el comienzo de su poder
hegemoénico mundial, lanzé un nuevo diseno global que reemplaza-
ba la misién civilizadora del imperio britanico. El reporte de la Cepal



72 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

(Comision Econdmica para América Latina), encabezado por el eco-
nomista argentino Raul Prebisch, introdujo la nocién de centro-peri-
feria (tomada por Wallerstein luego y expandida a centro-semi/peri-
feria y periferia) para afirmar que las condiciones para el “desarrollo
y la modernizacién” de las economias periféricas, bajo las crecientes
condiciones globales, no eran favorables. El analisis de Prebisch
modificé la geograffa del conocimiento del centro a la periferia, esta
ultima no solamente como campo susceptible de ser analizado, sino
también como locacién del anilisis en si mismo’. Cuando Wallerstein
tomo las ideas de Prebisch y construyd sobre éstas, también hizo otra
cosa: sustrajo del analisis de Prebisch el /ocus de enunciacion. Prebisch
estaba lejos de ser un marxista o un intelectual radical. Era un econo-
mista honesto mirando al mundo desde la perspectiva de la periferia

y no localizando su mirada en el centro como ha sido la practica
desde Adam Smith, David Ricardo y Karl Marx a Milton Friedman.

Después de Prebisch e inspirados por sus analisis, vinieron los
acalorados debates sobre la teoria de la dependencia, en Brasil y
Chile principalmente, aunque esparcidos por toda América Latina.
La revoluciéon cubana estaba enrutada y la primera exhibicién
neoliberal estaba siendo develada en Chile después de la caida de
Salvador Allende y el advenimiento del general Augusto Pinochet.
También, a comienzos de los setenta, en el medio de tal tumulto
politico, filoséfico, religioso y epistémico, surgieron la teo-logia y
la filosofia de la liberacién. Sin embargo, si regresamos a este pe-
riodo y miramos lo que estaba sucediendo entonces, este paquete
estaba relegado a un segundo o tercer plano en la conciencia pu-
blica. La atencién estaba centrada en el boom literario (Garcia
Marquez, Vargas Llosa, Guimaraes Rosa, Carlos Fuentes), promovi-
da por la idea de que, finalmente, los escritores latinoamericanos
habian alcanzado la madurez y eran comparables a los mejores
novelistas europeos y estadounidenses. Fanon tuvo una corta fama
en Latinoamérica con la traduccién al espanol de Les damnés de la

7 Para un tributo a Prebisch y una correcciéon a su temprano descarte de los
defensores de las emergentes ideas neoliberales, véase Ricupero (2004).



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 73

terre (1961)%. Pero fue rapidamente desplazado por el estructuralismo
y el postestructuralismo, el altimo artilugio sacado de Europa que,
junto con el suceso de la novela, probé que los intelectuales latinoa-
mericanos se estaban modernizando porque eran lo suficientemen-
te inteligentes y actualizados para entender a los dos Jacques: Lacan
y Derrida. Si piensan un poco sobre este escenario, veran como los
disefios globales operaron para remapear la colonialidad del cono-
cimiento y la colonialidad del ser. El libro de Fanon Pean Nore,
Masques Blanches (1952) no era conocido y no se tradujo entonces
al castellano. Por supuesto, todos leyeron la introduccién de Jean
Paul Sartre a Los condenados de la tierra, y es bastante probable que
no todos los que leyeron la introducciéon de Sartre también leyeran
el argumento de Fanon. De la gente negra, como de la gente del
Tercer Mundo, no se esperaba o suponfa produccién de conoci-
miento. Los negros tienen experiencia; los blancos, conocimiento.
El mismo supuesto era para los indigenas —se supone que los indi-
genas poseen sabiduria, mientras los blancos tienen conocimiento.

La colonialidad del conocimiento estaba disfrazada, como siempre, bajo
la retérica de la modernidad y la promocién del boom literario. ¢Por
qué? Porque durante la Guerra Fria, Latinoamérica era parte del Tercer
Mundo y el Tercer Mundo se suponia que producia “cultura”, no “co-
nocimiento”. El conocimiento, el conocimiento “objetivo”, segtun la sa-
biduria extendida por los disefios epistémicos globales, era producido
en el Primer Mundo. El Segundo Mundo era reconocido por su conoci-
miento cientifico y humanista, pero no era objetivo porque estaba ideo-
légicamente contaminado. Las teorfas de algin tipo eran esperadas,
pero no deseadas. Asi, Prebisch fue rapidamente descartado, y la filo-
soffa y la teo-logfa de la liberacién nunca fueron tomadas seriamente
en el area del conocimiento, aunque reconocidas segin el disefio
epistémico global: ellas eran parte de la cultura antes que del conoci-
miento. La colonialidad del ser iba de la mano con la del conocimiento,
a través de modos sutiles de socavar la confidencia en el conocimiento
que no era administrado, autorizado y legitimado por las instituciones
que establecian el criterio de manejo, autorizacién y legitimacion.

8 N.T. La primera ediciéon de la traduccién al castellano fue publicada por el
Fondo de Cultura Econdémica en 1963.



74 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

En 1977, el filésofo argentino Enrique Dussel publicé su libro clasico
Filosofia de la liberacidn. El primer capitulo es llamado “Historia” y
en el primer parrafo se ofrece la siguiente explicacion: “[...] la filoso-
ffa de la liberacién [...] siempre deberia comenzar por presentar la
génesis historico ideolégica de lo que pretende pensar, dando pre-
ponderancia a su impostaciéon espacial, mundial” (Dussel, 1977: 13).

El cambio en la geografia del conocimiento es anunciado. El cambio
paradigmatico aqui no es ya mas identificado en un orden cronolégico
de nuevas epistemes (Foucault) o de nuevos paradigmas (Kuhn).
Tanto en el trabajo de Foucault como en el de Kuhn, los cambios
epistémicos cuentan en el espacio cronoligico del conocimiento
occidental, desde los griegos hasta ellos mismos. Dussel abre la
cuestién geopolitica en el primer capitulo titulado “Geopolitica y
filosofia”. Bl ofrece una esquematica representacion geopolitica del
orden mundial como era dominado entonces —en primer lugar—
por la divisién entre capitalismos y socialismos. En segundo lugar,
localiza a Europa en el centro del mundo capitalista, compartido
por los Estados Unidos y Japon. En tercer lugar, la Unién Soviética
ocupa una posiciéon contigua al centro capitalista, pero separada por
la linea divisoria entre capitalismo y socialismo. Localiza la periferia
distribuida entre los paises no alineados, dependientes y subdesa-
rrollados. Como en cualquier esquema, no hay espacio para el de-
bate y la mejora. Hay un par de observaciones, sin embargo, que
me gustaria hacer con la ayuda del diagrama siguiente.

Primero que todo, prestemos atencién a los comentarios del propio
Dussel. El observa, antes de introducir el diagrama, que esta tratando
de “tomar el espacio, el espacio geopolitico, seriamente”. Afiade: “No
es lo mismo nacer en el Polo Norte o en Chiapas que en New York”
(Dussel, 1977: 14). El énfasis en “nacer”, hoy en el tiempo de lo
politicamente correcto y de las politicas de la identidad, puede provo-
car incomodidad y sospechas. Tratemos de regresar a la perspectiva
de los setenta y conjeturemos lo que Dussel estaba argumentando,
para que podamos, ahora y aqui, argumentar mas alla desde la base
del planteamiento de Dussel. Esto es, se podria criticar a Dussel, pero
yo prefiero tomar ventaja de su planteamiento y elaborar sobre él
Primero, entonces, uno podria haber nacido en el drea mas pobre de



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 75

Capitalismos Socialismos

Estados
Unidos

Soviética

Europa '\
CENTRO\._

"~
Indiay
sudeste
asiatico

NO ALINEADOS
DEPENDIENTES
SUBDESARROLLADOS

(Dussel, 1977: 14)

Nueva York o en la familia mas rica en Chiapas; uno podria haber
nacido blanco o negro, mujer u hombre. Consecuentemente, el lugar
no es garantfa en s{ mismo de nada. Pero Dussel estaba pensando
sobre la geopolitica del conocimiento y no en la geopolitica
socioeconémica, y en esta vena hizo la siguiente observacién:

Los hombres lejanos, los que tienen perspectiva desde la frontera
hacia el centro [recuerden lo que acabo de decir sobre Prebisch y
Wallerstein], los que deben definirse ante el hombre ya hecho y ante
sus hermanos barbaros [recuerden lo que dije sobre Sartre y Fanon, y
sobre el Tercer Mundo produciendo cultura y el Primer Mundo pro-
duciendo conocimiento; de los indigenas en posesion de sabiduria y
los blancos de conocimiento], nuevos, los que esperan porque estan
todavia fuera, esos hombres tienen la mente limpia para pensar la
realidad. Nada tienen que ocultar. ¢Cémo habrian de ocultar la domi-
nacion si la sufren? ¢Cémo serfa su filosofia una ontologia ideolégica
si su praxis es de liberacién ante el centro que combaten? La inteli-
gencia filos6fica nunca es tan veridica, limpida, tan precisa como
cuando parte de la opresién y no tiene ningin privilegio que defen-
der, porque no tiene ninguno (1977: 16).



76 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Treinta afios después, pueden ser introducidas contraargumentaciones
cuestionando la relevancia de la divisién Primer/Tercer Mundo al
comienzo del siglo XXI, planteando, correctamente, que hoy el Ter-
cer Mundo esti en Los Angeles, Nueva York, Paris y Roma, y no sélo
en Argentina, Bolivia, Bangladesh o Nigeria; que los latinos/as estin
en los Estados Unidos y no sélo en Suramérica; y que mahgrebians
estan en Espafia y Francia y no solamente en el norte de Africa, etc.,
etc. En términos de la produccién del conocimiento, los cambios en
los ultimos treinta afios son, en cierta manera, peores para el “Ter-
cer” Mundo ez el “Primer” Mundo: la produccién de conocimiento
de los latinos/as es menos reconocida que los “latino” americanos y
afrocaribefos en los Estados Unidos y menos reconocida que los
“auténticos” afroamericanos. Algunas de las condiciones han cam-
biado, pero la légica de la colonialidad se mantiene.

Pasemos a un importante segundo aspecto implicado en el esquema
geopolitico de Dussel y su relevancia para la distribucién geopolitica
de la labor intelectual, cientifica y académica. O podemos ver los
“estudios postcoloniales” (e indirectamente el florecimiento de los
“estudios” que hemos visto en los ultimos treinta aflos y que conti-
nuamos viendo nacer en los departamentos tales como estudios
postculturales). Si examinamos los “estudios y teorias postcoloniales”
junto al diagrama de Dussel, comprenderan que el dominio de los
estudios postcoloniales es limitado a los imperios capitalistas, el
imperio britanico en la India siendo el ejemplo paradigmatico. sQué
pueden hacer y decir los estudios postcoloniales sobre Rusia y el
imperio soviético? Y, ¢es postsocialismo, después del colapso de la
Unién Soviética en 1989, lo mismo o equivalente a postcolonialismo
y postparticién en India después de 19477 Una tesis que estamos
planteando con Madina Tlostanova (“La légica de la colonialidad y
los limites de la postcolonialidad”) es que existen ciertos limites en
los estudios postcoloniales debido a: (1) su ejemplo paradigmatico,
que es un ejemplo de imperio capitalista y del imperio britdnico en
la India; y (2) la falta de distincién entre colonialismo y colonialidad.
Esta misma falta desencaminé a Hardt y Negri a mirar como una
novedad total en lo que ellos llaman “Imperio”, lo que es un Impe-
rio sin el formato tradicional de colonias y, asi, fuera del ejemplo de
los colonialismos territoriales.



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 77

¢Cuiles son entonces las diferencias entre colonialismo y colonialidad?
Colonialismo, para empezar, es el otro lado de la moneda del impe-
rialismo. ¢Qué serfa un imperio sin colonias? Para evitar una discu-
sién innecesaria, digamos que incluso si pudiéramos hablar de im-
perios sin colonias, los imperios modernos/europeos desde el Re-
nacimiento (y su modelo, el imperio romano) fueron imperios colo-
niales. En consecuencia, el imperialismo/colonialismo son términos
historicos. Es comun referir al imperio espafiol o imperialismo, asi
como a las colonias espafiolas o colonialismo. El mismo argumento
puede hacerse para el caso del imperio britanico o el imperialismo
britanico. Fue también comin en Latinoamérica, durante la Guerra
Fria, hablar del imperialismo estadounidense, pero es sélo después
del 9/11 que los Estados Unidos comienzan a ser reconocidos como
“necesariamente” imperiales (aunque ligero o reacio). Ahora, ¢qué
sobre el imperio otomano, el imperio ruso hasta 1917, el imperio
soviético desde entonces o el imperio austro-hungaro? Tenemos que
dar cuenta de la diferencia, digamos, con las diferencias imperiales.
Pero, ¢desde quiénes y cudles perspectivas serdan establecidas las
diferencias? De hecho, la diferencia imperial es parte del discurso
occidental, catdlico y protestante e imperios capitalistas.

Permitanme proponer la siguiente serie de conceptos: modernidad/
colonialidad (la cual revisaré aqui), las diferencias entre imperial y
colonial, y la dependencia histérico-estructural heterogénea.

La modernidad, como propuso Anthony Giddens (1991: 1) hace
poco mas de una década, refiere a los modelos de la vida social u
organizacién que emergieron en Europa desde el siglo XVII en ade-
lante y que después llegaron a ser globales en su influencia. Sospe-
cho que Giddens tenfa la historia de Inglaterra en mente, tal vez con
la Gloriosa Revolucién al centro, en su paradigmatico ejemplo no
revelado, con la historia de los otros dos paises en el centro de
Europa complementando su idea de “Europa”. Eric Williams, quien
creci6é en las Indias Occidentales, cuando refiere al mismo periodo
histérico, resalta una imagen distinta:

Una de las mas importantes consecuencias de la Gloriosa Revolucion

de 1688 y de la expulsion de los Stuarts fue el impetu que le dio al



78 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

principio del libre comercio. En 1698 la Compafia Real Africana per-
di6é su monopolio y el derecho a un comercio libre de esclavos fue
reconocido como un derecho fundamental y natural de los hombres
ingleses. En el mismo afio, los mercantes aventureros de Londres
fueron despojados de su monopolio de la exportacién de telas, y un
afio después el monopolio de la Compaiifa Moscovita fue abrogado y
el comercio con Rusia se hizo libre. Sélo en un aspecto particular la
libertad acordada en el comercio esclavista diferia de la libertad acot-
dada a los otros comercios —la mercancia involucrada eran hom-

bres— (1944: 32).

La idea de modernidad de Giddens (Habermas, Taylor, etc.) es
celebratoria, la penetracién del Hombre europeo, con esplendores
por supuesto (como atestiguamos hoy en Irak y en los argumentos
planteados por Tony Blair —que, como sabemos, Giddens estaba
entre los asesores intelectuales de Blair—). Pero el avance, la mar-
cha hacia la “modernidad”, es bueno para todos —incluso cuando
hay gente a la que no le gusta y preferirfa morir antes que vivir bajo
su hechizo. Enrique Dussel (1994) resumi6 el doble lado de la mo-
dernidad en sus conferencias de Frankfurt:

La modernidad es, para muchos (para Jirgen Habermas o Charles
Taylor, por ejemplo), un fenémeno esencial o exclusivamente euro-
peo. En estas lecturas, argumentaré que la modernidad es, de hecho,
un fenémeno europeo pero uno constituido en una relacién dialécti-
ca con la alteridad no europea como su ultimo contenido. Europa se
afirma a si misma como el “centro” de la Historia Mundial que inagura:
la “periferia” que rodea este centro es consecuentemente parte de su
propia definicién. La oclusion de esta periferia (y de Espafia y Portu-
gal en la formulacién del sistema mundo moderno desde finales del
siglo XV al XVI) gufa a los pensadores contemporaneos mayores del
“centro” en la falacia eurocéntrica de su entendimiento de la modet-
nidad. Si su comprension de la genealogia de la modernidad es asi
parcial y provincial, sus intentos de una critica o una defensa son
igualmente unilaterales, y en partes, falsos.

Es una pregunta de los origenes encubiertos de lo que llamo el “mito
de la modernidad”. La modernidad incluye un “concepto” racional de

emancipaciéon que afirma y subsume. Pero, al mismo tiempo, desa-



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 79

rrolla un mito, una justificacion para la violencia genocida. Los
postmodernistas critican la razén moderna como una razén del te-
rror, nosotros criticamos la razé6n moderna por el mito irracional que

¢l encubre [...] (1995: 60).

Podemos ver cambios y, al mismo tiempo, qué se mantiene cons-
tante en las reflexiones de Dussel desde 1977 a comienzos de los
noventa, esto es, después del final de la Guerra Fria.

La observacién de Dussel sobre la “subsumision del concepto de
emancipacién” es critica para mis reflexiones sobre el cambio de la
dominancia de los marcos teo-légico y ego-légico del conocimiento
a sus intersubjetivos e histéricos cimientos geo y corpopoliticos. En
el esquema total del pensamiento de Dussel, la emancipacién nece-
sita ser subsumida bajo la liberacién y, en mi argumento, también
bajo la descolonizaciéon epistémica. Si no es asi, el concepto de
emancipacidn se convierte en un universal abstracto, administrado
por quienes habitan su propia historia, y la mayorfa de la gente del
mundo aun tendria que esperar hasta que les fuese dada la “eman-
cipacion”. El antropélogo haitiano Michel-Rolph Trouillot (1995) ha
planteado un argumento semejante basado en el hecho de que,
cuando ocurrié, la Revoluciéon Haitiana fue “impensable” incluso
para los mas iluminados filésofos que argumentaban por la emanci-
pacién. Era “impensable” simplemente porque se suponia que la gente
negra no tomaba la “liberacién” en sus propias manos. Se suponia
que ellos debian esperar a que el hombre blanco los “emancipara”.

En segundo lugar, Dussel observa que el entendimiento de la mo-
dernidad planteado y apuntalado por Habermas, Taylor o Giddens
es parcial y provincial. La argumentacién de la necesidad de
“provincializar a Europa” ha sido claramente realizada por el histo-
riador surasidtico Dipesh Chakravarty en su conocido libro
Provincializando a Ewuropa. Pensamiento postcolonial y diferencia
histérica (2001). Podemos hallar el mismo argumento en el trabajo
del teérico politico jamaiquino Anthony Bogues (2003). El parece
llegar a su posicién independientemente de Dussel y Chakrabarty
habiendo “vivido” en diferentes esferas de la dependencia histérico-
estructural entre el centro y la periferia, el desarrollo y el subdesa-



80 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

rrollo, las economias consolidadas y emergentes, etc. Bogues co-
mienza su genealogia de los pensadores negros radicales con una
frase que suena como una traduccién de la observacién de Dussel
sobre el entendimiento parcial y provincial de la modernidad por
autores como Habermas, Taylor o Giddens. Bogues titul6 su intro-
duccién: “Completa nunca ha sido contada”. El desarrolla la idea de
la siguiente manera:

Por los dltimos quinientos afios, las practicas del intelectual politico
radical negro han sido en gran parte un producto de la modernidad. Su
contribucién al pensamiento radical no debe ser guetizada en cajones
discursivos cerrados que marginalice estas contribuciones, haciéndolas
especificas y unicas sélo a lo que de forma general ha sido llamado la
“experiencia negra”. Esta “experiencia negra” ha tenido sus origenes en
los intersticios de la modernidad y es a menudo un contrapunto a sus

demandas  universalmente progresistas (Bogues, 2003: 1).

Alli tenemos en diferentes palabras y desde una historia local dife-
rente de la modernidad/colonialidad (el comercio masivo de escla-
vos y la posterior historia de los negros en el Caribe y la América
continental), el mismo develamiento del mito de la modernidad vy,
como Bogues muestra en el texto que sigue, la necesidad de subsumir,
en palabras de Dussel, la emancipacién bajo liberacién y descoloni-
zacién. La emancipacién es parte de la visién parcial y provincial de
la modernidad, mientras que la otra parte de esa historia nunca ha
sido contada totalmente. Los ejemplos podrian multiplicarse en
Suramérica y el Caribe, en Africa norte y sur, en sur Asia, en el
mundo post soviético y, aparentemente, en China. La modernidad
actué como una maquina desde la derecha, el centro y la izquierda
para subalternizar conocimiento. Los cristianos querfan convertir; el
liberalismo secular imperial, conquistar y explotar; y el marxismo
secular guiar al mundo entero hacia la revolucién internacional del
proletariado. Los estudios postcoloniales imperiales, como hemos
visto con el ejemplo de Inglaterra y las “intervenciones” de revistas
especializadas, corren el riesgo de convertirse en una traduccién de
los ideales marxistas para los estudios postcoloniales. Un marco
mental estd operando en la recepcion global de Imperio de Hardt y
Negri como guifa para una actualizacion global del ideal emancipatorio



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 81

marxista y, simultineamente, como guia para la emancipacién
postcolonial de la multitud, la clase trabajadora global bajo la eco-
nomia neoliberal.

Tercero, siguiendo con mis comentarios a la anterior cita de Dussel
sobre la idea de la dependencia histérico-estructural y la observa-
cién sobre la marginalizacién de Espafia y Portugal de la historia de
la modernidad a la Giddens, llegamos a las diferencias imperial y
colonial. La diferencia colonial pega la dependencia historico-es-
tructural y ha sido articulada, desde el siglo XVI, en términos de
“barbaros”, “primitivos”, “incivilizados”, “subdesarrollados”, “emer-
gentes”, etc. Los momentos imperiales/coloniales particulares pue-
den ser trazados y harfan parte de la historia que no ha sido contada
o lo ha sido parcialmente. La dependencia historico-estructural no
solo controla la economia y la politica, sino también el conocimien-
to y la subjetividad. Por supuesto, deberiamos notar que agentes en
la periferia toman ventaja de este control por el centro, como ha
sido repetidamente indicado por las criticas de las primeras versio-
nes de la teorfa de la dependencia y que podemos ver hoy en mu-
chos Estados del mundo arabe. El proceso produce la colonialidad
del conocimiento y la colonialidad del ser. En ese proceso, el cono-
cimiento es devaluado junto con las vidas humanas. Uno de los
puntos clave en la narrativa de Eric Williams que he citado arriba es
el hecho de que el comercio esclavista (pero también la explotacion
de la fuerza de trabajo indigena) transformo las vidas humanas en
mercancias. Esto es, establecié una jerarquia econémica de acuerdo
con la cual ciertas vidas humanas fueron totalmente prescindibles y
expansibles. Esa jerarquia todavia opera hoy. La colonialidad del ser
y la colonialidad del conocimiento trabajan conjuntamente en tanto
que lenguajes distintos al griego, latin y los seis lenguajes modernos
imperiales europeos (italiano, espafiol, portugués, francés, aleman e
inglés) son también epistemolégicamente intercambiables. (El cono-
cimiento, realmente, no es producido en hindi (de la India) o en
aymara o en creole francés o en creole inglés o en afrikdans!

Pero hay otro aspecto operando conjuntamente con la dependencia
histérico-estructural articulada por la diferencia colonial, y es el de
la (interna) diferencia imperial. La observacién de Dussel sobre Es-



82 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

pafia y Portugal, siendo dejados por fuera de la historia de la moder-
nidad como ha sido contada por Giddens, Habermas, Taylor y mu-
chos otros, puede ser explicada por la (interna) diferencia imperial.
Pero debo plantear algo antes sobre la diferencia imperial y explicar
por qué la describo como interna. Es suficiente leer a Kant o Hegel
para entender que, para el final del siglo XVIII, el sur de Europa
“était tombée en désuétude” (habia caido en desuso), para usar una
feliz expresion entre muchas. La “Leyenda Negra” (que fue iniciada
por los britanicos hacia el final del siglo XVI contra los espafioles)
fue complementada, para el final del siglo XVIII, con la decadencia
econdémica y politica de Espafia y Portugal y la ascendencia de In-
glaterra y Francia. Alemania, siempre detrds econdémicamente, tuvo
la delantera en las esferas filoséficas. La produccién de la interna
diferencia imperial tenia una larga tradicién europea que culmina
en la distincion de Hegel entre el corazén de Europa (Inglaterra,
Alemania y Francia) y el sur de Europa (Italia, Espafia, Portugal, y el
anexo Grecia por razones entendibles —Grecia e Italia, dice Hegel,
largamente presentaron el teatro de la Historia Mundial—).

En resumen, entonces, la interna diferencia imperial establecié una
jerarquia (econdémica, politica, epistémica y subjetiva) clasificando los
lugares donde la modernidad estaba avanzando sobre los paises tam-
bién europeos que habian perdido el tren de la modernidad y esta-
ban detras. La diferencia imperial reconocia que los paises del sur
eran también europeos pero, al mismo tiempo, estaban detrds y no
hacfan parte del centro, del corazén de Europa. La parte del sur, latina
y catdlica, era vista como de gente mezclada, muy cercana al Medite-
rraneo y al mundo arabe, y no tan blanca como la raza anglosajona,
como Gobineau sostendrfa en la mitad del siglo XIX. Por lo tanto, los
principios raciales sobre los cuales la diferencia colonial fue estableci-
da operaron en la produccién de la interna diferencia imperial.

Lo que es interesante en términos del orden mundial imperial/colo-
nial y la reestructuracion de las dependencias historico-estructurales
es la coexistencia y la densidad de:

a) La re-produccién de la diferencia colonial. Mientras que la diferen-
cia colonial era articulada principalmente en la experiencia de los



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 83

indigenas, e indirectamente en los africanos en el Nuevo Mundo (des-
de que los africanos ya eran conocidos por los cristianos occidenta-
les), en el siglo XVIII fue rearticulada y el “Orientalismo” nacio.

b) La traducciéon de una externa en una interna diferencia imperial.
En el siglo XVI, la diferencia imperial fue establecida con los moros
(i.e., el Islam y el imperio otomano). ¢Por qué externa y por qué
imperial? Si estamos de acuerdo en denominar imperios tanto al
otomano como al espafiol, bajo Carlos V y Felipe 1I, entonces los
dos fueron imperios separados por una divisién religiosa entre cris-
tiandad e Islam. Mientras que el imperio espafiol estaba en camino
de contribuir a la fundacién del capitalismo como lo conocemos
hoy, el imperio otomano no era parte de la economia capitalista
emergiendo en la produccién del circuito comercial del Atlantico a
través de la explotaciéon de las minas de oro y plata en el siglo XVI
y de las plantaciones del Caribe en el siglo XVII.

¢) La re-produccién de la diferencia imperial externa. sQué significa
esto? Hegel mismo no es claro sobre ello en 1822, pero tenfa una
intuicion. “Por ultimo [dijo en su mapeo de Europal, la tercera parte
[de Europa] consiste en los Estados nor-orientales —Polonia, Rusia y
los Reinos Eslavos. Ellos llegaron tardiamente a las series de los
Estados historicos, y forman y perpettian la conexion con Asia” (Hegel,
1822: 102). Eslavos aqui significa el lenguaje y la religiéon, aunque
Polonia no es un pais predominantemente cristiano ortodoxo. Hegel
estaba pensando sobre el lenguaje eslavo y la religién ortodoxa vy,
mas adn, en la conexion de los dos con Asia, la cual era similar a las
conexiones del sur de Europa con el Mediterraneo y, por tanto, con
Africa. Ahora, éstos no son sélo lugares inferiores. En ellos también
hay lenguajes, conocimientos y religiones inferiores. Sin embargo,
era ya claro para el tiempo de Hegel que con Catalina la Grande y
Pedro el Grande, Rusia se convertirfa en un aspirante al imperio euro-
peo. Como Madina Tlostanova (2003) ha mostrado, Rusia aparecia a
los ojos europeos como un imperio de segunda clase y, desde la
perspectiva rusa, la modernidad europea era el punto de llegada de-
seado. Los aspectos generales de esta externa diferencia imperial fue-
ron mantenidos durante el Imperio Soviético, y estan aun operando
en la Federacién Rusa, un aspirante a imperio nuevamente;



84 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

d) Finalmente, pero no menos importante, tanto la diferencia colo-
nial como la interna diferencia imperial fueron re-articuladas de ma-
neras muy interesantes con el surgimiento de la idea de Hemisferio
Occidental, unas pocas décadas después de la independencia de los
Estados Unidos de América. Existen muchos aspectos que merecen
aqui atencién, incluyendo la primera serie de movimientos de des-
colonizacién en el mundo moderno/colonial con el caso muy espe-
cial de la Revolucién Haitiana; pero éste no es el lugar para explo-
rarlos en detalle (ver Mignolo, 2000). La diferencia imperial interna
no fue trazada, en este tiempo, de arriba hacia abajo (como en
Europa), sino de abajo hacia arriba. Los intelectuales y revoluciona-
rios, los Padres Fundadores, reprodujeron, desde su propia pers-
pectiva, la interna diferencia imperial a través del pensamiento eu-
ropeo mediante dispositivos como la idea del Hemisferio Occiden-
tal y su corolario, la Doctrina Monroe. La diferencia colonial fue un
asunto de intensos debates que trajeron los criollos descendientes
de europeos en ambas Américas a sus pies, contra la reproducciéon
de la rearticulaciéon europea de la diferencia colonial en las Améri-
cas, la cual consideraba el Nuevo Mundo, literalmente nuevo, y a su
gente (ahora los criollos, latinos y anglo que no eran ya mas indige-
nas ni afro) inferiores.

Referencias citadas

Alcoff, Linda (ed.) (1998). Epistemology: the big questions. Malden: Blackwell
Publishers.

Bogues, Anthony (2003). Black Heretics, Black Prophets: Radical Political
Intellectuals. New York: Routledge.

Cabral, Amilcar (1973) Return to the Source: Selected Speeches of Amilcar Cabral.
New York: Monthly Review Press.

Castells, Manuel (1997). La era de la informaciin. Vol 1 La sociedad Red. Madrid:
Alianza Editorial.

Castells, Manuel (1998a). La era de la informacién. 1ol 2. El Poder de la ldentidad.
Madrid: Alianza.

Castells, Manuel (1998b). La era de la informacién. Vol 3. Fin de milenio. Madrid:
Alianza Editorial.

Césaire, Aimé (1966). Discurso sobre el colonialismo. Revista Casa de las Améri-
cas. Aflo VI. No. 36-37. La Habana.

Chakrabarty, Dipesh (2000). Provincializning Europe. Postocolonial thought and
Historical Difference. Princeton University Press, Princeton.



CAMBIANDO LAS ETICAS Y LAS POLITICAS DEL CONOCIMIENTO 85

Dirlik, Arif (1997). The Postcolonial Aura: Third World Criticism in the Age of Glo-
bal Capitalism. Boulder: Westview.

Dussel, Enrique (1977). Filosofia de la liberacion. Editorial Nueva América. Este y
otros textos de la obra de Dussel se pueden consultar en Internet en la
siguiente direccion: http://www.clacso.org/wwwclacso/espanol/html/libros/
dussel/dussel.html

Dussel, Enrique (1994). 7492: E/ encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito
de la Modernidad”. Conferencias de Frankfurt, Octubre 1991. La Paz: Uni-
versidad Mayor de San Andrés.

Fanon, Frantz (1974). Piel negra, mdscaras blancas. Buenos Aires: Schapire Editor.

Fanon, Frantz (1994). Los condenados de la tierra. México: Fondo de Cultura Eco-
némica.

Giddens, Anthony (1993). Consecuencias de la modernidad. Madrid: Alianza Editorial.

Hegel, G. W. F. ([1822] 1956). The philosophy of history. Traducciéon de J. Sibree.
New York: Dover.

Huntington, Samuel P (1997). E/ conflicto de civilizaciones y la reconfiguraciin
del orden mundial. México: Paidos-1bérica,

Huntington, Samuel P (2004). ;Quiénes somos? Los desafios a la identidad nacio-
nal estadounidense. Barcelona: Paidds.

Jan Mohammed, Abdul R., y D. Lloyd, eds. (1990). The Nature and Context of
Minority Disconrse. New York: Oxford UP.

Hardt, Michael y Antonio Negri (2002). Imperio. Buenos Aires: Paidos.

Hardt, Michael y Antonio Negri (2004). Multitud: guerra y democracia en la era
del imperio. Madrid: Debate.

Mignolo, Walter (2000). Local Histories/ Global Designs . New Jersey: Princeton
University Press.

Mignolo, Walter (2002). The Geopolitics of Knowledge and the Colonial Difference.
The Sounth Atlantic Quarterly 101(1): 57-96. Este y otros textos de la obra de
Mignolo se pueden consultar en Internet en la siguiente direccidon: http://
www.duke.edu/~wmignolo/InteractiveCV /Publications.

Mignolo, Walter (2001). The Western Hemisphere in the Colonial Horizon of
Modernity. CR: The New Centennial Review 1 (2): 9-54.

Ricupero, Rubens (2004). La renovada contemporaneidad de Raul Prebisch. Revista de
la Cepal (84): 7-18. La revista se puede consultar en: http://www.eclac.cl/revista.

Tlostanova, Madina (2003). A Janus Faced Empire. Notes on the Russian Empire in
Modernity, Written from the Border. Moscow: Blok.

Trouillot, Michel-Rolph (1995). Silencing the past: Power and the production of
history. Beacon Press.

Wallerstein, Immanuel (1984). E/ moderno sistema mundial. Madrid: Siglo XXI.

Williams, Eric (1944). Capitalism and slavery. Chapel Hill: University of North
Carolina Press. Publicado en castellano: Capitalismo y esclavitud. Buenos
Aires: Siglo XXI. [1973].

Zavaleta Mercado, René (1986). Lo nacional-popular en Bolivia. México: Siglo XXI.






La descolonizacion de la economia politica y los
estudios postcoloniales: transmodernidad,
pensamiento fronterizo y colonialidad global'

RAMON GROSFOGUEL?

¢Podemos generar una politica radical anticapitalista mas alla de la
politica de la identidad? ¢Es posible articular un cosmopolitismo cri-
tico mas alld del nacionalismo y el colonialismo? ¢Podemos generar
conocimientos mas alla de los fundamentalismos eurocéntricos y
del Tercer Mundo? ¢Podemos vencer la dicotomia tradicional entre
economia politica y estudios culturales? ;Podemos movernos mas
alla del reduccionismo econémico y el culturalismo? ¢Cémo pode-
mos superar la modernidad eurocéntrica sin descartar lo mejor de la
modernidad como hacen muchos fundamentalistas del Tercer Mun-
do? En este articulo, planteo que una perspectiva epistémica desde
el lado subalterno de la diferencia colonial tiene mucho que aportar
a este debate. Puede contribuir a una perspectiva critica més alla de
las dicotomias esbozadas y a una redefinicién del capitalismo como
un sistema mundo.

En octubre de 1998, hubo un congreso/didlogo en la Duke University
entre el Grupo Surasiatico de Estudios Subalternos y el Grupo Lati-
noamericano de Estudios Subalternos. El didlogo iniciado en esa
conferencia gener6 eventualmente la publicacién de varios nuime-
ros de la revista Nepant/a. Sin embargo, esta conferencia fue el ulti-

1 Publicado en Tabula Rasa, N° 4, enero-junio de 2006. Traducién del original
en inglés por Marfa Luisa Valencia.
2 Universidad de California, Berkeley, Estados Unidos.



88 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

mo encuentro del Grupo Latinoamericano de Estudios Subalternos
antes de su escisiéon. Entre las muchas razones y debates que dicha
divisién produjo, hay dos sobre los que quisiera poner énfasis. El
Grupo Latinoamericano de Estudios Subalternos, compuesto princi-
palmente por académicos latinoamericanistas en los Hstados Uni-
dos, a pesar de su intento por producir un conocimiento radical y
alternativo, reprodujo el esquema epistémico de los estudios de area
en los Estados Unidos. Con contadas excepciones, produjeron estu-
dios sobre la subalternidad mds que estudios con y desde una pers-
pectiva subalterna. Como la epistemologia imperial de los estudios
de area, la teorfa segufa situada en el Norte mientras que los objetos
de estudio estin situados en el Sur. Esta epistemologia colonial fue
esencial para mi insatisfaccién con el proyecto. Como latino en los
Estados Unidos, me sentia insatisfecho con las consecuencias
epistémicas del conocimiento producido por este grupo latinoame-
ricanista. Los académicos subestimaban en su trabajo las perspecti-
vas étnicas o raciales provenientes de la regién, a la vez que privile-
giaban a los pensadores occidentales. Esto se relaciona con mi se-
gundo punto: dieron privilegio epistémico a lo que llamaron los
“cuatro caballos del apocalipsis” (Mallon, 1994; Rodriguez, 2001), es
decir, Foucault, Derrida, Gramsci y Guha. Entre los cuatro pensado-
res principales que privilegian, tres son pensadores eurocéntricos
mientras que dos (Derrida y Foucault) forman parte del canon occi-
dental postestructuralista/ postmoderno. Sélo uno, Rinajit Guha, es
un pensador que produce su reflexién desde el Sur. Al privilegiar
pensadores occidentales como su aparato teérico central, traiciona-
ban su meta de producir estudios subalternos.

Entre las muchas razones de la escisién del Grupo Latinoamericano
de Estudios Subalternos, habia una entre quienes interpretaban la
subalternidad como una critica postmoderna (que representa una
critica eurocéntrica del eurocentrismo) y quienes la interpretaban
como una critica descolonial (que representa una critica del
curocentrismo desde conocimientos subalternizados y silenciados)
(Mignolo, 2000: 183-186; 213-214). Para aquellos de nosotros que
tomamos partido por la critica descolonial, el didlogo con el Grupo
Latinoamericano de Estudios Subalternos hizo evidente la necesidad
de trascender epistemoldgicamente, es decir, de descolonizar el ca-



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 89

non y la epistemologia occidentales. El principal proyecto del Gru-
po Sudasiatico de Estudios Subalternos es una critica a la historiografia
colonial de Europa Occidental sobre la India y a la historiografia
nacionalista eurocéntrica india del pais. Pero al usar una epistemo-
logia occidental y privilegiar a Gramsci y Foucault, constrefifan y
limitaban la radicalidad de su critica al eurocentrismo. Aunque re-
presenta diferentes proyectos epistémicos, el privilegio de la Escue-
la Sudasiatica Subalterna hacia el canon epistémico occidental se
superponia con el sector del Grupo Latinoamericano de Estudios
Subalternos que estaba de parte del postmodernismo. Sin embargo,
con todas sus limitaciones, el Grupo Sudasiatico de Estudios Subal-
ternos representa una contribucién importante a la critica del
eurocentrismo. Hace parte de un movimiento intelectual conocido
como critica postcolonial (una critica de la modernidad desde el Sur
Global) en oposicién a la critica postmoderna del Grupo Latinoame-
ricano de Estudios Subalternos (una critica de la modernidad desde
el Norte Global) (Mignolo, 2000). Estos debates nos dejaron en claro
la necesidad de descolonizar no sélo los Estudios Subalternos sino
también los Estudios Postcoloniales (Grosfoguel, 2006a; 2006b).

Esta no es una critica esencialista, fundamentalista, antieuropea. Es
una perspectiva critica de los fundamentalismos, el colonialismo y
el nacionalismo eurocéntricas del Tercer Mundo. El pensamiento
fronterizo, una de las perspectivas epistémicas que se discutiran en
este articulo, es precisamente una respuesta critica a ambos
fundamentalismos hegemoénico y marginal. Lo que comparten todos
los fundamentalismos (incluyendo el eurocéntrico) es la premisa de
que hay sélo una tradicién epistémica desde la que se pueden al-
canzar la Verdad y la Universalidad, cuerpo-politica del sujeto que
habla. En la filosofia y las ciencias occidentales, el sujeto que habla
siempre estda escondido, se disfraza, se borra del analisis. La
“geopolitica del conocimiento” de la filosoffa occidental siempre ha
privilegiado el mito del “Ego” no situado. La ubicacién epistémica
étnica/racial/de género/sexual y el sujeto que habla estin siempre
desconectados. Al desvincular la ubicacién epistémica étnica/racial/
de género/sexual del sujeto hablante, la filosofia y las ciencias occi-
dentales pueden producir un mito sobre un conocimiento universal
fidedigno que cubre, es decir, disfraza a quien habla, asi como su



90 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ubicacion epistémica geopolitica y cuerpo-politica en las estructuras
del poder/conocimiento tomaramos en serio las perspectivas/
cosmologias/intuiciones epistémicas de pensadores criticos del Sur
Global que reflexionan desde espacios y cuerpos raciales/étnicos/
sexuales subalternizados y con ellos. El postmodernismo y el
postestructuralismo como proyectos epistemolégicos estin atrapa-
dos en el canon occidental reproduciendo en sus esferas de pensa-
miento y de practica una forma particular de colonialidad del poder
y el conocimiento.

Sin embargo, lo que he dicho sobre el Grupo Latinoamericano de
Estudios Subalternos se aplica a los paradigmas de la economia po-
litica. En este articulo, planteo que una perspectiva epistémica des-
de ubicaciones subalternas raciales y étnicas tiene mucho que apor-
tar a una teoria critica descolonial de indole radical, mas alld de la
forma en que los paradigmas tradicionales de la economia politica
conceptualizan el capitalismo como un sistema global o mundial. La
idea aqui es descolonizar los paradigmas de la economia politica as{
como el analisis del sistema mundo y proponer una conceptualiza-
cién descolonial alternativa. La primera parte es una discusién
epistémica sobre las implicaciones de la critica epistemolégica de
intelectuales feministas y raciales/étnicos subalternizados a la epis-
temologfa occidental. La segunda parte aborda las implicaciones de
estas criticas en la forma en que conceptualizamos el sistema global
o mundial. La tercera parte es una discusién de la colonialidad glo-
bal de hoy en dia. La cuarta es una critica al andlisis del sistema
mundo y los estudios culturales/postcoloniales usando la
colonialidad del poder como respuesta al dilema entre lo cultural y
lo econémico. Finalmente, la quinta, sexta, séptima y ultima partes
son un analisis sobre el pensamiento fronterizo, la transmodernidad
y la socializacién del poder como alternativas descoloniales al siste-
ma mundo actual.

Critica epistemolégica
El primer punto a discutir es la contribucién a las cuestiones

epistemolégicas de las perspectivas subalternas raciales/étnicas y
feministas. Los paradigmas hegemodnicos eurocéntricos que han con-



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 91

figurado la filosofia y las ciencias occidentales en el “sistema mundo
moderno/colonial capitalista/patriarcal” (Grosfoguel, 2005; 2006b)
durante los dltimos 500 afios asumen un punto de vista universalista,
neutral y objetivo. Las intelectuales chicanas y las feministas negras
(Moraga y Anzaldua, 1983; Collins 1990) asi como intelectuales del
Tercer Mundo dentro y fuera de los Estados Unidos (Dussel, 1977;
Mignolo, 2000) nos recordaron que siempre hablamos desde un
lugar en particular en las estructuras de poder. Nadie escapa a la
clase, lo sexual, el género, lo espiritual, lo lingiistico, lo geografico
y las jerarquias raciales del “sistema mundo moderno/colonial capi-
talista/patriarcal”. Segun afirma la intelectual feminista Donna
Haraway (1988), nuestros conocimientos siempre estan situados. Las
intelectuales feministas negras llamaron a esta perspectiva “episte-
mologia afrocéntrica” (Collins, 1990) (que no es equivalente a la
perspectiva afrocentrista) mientras que el filésofo de la liberacién
latinoamericano Enrique Dussel la llamé “geopolitica del conoci-
miento” (Dussel, 1977); siguiendo a Fanon (1967) y Anzaldda (1987)
usaré el término “cuerpo-politica del conocimiento”.

Esta no es sélo una cuestién sobre los valores sociales en la produc-
cién de conocimiento o el hecho de que nuestro conocimiento sea
siempre parcial. El punto central es el /ocus de la enunciacién, es
decir, la ubicacién geopolitica y cuerpo-politica del sujeto que ha-
bla. En la filosofia y las ciencias occidentales, el sujeto que habla
siempre esta escondido, se disfraza, se borra del andlisis. La “ego-
politica del conocimiento” de la filosofia occidental siempre ha privi-
legiado el mito del “Ego” no situado. La ubicacién epistémica étnica/
racial/de género/sexual y el sujeto que habla estin siempre desco-
nectadas. Al desvincular la ubicacién epistémica étnica/racial/de
género/sexual del sujeto hablante, la filosofia y las ciencias occiden-
tales pueden producir un mito sobre un conocimiento universal fi-
dedigno que cubre, es decir, disfraza a quien habla asi como su
ubicacién epistémica geopolitica y cuerpo-politica en las estructuras
del poder/conocimiento coloniales desde las cuales habla.

Es importante aqui diferenciar la “ubicacién epistémica” de la “ubi-
cacién social”. El hecho de que se esté ubicado socialmente en el
lado oprimido de las relaciones de poder, no significa automati-



92 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

camente que se esta pensando epistémicamente desde una posiciéon
epistémica subalterna. Precisamente, el éxito del sistema mundo
moderno/colonial consiste en hacer que sujetos socialmente ubica-
dos en el lado oprimido de la diferencia colonial, piensen
sistemdaticamente como los que se encuentran en las posiciones
dominantes. Las perspectivas epistémicas subalternas son un cono-
cimiento que viene desde abajo, que produce una perspectiva criti-
ca del conocimiento hegeménico en las relaciones de poder
involucradas. No estoy defendiendo un populismo epistémico, en
donde el conocimiento producido desde abajo sea automaticamente
un conocimiento epistémico subalterno. Lo que argumento es que
todos los conocimientos estan ubicados epistémicamente en el lado
dominante o subalterno de las relaciones de poder y que esto tiene
que ver con la geo y la cuerpo politica del conocimiento. La neutra-
lidad y objetividad descorporadas y deslocalizadas de la ego-politi-
ca del conocimiento es un mito occidental.

Rene Descartes, fundador de la filosofia occidental moderna, inau-
gura un nuevo momento en la historia del pensamiento occidental.
Reemplaza a Dios, como base del conocimiento en la teo-politica
del conocimiento de la Edad Media europea, con el Hombre (occi-
dental) como la base del conocimiento en los tiempos modernos
europeos. Todos los atributos de Dios se extrapolan ahora al Hom-
bre (occidental). Verdad universal mas alla del tiempo y el espacio,
acceso privilegiado a las leyes del Universo y la capacidad de pro-
ducir el conocimiento y la teorfa cientificos se colocan ahora en la
mente del Hombre Occidental. El “ego-cogito” cartesiano (“pienso,
luego soy”) es la base de las ciencias modernas occidentales. Al
producir un dualismo entre mente y cuerpo y entre mente y natura-
leza, Descartes logré reclamar un conocimiento no situado, univer-
sal y de vision omnipresente. Esto es lo que el filésofo colombiano
Santiago Castro-Goémez llamé la perspectiva del “punto cero” de las
filosofias eurocéntricas (Castro-Goémez, 2003). El “punto cero” es el
punto de vista que se esconde y disfraza como si estuviera mas alla
de un punto de vista particular, es decir, el punto de vista que se
representa como si no fuera tal. Es esta “visién del ojo de dios” que
siempre esconde su perspectiva local y particular bajo un abstrac-
to universalismo. La filosofia occidental privilegia la “ego-politica



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 93

del conocimiento” sobre la “geopolitica del conocimiento” y la
“cuerpo-politica del conocimiento”. Histéricamente, esto ha per-
mitido al hombre occidental (el término sexuado se usa
intencionalmente aqui) para representar su conocimiento como el
unico capaz de lograr una conciencia universal y desechar el co-
nocimiento no occidental tildindolo de particularista y, por ende,
incapaz de alcanzar la universalidad.

Esta estrategia epistémica ha sido crucial para los disefios globales
occidentales. Al ocultar el lugar del sujeto de la enunciacién, la
expansiéon y la dominacién coloniales europeas/euroamericanas
pudieron construir una jerarquia de conocimiento superior e infe-
rior y, por lo mismo, de gente superior e inferior en todo el mundo.
Pasamos de la caracterizacién de “gente sin escritura” del siglo XVI
a la caracterizacion de “gente sin historia” en los siglos XVIII y XIX,
a la de “gente sin desarrollo” en el siglo XX y, mds recientemente, a
la de comienzos del siglo XXI de “gente sin democracia”. Pasamos
de “los derechos del pueblo” en el siglo XVI (el debate de Sepulveda
contra de las Casas en la escuela de Salamanca a mediados de ese
siglo), a los “derechos del hombre” en el XVIII (filésofos de la Ilus-
tracién) y a los “derechos humanos” de finales del siglo XX. Todos
ellos hacen parte de diseflos globales articulados a la produccién y
la reproduccién simultaneas de una divisién internacional del traba-
jo de centro/periferia que coincide con la jerarquia racial/étnica glo-
bal de los europeos y no europeos.

Sin embargo, como nos ha recordado Enrique Dussel (1994), el “ego
cogito” (“pienso, luego soy”) cartesiano fue precedido en 150 afios
(desde los comienzos de la expansiéon colonial europea en 1492)
del “ego conquisto” (“conquisto, luego soy” europeo. Las condicio-
nes sociales, econémicas y politicas de posibilidad para que un su-
jeto asuma la arrogancia de convertirse en figura divina y se erija
como base de todo conocimiento veridico era el Ser Imperial, es
decir, la subjetividad de quienes son el centro del mundo porque ya
lo han conquistado. ¢Cudles son las implicaciones descoloniales de
esta critica epistemolégica para nuestra produccion de conocimien-
to y para nuestro concepto de sistema-mundo?



94 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Colonialidad del poder como matriz de poder del mundo
moderno/colonial

Los estudios sobre la globalizacidn, los paradigmas de la economia
politica y el andlisis del sistema mundo, con contadas excepciones,
no se han derivado de implicaciones epistemoldgicas y tedricas de
la critica epistémica que viene de lugares subalternos en la linea
divisoria colonial y son expresados en la academia mediante los
estudios étnicos y de mujeres. Siguen produciendo conocimiento
desde la perspectiva del ojo de dios en el “punto cero” del hombre
occidental. Esto ha llevado a importantes problemas en la forma en
que conceptualizamos el capitalismo global y el “sistema mundo”.
Estos conceptos necesitan la descolonizacién y esto sélo puede
lograrse con una epistemologia descolonial que asuma abiertamen-
te una geo-politica y una cuerpo-politica descoloniales del conoci-
miento como puntos de partida hacia una critica radical. Los si-
guientes ejemplos pueden ilustrar este punto.

Si analizamos la expansiéon colonial europea desde un punto de
vista eurocéntrico, lo que tenemos es una imagen en la que los
origenes del llamado sistema mundo capitalista se producen basica-
mente por la competencia interimperial entre los imperios euro-
peos. El principal motivo de esta expansiéon fue encontrar rutas mas
cortas al Oriente, lo que condujo accidentalmente al llamado descu-
brimiento y a la eventual colonizacién espafiola de América. Desde
este punto de vista, el sistema mundial capitalista serfa fundamental-
mente un sistema econdémico que determina el comportamiento de
los principales actores sociales mediante la 16gica econémica de
obtener ganancias, como se manifiesta en la extraccién de la plusvalia
y la acumulacién incesante de capital a escala mundial. Mas aun, el
concepto de capitalismo implicado en esta perspectiva privilegia las
relaciones econdmicas sobre otras relaciones sociales. En conse-
cuencia, la transformacién en las relaciones de produccién genera
una nueva estructura de clase tipica del capitalismo en oposicién a
otros sistemas sociales y otras formas de dominacion. El andlisis de
clase y las transformaciones econdmicas estructurales son privile-
giadas sobre otras relaciones de poder.



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 95

Sin negar la importancia de la acumulacién incesante de capital a
escala mundial y la existencia de una estructura particular de clase
en el capitalismo global, planteo la siguiente pregunta epistémica:
¢como se ve el sistema mundo si movemos el Jocus de enunciacién
del hombre europeo a una mujer indigena en América, a, digamos,
Rigoberta Mencht, en Guatemala, o a Domitila Chungara, en Boli-
via? No pretendo hablar por estas mujeres indigenas o representar
su punto de vista. Lo que quiero hacer es desplazar el lugar desde el
cual estin pensando estos paradigmas. La primera implicacién con
el desplazamiento de nuestra geopolitica del conocimiento es que
lo que llegé a América a finales del siglo XV no fue sélo un sistema
econémico de capital y trabajo para la produccién de mercancias
que pudieran venderse con ganancia en el mercado mundial. Esa
fue una parte crucial, pero no el tnico elemento, de un entramado
“paquete”. Lo que llegd a América fue una imbricada estructura de
poder mas extensa y profunda de la que no puede darse cuenta
desde una perspectiva econémica reduccionista del sistema mundo.
Desde la ubicacién estructural de una mujer indigena en América lo
que llegé fue un sistema mundo mas complejo que el descrito por
los paradigmas de la economia politica y el analisis del sistema
mundo. Un hombre europeo/capitalista/militar/cristiano/patriarcal/
blanco/heterosexual llegd a América y establecié en el tiempo y el
espacio de manera simultanea varias jerarquias globales imbricadas
que para los fines de claridad en esta exposicién enumeraré a con-
tinuacién como si estuvieran separadas unas de otras:

1) una formacién de clase global particular donde van a coexistir
y organizarse una diversidad de formas de trabajo (esclavitud,
semiservidumbre, trabajo asalariado, produccién de pequefias
mercancias, etc.) como fuente de produccién de plusvalia me-
diante la venta de mercancias para obtener ganancias en el
mercado mundial;

2) una divisién internacional del trabajo del centro y la periferia
donde el capital organizaba el trabajo en la periferia alrededor
de formas represivas y autoritarias (Wallerstein, 1974);

3) un sistema interestatal de organizaciones politico-militares con-
troladas por hombres europeos e institucionalizadas en admi-
nistraciones coloniales (Wallerstein, 1979);



96 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

4) una jerarquia racial/étnica global que privilegia a los europeos
sobre los no europeos (Quijano, 1993; 2000);

5) una jerarquia global de género que da primacfa a los hombres
sobre las mujeres y al patriarcado europeo sobre otras formas
de relaciones de género (Spivak, 1988; Enloe, 1990);

6) una jerarquia sexual que otorga primacia a los heterosexuales
sobre los homosexuales y lesbianas (es importante recordar
que la mayoria de los pueblos indigenas en América no consi-
deraba que la sexualidad entre hombres fuera una conducta
patolégica y no tiene una ideologia homofébica);

7) una jerarquia espiritual que da primacia a los cristianos sobre
las espiritualidades no cristianas/no occidentales instituciona-
lizada en la globalizacién de la iglesia cristiana (catdlica y, mas
tarde, protestante);

8) una jerarquia epistémica que privilegia el conocimiento y la
cosmologia occidentales sobre el conocimiento y las cosmologias
no occidentales, y que estd institucionalizada en el sistema uni-
versitario global (Mignolo, 1995, 2000; Quijano, 1991).

9) una jerarquia lingiiistica entre las lenguas europeas y las no
europeas que hace primar la comunicacién y la produccién
teérica y de conocimiento en los primeros, subalternizando a
los ultimos como productores de folclor o cultura solamente,
pero no de conocimiento ni teoria (Mignolo, 2000).

No es accidental que la conceptualizaciéon del sistema mundo desde
las perspectivas descoloniales del Sur cuestione las conceptualiza-
ciones tradicionales producidas por pensadores del Norte. De acuerdo
con el socidlogo peruano Anibal Quijano (1991; 1998; 2000), po-
driamos teorizar el sistema mundo actual como una totalidad
heterogénea historico-estructural con una matriz de poder especifi-
ca que llama un “patrén de poder colonial”. Este patrén afecta todas
las dimensiones de la existencia social, como la sexualidad, la auto-
ridad, la subjetividad y el trabajo (Quijano, 2000). El siglo XVI inicia
un nuevo patrén de poder colonial que, para finales del siglo XIX,
llegé a cubrir todo el planeta. Yendo un paso mas adelante de
Quijano, conceptualizo la colonialidad del poder como una imbri-
caciéon o, para usar el concepto feminista del Tercer Mundo en EE.UU,,
una interseccionalidad (Crenshaw 1989; Fregoso 2003) de jerarquias



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 97

globales multiples y heterogéneas (“heterarquias”) de formas de
dominacién y explotacién sexuales, politicas, econémicas, espiri-
tuales, lingtisticas y raciales donde la jerarquia racial/étnica de la
linea divisoria europeo/no europeo reconfigura de manera transver-
sal todas las demads estructuras globales de poder. Lo que es nuevo
en la perspectiva de la “colonialidad del poder” es cémo la idea de
raza y racismo se convierte en el principio organizador que estruc-
tura todas las multiples jerarquias del sistema mundial (Quijano,
1993). Por ejemplo, las diferentes formas de trabajo articuladas a la
acumulacién capitalista a escala mundial son asignadas de acuerdo
con esta jerarquia racial; el trabajo coercitivo (o barato) es realizado
por personas no europeas en la periferia y “fuerza de trabajo asala-
riado libre” en el centro. La jerarquia global de género también se ve
afectada por la raza: al contrario de los patriarcados pre-europeos
en los que todas las mujeres eran inferiores a todos los hombres, en
el nuevo patrén de poder colonial (de origen europeo) algunas
mujeres tienen un estatus mas elevado y acceso a recursos que algu-
nos hombres (de origen no europeo). La idea de raza organiza a la
poblacién mundial en un orden jerdrquico de personas superiores e
inferiores que se convierte en un principio organizador de la division
internacional del trabajo y del sistema patriarcal global. Contrarios a
la perspectiva eurocéntrica, la raza, el género, la sexualidad, la espiri-
tualidad y la epistemologia no son elementos afiadidos a las estructu-
ras econémicas y politicas del sistema mundial capitalista, sino una
parte constitutiva integral e imbricada del amplio y entramado “pa-
quete” llamado el sistema mundo europeo moderno/colonial capita-
lista/patriarcal (Grosfoguel, 2002). El patriarcado europeo y las nocio-
nes europeas de sexualidad, epistemologia y espiritualidad se expor-
taron al resto del mundo mediante la expansién colonial como crite-
rio hegemonico para racializar, clasificar y patologizar a la poblaciéon
del resto del mundo en una jerarquia de razas superiores e inferiores.

Esta elaboracion tiene enormes implicaciones que s6lo puedo men-
cionar de manera breve aqui:

1) La antigua idea eurocéntrica de que las sociedades se desarro-
llan al nivel del Estado-nacién en términos de una evolucién
lineal de modos de produccién desde lo precapitalista hasta lo



98

2)

3)

4)

EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

capitalista estd superada. Todos estamos circunscritos a un sis-
tema mundo capitalista que articula diferentes formas de traba-
jo segun la clasificacién racial de la poblacién mundial (Quijano,
2000; Grosfoguel, 2002).

El antiguo paradigma marxista de infraestructura y superes-
tructura se reemplaza por una estructura histérica-heterogénea
(Quijano, 2000), o una “heterarquia” (Kontopoulos, 1993), es
decir, una articulacién imbricada de multiples jerarquias, en
las que la subjetividad y el imaginario social no son derivativos
sino constitutivos de las estructuras del sistema mundo
(Grosfoguel, 2002). En esta conceptualizacién, la raza y el
racismo no son superestructurales o instrumentales a una 16-
gica abarcante de acumulacién capitalista; son constitutivos
de la acumulacién capitalista a escala mundial. El “patrén de
poder colonial” es un principio organizador que involucra la
explotacién y la dominacién ejercidas en multiples dimensio-
nes de la vida social, desde las relaciones econémicas, sexua-
les o de género hasta las organizaciones politicas, las estruc-
turas de conocimiento, las entidades estatales y los hogares
(Quijano, 2000).

La antigua divisiéon entre cultura y economia politica, como se
expresa en los estudios postcoloniales y las perspectivas de la
economia politica estd superada (Grosfoguel, 2002). Los estu-
dios postcoloniales conceptualizan el sistema mundo capitalis-
ta como constituido principalmente por la cultura, mientras que
la economia politica pone la determinacién principal en las
relaciones econdémicas.

En el enfoque de la “colonialidad de poder”, el qué es primero,
“la cultura o la economia”, es un falso dilema, un dilema de la
gallina o el huevo que oscurece la complejidad del sistema
mundo capitalista (Grosfoguel, 2002).

La colonialidad no es equivalente al colonialismo. No se deriva
de la modernidad ni antecede a ella. La colonialidad y la mo-
dernidad constituyen dos lados de una misma moneda. Del
mismo modo como la revolucién industrial europea se logré
sobre los hombres provenientes de las formas oprimidas de
trabajo en la periferia, las nuevas identidades, derechos, leyes e
instituciones de la modernidad, como las naciones Estado, la



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 99

ciudadania y la democracia se formaron en un proceso de
interacciéon colonial con personas no occidentales, asi como de
dominacién/explotacidn.

5) Llamar “capitalista” al actual sistema mundial es, por decir lo
menos, enganoso.

Dado el “sentido comin” hegemoénico eurocéntrico, en el mo-
mento en que usamos la palabra “capitalismo” las personas
inmediatamente piensan que estamos hablando sobre la “eco-
nomia”. Sin embargo, el “capitalismo” sélo es una de las mualti-
ples constelaciones imbricadas del patrén colonial de poder
del “sistema mundial europeo moderno/colonial capitalista/
patriarcal”. Es importante, pero no la unica.

Dada su imbricacién con otras relaciones de poder, destruir los
aspectos capitalistas del sistema mundo no serfa suficiente para
destruir el actual sistema mundo.

Para transformar este sistema mundo es crucial destruir la tota-
lidad heterogénea histérico-estructural llamada el “patrén colo-
nial del poder” del sistema.

6) La descolonizacién y la liberacién anticapitalistas no pueden
reducirse sélo a una dimensién de la vida social. Requiere una
transformacién mds amplia de las jerarquias sexuales, de géne-
ro, espirituales, epistémicas, econémicas, politicas y raciales del
sistema mundo moderno/colonial. La perspectiva de la
“colonialidad del poder” nos desafia a pensar sobre el cambio
y la transformacién sociales en una forma no reduccionista.

Del colonialismo global a la colonialidad global

No podemos pensar la descolonizacién en términos de conquistar
el poder sobre los limites juridico-politicos de un Estado, es decir,
logrando control sobre un solo Estado-nacién (Grosfoguel, 1996).
Las viejas estrategias socialistas y de liberaciéon nacional de tomarse
el poder en el plano del Estado-nacién no son suficientes porque la
colonialidad global no puede reducirse a la ausencia o la presencia
de una administracién colonial (Grosfoguel, 2002) o a las estructu-
ras de poder politicas/econémicas. Uno de los mitos més fuertes del
siglo XX fue la nocién de que la eliminacién de las administraciones
coloniales equivalia a la descolonizacién del mundo. Esto llevé al



100 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

mito de un mundo “postcolonial”’. Las estructuras globales multiples
y heterogéneas establecidas durante un periodo de 450 afios no se
evaporaron con la descolonizacién juridico-politica de la periferia
durante los dltimos 50 afios. Seguimos viviendo bajo el mismo “pa-
tréon colonial de poder”. Con la descolonizaciéon juridico-politica
pasamos de un periodo de “colonialismo global” al actual periodo
de “colomialidad global”. Aunque las “administraciones coloniales”
han sido erradicadas casi por completo y la mayor parte de la peri-
feria esta organizada politicamente en Estados independientes, los
no europeos siguen viviendo bajo la cruda explotacién y domina-
cién europea/euroamericana. Las antiguas jerarquias coloniales de
europeos contra no europeos permanecen en su lugar y estian
imbricadas con la “division internacional del trabajo” y la acumula-
cién de capital a escala mundial (Quijano, 2000; Grosfoguel, 2002).

Aqui radica la relevancia de la diferenciacién entre “colonialismo” y
“colonialidad”. Esta ultima nos permite entender la continuidad de
las formas coloniales de dominacién después del final de las admi-
nistraciones coloniales, producidas por culturas y estructuras colo-
niales en el sistema mundo capitalista moderno/colonial.

La “colonialidad del poder” se refiere a un proceso de estructuraciéon
social en el sistema mundo moderno/colonial que articula lugares
periféricos en la divisién internacional del trabajo con la jerarquia
global racial/étnica y la inscripcién de los migrantes del Tercer Mun-
do en la jerarquia racial/étnica de las ciudades globales metropolita-
nas. Los Estados-nacién periféricos y las personas no europeas vi-
ven hoy bajo el régimen de la “colonialidad global” impuesto por
los Estados Unidos por medio del Fondo Monetario Internacional
(FMI), el Banco Mundial (BM), el Pentagono y la OTAN. Las zonas
periféricas permanecen en una situaciéon colonial aun cuando han
dejado de estar bajo una administracién colonialista.

Lo “colonial” no se refiere Unicamente al “colonialismo cldsico” o al

“colonialismo interno” ni puede reducirse a la presencia de una

“administraciéon colonial”. Quijano distingue entre colonialismo y
<

colonialidad. Yo uso la palabra “colonialismo” para referirme a “si-
tuaciones coloniales” impuestas por la presencia de una administra-



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 101

cién colonial como el periodo del colonialismo clasico vy, siguiendo
a Quijano (1991; 1993; 1998), uso “colonialidad” para definir “situa-
ciones coloniales” en el periodo actual, en las que las administracio-
nes coloniales han sido erradicadas casi por completo del sistema
mundo capitalista. Por “situaciones coloniales” quiero decir la opre-
siéon/explotacion cultural, politica, sexual y econdémica de grupos
subordinados racializados/étnicos por parte de grupos raciales/étnicos
dominantes con o sin la existencia de administraciones coloniales.
500 afios de expansién y dominacién colonial europea formaron
una division internacional del trabajo entre europeos y no europeos
que se reproduce en la llamada fase “postcolonial” actual del siste-
ma mundo capitalista (Wallerstein, 1979; 1995). Hoy las zonas del
centro de la economia mundial capitalista se superponen con las
sociedades predominantemente blancas/europeas/euroamericanas
como Europa occidental, Canada, Australia y los Estados Unidos,
mientras que las zonas periféricas coinciden con pueblos no euro-
peos previamente colonizados. Jap6n es la unica excepcidén que
confirma la regla. Este pais nunca fue colonizado ni dominado por
los europeos y, de manera similar a Occidente, jugé un papel activo
en la construccién de su propio imperio colonial. China, aunque
nunca fue completamente colonizada, fue periferalizada mediante
el uso de centros de almacenamiento y distribucién coloniales, como
Hong Kong y Macao, y mediante intervenciones militares directas.

La mitologia de la “descolonizacién del mundo” oscurece las conti-
nuidades entre las jerarquias coloniales/raciales pasadas y actuales
y contribuye a la invisibilidad de la “colonialidad” de hoy en dia.
Durante los dltimos cincuenta afos, los Estados periféricos que en
la actualidad son formalmente independientes, segin los discursos
liberales eurocéntricos dominantes (Wallerstein, 1991a; 1995), cons-
truyeron ideologias de “identidad nacional”, “desarrollo nacional” y
“soberanfa nacional” que crearon una ilusién de “independencia”,
“desarrollo” y “progreso”. Sin embargo, sus sistemas politicos y eco-
némicos fueron configurados por su posiciéon subordinada en un
sistema mundo capitalista organizado alrededor de una divisién in-
ternacional del trabajo jerarquica (Wallerstein, 1979; 1984; 1995).
Los multiples y heterogéneos procesos del sistema mundo, junto
con la predominancia de las culturas eurocéntricas (Said, 1979;



102 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Wallerstein, 1991b; 1995; Lander, 1998; Quijano, 1998; Mignolo, 2000),
constituyen una “colonialidad global” entre los pueblos europeos/
euroamericanos y no europeos. Asi, la “colonialidad” esta imbricada
con la divisién internacional del trabajo, pero no puede reducirse a
ella. La jerarquia racial/étnica global de europeos y no europeos
forma parte integral del desarrollo de la divisién internacional del
trabajo en el sistema mundo capitalista (Wallerstein, 1983; Quijano,
1993; Mignolo, 1995). En estas épocas de “postindependencia” el
eje “colonial” entre europeos/euroamericanos y no europeos se ins-
cribe no soélo en relaciones de explotacién (entre el capital y el
trabajo) y en relaciones de dominacién (entre los Estados metropo-
litanos y periféricos), sino también en la produccién de las subjetivi-
dades y el conocimiento. En suma, parte del mito eurocéntrico es
que vivimos en una supuesta era “post” colonial y que el mundo, en
particular, los centros metropolitanos, no tienen necesidad de una
descolonizacion. En esta definicién convencional, la colonialidad se
reduce a la presencia de administraciones coloniales. Sin embargo,
como lo ha mostrado la obra del socidlogo peruano Anibal Quijano
(1993, 1998, 2000) con su perspectiva de la “colonialidad del po-
der”, aun vivimos en un mundo colonial y necesitamos salir de las
formas estrechas de pensamiento sobre las relaciones coloniales,
con el fin de lograr el suefio de la descolonizacién del siglo XX, aun
incompleto e inacabado. Esto nos obliga a examinar nuevas alterna-
tivas utépicas descoloniales mas alla de los fundamentalismos
eurocéntricos y “tercermundistas”.

Postcolonialidad y sistemas mundiales: un llamado al dialogo

Repensar el mundo moderno/colonial desde la diferencia colonial
modifica presupuestos importantes en nuestros paradigmas. En este
punto, quisiera centrarme en la implicacién de la perspectiva de la
“colonialidad del poder” para los paradigmas del sistema mundo y
la teorfa postcolonial. La mayoria de los analisis sobre el sistema
mundo se centran en cémo la divisién internacional del trabajo y las
luchas geopoliticas militares son constitutivas de los procesos de
acumulacién de capital a escala global. Aunque uso este enfoque
como punto de partida, pensar desde la diferencia colonial nos obli-
ga a adoptar mas seriamente estrategias ideoldgicas/simbélicas asi



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 103

como la cultura colonial/racista del mundo moderno/colonial. El
analisis del sistema mundo ha desarrollado recientemente el con-
cepto de geocultura para referirse a las ideologias globales. Sin em-
bargo, el uso de la “geocultura” en la perspectiva del sistema mundo
estd enmarcado en el paradigma marxista de la infraestructura-super-
estructura. Contrario a esta conceptualizacién, adopto estrategias ideo-
l6gicas/simbolicas globales y la cultura colonial/racista como consti-
tutivas, junto con los procesos de acumulacién capitalista y el sistema
interestatal, de las relaciones centro-periferia a escala mundial. Estas
diferentes estructuras y procesos forman una heterarquia (Kontopoulos,
1993) de jerarquias imbricadas, heterogéneas y complejas que no puede
contarse en el paradigma de la infraestructura/superestructura.

El enfoque de la postcolonialidad comparte con el del sistema mun-
dial una critica al desarrollismo, a las formas eurocéntricas del cono-
cimiento, a las desigualdades de género, a las jerarquias raciales y a
los procesos culturales/ideolégicos que promueven la subordina-
cién de la periferia en el sistema mundo capitalista. Sin embargo, las
interpretaciones criticas de ambos enfoques ponen énfasis en deter-
minantes diferentes. Mientras que las criticas postcoloniales ponen
énfasis en la cultura colonial, la perspectiva del sistema mundo se
fija en la acumulacién incesante de capital a escala mundial. Mien-
tras que las criticas postcoloniales ponen énfasis en la agencia, la
perspectiva del sistema mundo se centra en las estructuras. Algunos
intelectuales de la teoria postcolonial, como Gayatri Spivak (1988)
reconocen la importancia de la divisién internacional del trabajo
como constitutiva del sistema capitalista mientras que algunos aca-
démicos del enfoque del sistema mundial, como Immanuel Wallerstein
reconocen la importancia de procesos culturales, como el racismo y
el sexismo, como inherentes al capitalismo histérico. Sin embargo,
los dos campos siguen en general divididos sobre las oposiciones
binarias de cultura contra economia y la agencia contra la estructu-
ra. Esto es, en parte, una herencia de las “dos culturas” del conoci-
miento occidental, que dividen las ciencias de las humanidades,
basada en el dualismo cartesiano de mente contra materia.

Con muy pocas excepciones, la mayoria de los teéricos postcoloniales
vienen de campos de las humanidades, como literatura, retdrica y



104 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

estudios culturales. Sélo un reducido nimero de intelectuales en el
campo de la postcolonialidad viene de las ciencias sociales, en espe-
cial de la antropologia. Por otro lado, los académicos del sistema
mundo pertenecen basicamente a disciplinas de las ciencias sociales,
como la sociologfa, la antropologia, las ciencias politicas y la econo-
mia. Muy pocos vienen de las humanidades, con excepcién de los
historiadores, que tienden a tener mas afinidades con el enfoque del
sistema mundo, y muy pocos provienen de la literatura. He puesto
énfasis en las disciplinas que predominan en ambos puntos de vista
porque creo que estas limitaciones disciplinarias son constitutivas de
algunas de las diferencias teéricas entre ambas aproximaciones.

La critica postcolonial caracteriza el sistema capitalista como un sis-
tema cultural. Sus partidarios creen que la cultura es el elemento
constitutivo que determina las relaciones econémicas y politicas en
el capitalismo global (Said, 1979). Por otro lado, la mayoria de los
académicos del sistema mundial ponen énfasis en las relaciones
econémicas a escala mundial como constitutivas del sistema mundo
capitalista. Las relaciones culturales y politicas se conceptualizan
como instrumentales para los procesos de acumulacién capitalista o
como un epifenémeno de aquéllos. El hecho es que los teéricos del
sistema mundo tienen dificultades para teorizar la cultura, mientras
que los tedricos postcoloniales encuentran dificultades para
conceptualizar los procesos politico-econémicos. La paradoja es que
muchos académicos del sistema mundo reconocen la importancia
de la cultura, pero no saben qué hacer con ella ni cémo articularla
en una forma no reduccionista, mientras que muchos académicos
postcoloniales reconocen la importancia de la economia politica,
pero no saben cémo integrarla al analisis cultural sin reproducir un
tipo de reduccionismo “culturalista”. De este modo, ambas literatu-
ras fluctian entre el peligro del reduccionismo econémico y el peli-
gro del culturalismo. Los estudios postcoloniales y el analisis del
sistema mundial tienen necesidad de una intervencién descolonial.

Pienso que la dicotomia cultura contra economia es un dilema del
“huevo o la gallina”, es decir, un falso dilema, que proviene de lo
que Immanuel Wallerstein ha llamado el legado del liberalismo del
siglo XIX (Wallerstein, 1991a: 4). Este legado implica la divisién de



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 105

lo econémico, lo politico, lo cultural y lo social como arenas aut6-
nomas. Segun Wallerstein, la construccién de estas arenas “autéono-
mas” y su materializacién en esferas de conocimiento separadas,
como la ciencia politica, la sociologia, la antropologia y la economia
en las ciencias sociales, asf como las diferentes disciplinas en las
humanidades son un resultado pernicioso del liberalismo como
geocultura del sistema mundo moderno. En un juicio critico del

analisis del sistema mundo, Wallerstein afirma que:

El analisis del sistema mundo pretende ser una ciencia social critica
del siglo XIX. Pero es una critica incompleta, inacabada. Aun no ha
podido encontrar una forma de superar el legado mas persistente (y
falso) de la ciencia social del siglo XIX: la divisién del analisis social
en tres arenas: tres logicas, tres niveles: lo econémico, lo politico y lo
sociocultural.

Esta trinidad se mantiene en medio del camino, en granito, bloqueando
nuestro avance intelectual. Para muchos es insatisfactorio, pero en mi
opinién nadie ha encontrado aun la forma de prescindir del lenguaje
y sus implicaciones, algunas de las cuales son correctas, pero la ma-
yoria de ellas probablemente no lo sean (1991a: 4).

. todos nosotros recurrimos al uso del lenguaje en las tres arenas en
casi todo lo que escribimos. Es hora de que abordemos seriamente la
cuestion... estamos persiguiendo falsos modelos y menoscabando
nuestra argumentacién al seguir usando dicho lenguaje. Es urgente

que comencemos a elaborar modelos alternativos (1991: 271).

Aun debemos desarrollar un nuevo lenguaje descolonial para dar
cuenta de los complejos procesos en el sistema mundo moderno/
colonial sin depender del viejo lenguaje liberal de las tres arenas.
Por ejemplo, el hecho de que este tedrico defina el sistema mundo
moderno como una economia mundial desorienta a muchas perso-
nas en tanto las lleva a pensar que el analisis de dicho sistema
explora la llamada “légica econémica” del sistema. Este es precisa-
mente el tipo de interpretacién que Wallerstein trata de evitar en su
critica a las esferas auténomas. Sin embargo, como él mismo lo
reconoce, el lenguaje usado en el andlisis sobre el sistema mundo
sigue atrapado en el viejo lenguaje de la ciencia social del siglo XIX
y prescindir de él es un gran reto. ¢Qué sucederia si el capitalismo



106 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

fuera una economfia mundial, no en el sentido limitado de un siste-
ma econdémico, sino en el sentido del sistema histérico definido por
Wallerstein como “una red integrada de procesos econémicos, poli-
ticos y culturales, la suma de los cuales mantiene junto el sistema”?
(Wallerstein, 1991a: 230) Debemos hallar nuevos conceptos y un
nuevo lenguaje para dar cuenta de la compleja imbricaciéon de las
jerarquias de género, raciales, sexuales y de clase en procesos globales
geopoliticos, neoculturales y geoeconémicos del sistema mundo
moderno/colonial donde la incesante acumulacién de capital se ve
afectada por estas jerarquias, estd integrado por ellas, es constitutivo
de ellas y esta constituido por las mismas. Con el fin de hallar un
nuevo lenguaje descolonial para esta complejidad, debemos ir “fue-
ra” de nuestros paradigmas, enfoques, disciplinas y campos de tra-
bajo. Sugiero que examinemos la nocién metatedrica de “heterarquias”
desarrollada por el tedrico social, socidlogo y filésofo griego Kyriakos
Kontopoulos (1993), al igual que la nocién de “colonialidad del
poder” desarrollada por Anibal Quijano (1991; 1993; 1998).

El pensamiento heterarquico (Kontopoulos, 1993) es un intento de
conceptualizar estructuras sociales con un nuevo lenguaje que rom-
pe con el paradigma liberal de la ciencia social del siglo XIX. El
antiguo lenguaje de las estructuras sociales es un lenguaje de siste-
mas cerrados, es decir, de una sola légica abarcante que determina
una jerarquia dnica. Definir un sistema histérico como una “jerar-
quia entramada”, como lo propuso Wallerstein en el informe de la
Comisién Gulbenkian “Abrir las ciencias sociales”, debilita el enfo-
que del sistema mundo al seguir usando un modelo metatedérico
que corresponde a sistemas cerrados, precisamente lo opuesto a lo
que intenta hacer el enfoque del sistema mundo. En contraste, las
heterarquias nos llevan mas alla de las jerarquias cerradas para in-
troducirnos en un lenguaje de complejidad, sistemas abiertos, imbri-
cacién de jerarquias multiples y heterogéneas, niveles estructurales
y légicas estructuradoras. El concepto de “légica” se redefine aqui
para designar la imbricacién heterogénea de estrategias de multi-
ples agentes. La idea es que no se trata de una légica auténoma ni
de una sola ldgica, sino de procesos multiples, heterogéneos,
imbricados y complejos dentro de una sola realidad histérica. La
nocién de imbricaciéon es esencial aqui y cercana al concepto de



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 107

sistemas historicos desarrollado por Wallerstein, entendidos como
“redes integradas de procesos econdémicos, politicos y culturales”.
Se considera que las multiples relaciones jerarquicas del momento
estan imbricadas, segin Kontopoulos, o integradas, segin Wallerstein;
no se conserva ninguna légica ni dominios auténomos. La nocién
de una sola légica corre el riesgo de ser reduccionista, algo contra-
rio a la idea de los sistemas complejos, mientras que la nocién de
multiples légicas corre el riesgo de ser dualista. La solucién a estas
cuestiones ontolégicas (el dilema reduccionista/ autonomista) en el
pensamiento heterarquico es ir mas alla de la oposicién binaria
monismo/dualismo y hablar de un materialismo emergentista que
implica multiples procesos imbricados en diferentes niveles estruc-
turales dentro de una sola realidad material histérica (que incluye lo
simbdlico/ideolégico como parte de la realidad material). Las
heterarquias conservan el uso de la nocién de “légica” sélo con
propoésitos analiticos con el fin de hacer ciertas diferenciaciones o
abstraer ciertos procesos que, una vez integrados o imbricados en
un proceso histérico concreto, adquieran un efecto y un significado
estructurales diferentes. El pensamiento heterarquico es un lenguaje
para lo que Immanuel Wallerstein llama una nueva forma de pensa-
miento que puede romper con las ciencias sociales liberales del
siglo XIX y centrarse en sistemas histéricos complejos.

La nocién de la “colonialidad del poder” también es util en términos
de descolonializar el dilema cultura versus economia. La obra de
Quijano proporciona una nueva forma de pensar en este dilema
que sobrepasa los limites del andlisis postcolonial y el del sistema
mundo. En Latinoamérica, la mayorfa de los tedéricos dependentistas
privilegiaban las relaciones econémicas en los procesos sociales a
costa de las determinaciones ideolégicas y culturales. La cultura era
concebida por la escuela dependentista como instrumental a los
procesos de acumulacién capitalista. En muchos aspectos, los
dependentistas y el analista del sistema mundo reproducian algo del
reduccionismo econémico de los enfoques ortodoxos marxistas. Esto
llevé a dos problemas: primero, a una subestimacion de las jerar-
quias coloniales/raciales, y, segundo, a un empobrecimiento analiti-
co que no podfa explicar las complejidades de los procesos econé-
micos heterarquicos globales.



108 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Las ideas de dependencia deben entenderse como parte de la “longue
durée” de las ideas de la modernidad en Latinoamérica. El desarro-
llo auténomo nacionales es un tema ideolégico central del sistema
mundo moderno desde finales del siglo XVIII. Los dependentistas
reprodujeron la ilusién de que la organizacién y el desarrollo raciona-
les pueden lograrse a partir del control del Estado-nacién. Esto con-
tradecfa la posicién de que el desarrollo y el subdesarrollo son resul-
tado de relaciones estructurales dentro del sistema mundo capitalista.
Aunque los dependentistas definieron el capitalismo como un siste-
ma global mas alld del Estado-nacién, seguian creyendo que era po-
sible desvincular o romper con el sistema mundo en el plano del
Estado-nacién (Frank, 1970: 11, 104, 150; Frank, 1969: capitulo 25).

Esto implicaba que un proceso socialista revolucionario en el plano
nacional podia aislar el pais del sistema global. Sin embargo, como
lo sabemos hoy, es imposible transformar un sistema que opera a
escala mundial privilegiando el control/ administracién del Estado-
nacién (Wallerstein, 1992b). Ningun control “racional” del Estado-
nacién alterarfa la posicion de un pais en la divisién internacional
del trabajo. La planeacién y el control “racionales” del Estado-na-
cién contribuyen a la ilusion desarrollista de que es posible eliminar
las desigualdades de un sistema mundial capitalista desde un plano
del Estado-nacién.

En el sistema mundo capitalista, un Estado-naciéon periférico puede
experimentar transformaciones en su forma de incorporacién a la
economia mundial capitalista; una minorfa de tales Estados puede
incluso moverse a una posicién semiperiférica. Sin embargo, rom-
per con el sistema total desde un plano del Estado-nacién o trans-
formarlo esta mas alld de su rango de posibilidades (Wallerstein,
1992a; 1992b). Por esta razén, un problema global no puede tener
una solucién nacional. Con esto no se pretende negar la importan-
cia de las intervenciones politicas en el plano del Estado-nacién. El
punto aqui no es reificar el Estado-nacién y entender los limites de
las intervenciones politicas en este plano para la transformacién a
largo plazo de un sistema que opera a escala mundial. El Estado-
nacién, aun cuando sigue siendo una institucién importante del ca-
pitalismo histérico, es un espacio limitado para las transformaciones



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 109

politicas y sociales radicales. Las agencias colectivas en la periferia
necesitan un alcance global para hacer una intervencién politica
efectiva en el sistema mundo capitalista. Las luchas sociales por
debajo y por encima del Estado-naciéon son espacios estratégicos de
intervenciéon politica que a menudo se ignoran cuando el enfoque
de los movimientos privilegia al Estado-nacién. Las conexiones
globales y locales de los movimientos sociales son cruciales para
que haya intervenciones politicas efectivas. Los dependentistas des-
cuidaron esta obligacidn, en parte, por su tendencia a privilegiar el
Estado-nacién como unidad de andlisis y por el énfasis economicista
de sus enfoques. Esto tuvo consecuencias politicas terribles para la
izquierda latinoamericana y para la credibilidad del proyecto politi-
co dependentista.

Para la mayoria de los dependentistas y para el analista del sistema
mundial, la “economia” era la esfera privilegiada del analisis social.
Categorias como “género” y “raza” eran ignoradas a menudo y cuando
se usaban se reducian (instrumentalizaban) a los intereses econémi-
cos o de clase. Quijano (1993) es una de las pocas excepciones a
esta critica. La “colonialidad del poder” es un concepto que busca
integrar como parte del proceso heterogéneo estructural las multi-
ples relaciones en las que los procesos culturales, politicos y econé-
micos se ven imbricados en el capitalismo como sistema histérico.
Quijano emplea la nocién de “heterogeneidad estructural”, que esta
muy cercana a la de “heterarquia” que se analizé anteriormente. De
manera similar al anilisis del sistema mundo, la nocién de
“colonialidad” conceptualiza el proceso de colonializacién del con-
tinente americano y la constitucién de una economia mundial capi-
talista como parte del mismo proceso imbricado. Sin embargo, al
contrario del enfoque del sistema mundo, la “heterogeneidad es-
tructural” de Quijano implica la construccién de una jerarquia ra-
cial/étnica global de cardcter simultineo, coetineo en el tiempo y el
espacio, para la constitucién de una divisiéon internacional del traba-
jo con relaciones centro-periferia a escala mundial. Desde la forma-
cién inicial del sistema mundo capitalista, la incesante acumulacién
de capital estuvo imbricada con ideologias globales racistas,
homofébicas y sexistas. La expansién colonial europea fue dirigida
por hombres europeos heterosexuales. Dondequiera que fueron,



110 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

llevaron sus prejuicios culturales y formaron estructuras heterdrquicas
de desigualdad sexual, de género, clase y raza. Asi, en el “capitalis-
mo histérico”, entendido como un “sistema heterdarquico” o como
una “estructura heterogénea”, el proceso de la incorporacién periférica
a la acumulacién incesante de capital estuvo constituido por jerar-
quias y discursos homofébicos, sexistas y raciales e imbricado con
ellos. En oposicién a un analisis del sistema mundo, lo que Quijano
recalca con su nocién de “colonialidad del poder” es que no hay
una loégica de acumulacién capitalista abarcante que pueda
instrumentalizar las divisiones étnicas/raciales y que preceda a la
formacién de una cultura global, colonial, eurocéntrica. La perspec-
tiva “instrumentalista” de la mayor parte de los analisis del sistema
mundo es reductiva y sigue atrapada en el viejo lenguaje de las
ciencias sociales del siglo XIX. Para Quijano, el racismo es constitu-
tivo de la divisiéon internacional del trabajo y la acumulacién capita-
lista a escala mundial y estd imbricado con ellas. La nocién de “he-
terogeneidad estructural” implica la coexistencia de multiples for-
mas de trabajo dentro de un proceso histérico. Contrario a los enfo-
ques marxistas ortodoxos, no hay una sucesién lineal de modos de
produccién (esclavitud, feudalismo, capitalismo, etc.). Desde una
perspectiva periférica latinoamericana, como tendencia general, es-
tas formas de trabajo se articularon todas simultineamente en el
tiempo y se imbricaron en el espacio entre formas “libres” de trabajo
asignado al centro o a las poblaciones de origen europeo y formas
“oprimidas” de trabajo asignadas a la periferia o a las poblaciones
no europeas. La acumulacién capitalista a escala mundial opera usan-
do, de manera simultanea, formas diversas de trabajo divididas, or-
ganizadas y asignadas de acuerdo con la racionalidad eurocéntrica
racista de la “colonialidad del poder”. Mas atun, para Quijano no
existe una teleologia lineal entre las diferentes formas de acumula-
cién capitalista (primitiva, absoluta y relativa, en este orden, segun
el andlisis eurocéntrico marxista). Para Quijano, las multiples formas
de acumulacion también coexisten en forma simultinea, son coeti-
neas en el tiempo. Como tendencia a largo plazo, las formas de
acumulacién “violentas” (llamadas acumulacién “primitiva” en el
marxismo eurocéntrico) y “absolutas” predominan en la periferia no
europea, mientras que las formas de acumulacién “relativa” predo-
minan en las zonas de trabajo “libre” del centro europeo.



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 111

El segundo problema con la subestimacién dependista de las dina-
micas culturales e ideolégicas radica en que empobrecié su propio
enfoque politico-econémico. Las estrategias ideoldgicas/simbélicas
as{ como las formas de conocimiento eurocéntricas son constitutivas
de la economia politica del sistema mundo capitalista. Las estrate-
gias simbdlicas/ideolégicas globales son un proceso de estructuracion
importante de las relaciones centro-periferia en el sistema mundo
capitalista. Por ejemplo, los Estados del centro desarrollan estrate-
gias ideoldgicas/ simbdlicas promoviendo las formas de conocimiento
“occidentalistas” (Mignolo, 1995) que privilegiaban el “occidente sobre
el resto”. Esto se observa con claridad en los discursos desarrollistas
que se convirtieron en una llamada forma de conocimiento “cienti-
fico” en los ultimos cincuenta afios. Este conocimiento privilegiaba
a “Occidente” como modelo de desarrollo. El discurso desarrollista
ofrece una receta colonial sobre como convertirse en “Occidente”.

Aunque los dependentistas luchaban contra estas formas de conoci-
miento universalistas/occidentalistas, petcibian este conocimiento
como una superestructura” o un epifenémeno de alguna “infraes-
tructura econémica”. Los dependentistas nunca percibieron tal co-
nocimiento como constitutivo de la economia politica de América
Latina. La creacién de zonas periféricas como Africa y Latinoamérica,
en calidad de “regiones” con un “problema” o con una “etapa de
desarrollo atrasada” oculté la responsabilidad europea y
euroamericana en la explotacién de estos continentes. La creacién
de regiones “patolégicas” en la periferia en oposicién a los llamados
patrones de desarrollo “normal” de “Occidente” justificé una inter-
vencién politica y econémica aun mas intensa por parte de los po-
deres imperiales. Al tratar al “Otro” como “subdesarrollado” y “atra-
sado”, se justificaba la explotacién y la dominacién metropolitanas
en nombre de la “misién civilizadora”.

La superioridad atribuida al conocimiento europeo en muchas esfe-
ras de la vida era un aspecto importante de la colonialidad del po-
der en el sistema mundo moderno/colonial. Los conocimientos sub-
alternos se excluian, omitfan, silenciaban o ignoraban. Este no es un
llamado a una misién de rescate de la autenticidad de tipo
fundamentalista o esencialista. El punto aqui es poner la diferencia



112 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

colonial (Mignolo, 2000) en el centro de un proceso de producciéon
de conocimiento. Los conocimientos subalternos son aquellos que
se encuentran en la intersecciéon de lo tradicional y lo moderno. Son
formas de conocimiento hibridas, transculturales, no simplemente
en el sentido del sincretismo tradicional o “mestizaje”, sino en el
que les da Aimé Césaire de “armas milagrosas” o lo que he llamado
“complicidad subversiva” (Grosfoguel, 1996) contra el sistema. Son
modalidades de resistencia que resignifican y transforman las for-
mas de conocimiento dominantes desde el punto de vista de la
racionalidad no eurocéntrica de subjetividades subalternas que pien-
san desde epistemologias fronterizas. Constituyen lo que Walter
Mignolo (2000) llama una critica de la modernidad desde las expe-
riencias geopoliticas y las memorias de la colonialidad. Segin Mignolo
(2000), éste es un nuevo espacio que merece ser explorado mas a
fondo tanto como una nueva dimensién critica de la modernidad/
colonialidad y, al mismo tiempo, como un espacio desde donde
pueden disefiarse nuevas utopias. Esto tiene implicaciones impor-
tantes para la produccién de conocimiento. ¢Vamos a producir un
nuevo conocimiento que repita o reproduzca la visién del ojo de
dios eurocéntrica y universalista? Decir que la unidad de andlisis es
el sistema mundo, no el Estado-nacién, no equivale a una visién del
ojo de dios del mundo con pretensiéon de neutralidad. Creo que el
analisis del sistema mundo necesita descolonizar su epistemologia
tomando en serio el lado subalterno de la diferencia colonial: el
lado de la periferia, los trabajadores, las mujeres, los sujetos
racializados/coloniales, los homosexuales y lesbianas y los movi-
mientos antisistémicos en el proceso de produccién de conocimien-
to. Esto significa que aunque el sistema mundo tome el globo como
unidad de anilisis, estd pensando desde una perspectiva particular
en el mundo. Sin embargo, el andlisis del sistema mundo no ha
hallado un camino para incorporar conocimientos subalternos en
procesos de produccién de conocimiento. Sin ello no puede haber
descolonizacién del conocimiento ni utopistica mas alla del
eurocentrismo. La complicidad de las ciencias sociales con la
colonialidad del poder en la produccién del conocimiento y en los
disefios globales imperiales hace un llamado a nuevos lugares
institucionales y no institucionales desde los cuales lo subalterno
puede hablar y ser escuchado.



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 113

Pensamiento fronterizo

Hasta aqui, la historia del sistema mundo moderno/colonial capi-
talista/patriarcal ha privilegiado la cultura, el conocimiento y la
epistemologia producidas por Occidente (Spivak, 1988; Mignolo,
2000). Ninguna cultura en el mundo permanecié intocada por la
modernidad europea. No hay un afuera absoluto en este sistema.
El monologismo y el disefio global monotépico de Occidente se
relacionan con otras culturas y personas desde una posicién de
superioridad y son sordas a las cosmologias y epistemologias del
mundo no occidental. La imposicién del cristianismo con el fin de
convertir a los llamados salvajes y barbaros en el siglo XVI, segui-
da de una imposicién del “deber del hombre blanco” y la “misién
civilizadora” en los siglos XVIII y XIX, la imposicién del “proyecto
desarrollista” en el siglo XX y, mas recientemente, el proyecto im-
perial de las intervenciones militares bajo la retérica de la “demo-
cracia” y los “derechos humanos” en el siglo XXI, todas han sido
impuestas mediante el militarismo y la violencia bajo la retérica de
la modernidad que habla de salvar al otro de sus propios barbaris-
mos. Dos respuestas a la imposicion colonial eurocéntrica son los
nacionalismos y fundamentalismos del Tercer Mundo. El naciona-
lismo ofrece soluciones eurocéntricas a un problema eurocéntrico
global. Reproduce la colonialidad del poder interna en cada Esta-
do-nacién y reifica el Estado-nacién como el lugar privilegiado del
cambio social (Grosfoguel, 1996). Las luchas por encima y por
debajo del Estado-nacién no se consideran estrategias politicas na-
cionalistas. Mas aun, las respuestas nacionalistas al capitalismo glo-
bal refuerzan el Estado-nacién como forma politica institucional
por excelencia del sistema mundo moderno/colonial capitalista/
patriarcal. En este sentido, el nacionalismo es cémplice del pensa-
miento y las estructuras politicas eurocéntricas. De otro lado, los
fundamentalismos de diferentes tipos del Tercer Mundo responden
a la retérica de un “espacio exterior puro” esencialista o de una
“exterioridad absoluta” a la modernidad. Son fuerzas “modernas
antimodernas” que reproducen las oposiciones binarias del pensa-
miento eurocéntrico. Si este pensamiento asevera que la “democra-
cia” es un atributo natural occidental, los fundamentalismos del Ter-
cer Mundo aceptan esta premisa eurocéntrica y aseguran que la



114 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

democracia no tiene nada que ver con lo no occidental. De esta
forma, es un atributo europeo inherente impuesto por Occidente.
Ambos niegan muchos de los elementos que, hoy consideramos,
hacen parte de la modernidad, como la democracia, se formaron en
una relaciéon global entre el Occidente y el no Occidente. Los euro-
peos tomaron mucho de su pensamiento utépico de los sistemas
histéricos no occidentales que encuentran en las colonias y se los
apropiaron como parte de la modernidad eurocentrada. Los
fundamentalismos del Tercer Mundo responden a la imposiciéon de
la modernidad eurocentrada como un disefio global/imperial con
una modernidad antimoderna eurocéntrica, jerarquica, autoritaria y
antidemocratica como la anterior.

Una de las muchas soluciones plausibles al dilema eurocéntrico es
lo que Walter Mignolo, siguiendo a pensadores chicanos(as) como
Gloria Anzaldua (1987) y José David Saldivar (1997), llama el “pen-
samiento fronterizo critico” (Mignolo, 2000). Dicho pensamiento es
la respuesta epistémica de lo subalterno al proyecto eurocéntrico de
modernidad. En lugar de rechazar la modernidad para retirarse a un
absolutismo fundamentalista, las epistemologias fronterizas
subsumen/redefinen la retérica emancipatoria de la modernidad
desde las cosmologias y las epistemologias de lo subalterno, locali-
zado en el lado oprimido y explotado de la diferencia colonial,
hacia una lucha por la liberacién descolonial por un mundo mas
alla de la modernidad eurocentrada. Lo que el pensamiento fronte-
tizo produce es una redefinicién/subsuncién de la ciudadania, la
democracia, los derechos humanos, la humanidad, las relaciones
econémicas que estan mas alla de las estrechas definiciones im-
puestas por la modernidad europea. El pensamiento fronterizo no
es un fundamentalismo antimoderno. Es una respuesta descolonial
transmoderna de lo subalterno a la modernidad eurocéntrica.

Un buen ejemplo de esto es la lucha zapatista en México. Los
zapatistas no son fundamentalistas antimodernos. No rechazan la
democracia ni se encierran en cierta forma de fundamentalismo in-
digena. Por el contrario, los zapatistas aceptan la nocién de demo-
cracia, pero la redefinen desde la practica y las cosmologia indige-
nas, definiéndola como “el que quiera mandar debe obedecer” o



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 115

“todos somos iguales porque todos somos distintos”. Lo que parece
ser una consigna paraddjica es en realidad una redefinicién critica
de la democracia a partir de las practicas, las cosmologias y las
epistemologfas de lo subalterno. Esto nos lleva a la cuestién de
como trascender el mondlogo imperial establecido por la moderni-
dad europeo-céntrica.

Transmodernidad o cosmopolitanismo critico como
proyectos utdépicos

No puede lograrse un dialogo intercultural Norte-Sur sin una desco-
lonizacién de las relaciones de poder en el mundo moderno. Un
didlogo horizontal en oposicién al mondlogo vertical de Occidente
requiere una transformacién en las estructuras globales de poder.
No podemos asumir un consenso habermasiano o una relacién ho-
rizontal igual entre culturas y pueblos divididos en los dos polos de
la diferencia colonial. Sin embargo, podemos empezar imaginando
mundos alternativos mas alla del eurocentrismo y el fundamentalismo.
La transmodernidad es el proyecto utépico del filésofo de la libera-
cién latinoamericano Enrique Dussel para trascender la version
eurocéntrica de la modernidad (Dussel, 2001). En oposicién al pro-
yecto de Habermas de que lo que necesita hacerse es completar el
proyecto incompleto de la modernidad, la transmodernidad de Dussel
es el camino para completar el proyecto de descolonizaciéon incon-
cluso e incompleto en el siglo XX. En lugar de una sola modernidad
centrada en Europa e impuesta como un disefio global al resto del
mundo, Dussel aboga por una multiplicidad de respuestas criticas
descoloniales a la modernidad eurocentrada desde las culturas sub-
alternas y el lugar epistémico de los pueblos colonizados en todo el
mundo. En la interpretaciéon que Walter Mignolo hace de Dussel, la
transmodernidad serfa equivalente a la “diversalidad como proyecto
universal”, lo cual es resultado de un “pensamiento fronterizo criti-
co” como una intervencion epistémica desde los subalternos diver-
sos (Mignolo, 2000). Las epistemologias subalternas podrian pro-
porcionar, siguiendo la redefinicién que hace Walter Mignolo (2000)
del concepto del pensador caribefio Edward Glissant, una
“diversalidad” de respuestas a los problemas de la modernidad que
conduce a la “transmodernidad”.



116 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Para Dussel, la filosoffa de la liberacién sélo puede venir de pensa-
dores criticos de cada cultura en didlogo con otras culturas. Una
implicacién es que las diversas formas de democracia, derechos ci-
viles o liberacién femenina sélo pueden salir de las respuestas
creativas de las epistemologias locales subalternas. Por ejemplo, las
mujeres occidentales no pueden imponer su nocién de liberacién a
las mujeres islamicas. Los hombres occidentales no pueden impo-
ner su nocién de democracia a los pueblos no occidentales. Este no
es un llamado a una solucién fundamentalista o nacionalista a la
persistencia de la colonialidad ni un particularismo parroquial. Es
un llamado a un pensamiento fronterizo critico como estrategia o
mecanismo hacia un “mundo transmoderno” descolonializado como
un proyecto universal que nos lleva mas alld del eurocentrismo y el
fundamentalismo. Durante los ultimos 510 afios del “sistema mundo
europeo/euroamericano capitalista/patriarcal moderno/colonial”,
pasamos del “cristianizate o te disparo” del siglo XVI al “civilizate o
te disparo” del siglo XIX, al “desarréllate o te disparo” del siglo XX,
al “neoliberalizate o te disparo” de finales del mismo siglo y al “de-
mocratizate o te disparo” de comienzos del XXI, sin respeto ni reco-
nocimiento a las formas de democracia indigenas, africanas, islamica
u otras no europeas. La forma liberal de la democracia es la tnica
aceptada y legitimada. Las formas de alteridad democratica son re-
chazadas. Si la poblacién no europea no acepta los términos
euroamericanos de la democracia liberal entonces se les impone por
la fuerza en nombre de la civilizacién y el progreso. Es preciso
reconceptualizar la democracia en una forma transmoderna con el fin
de descolonizarla de la democracia liberal, es decir, de la forma de
democracia de occidente, racializada y centrada en el capitalismo.

Al radicalizar la nocion Levinasiana de la exterioridad, Dussel ve un
potencial radical en los espacios relativamente exteriores no coloni-
zados por completo por la modernidad europea. Estos espacios ex-
teriores no son puros o absolutos. Han sido afectados y producidos
por la modernidad europea, pero nunca subsumidos o instrumen-
talizados por completo. Es desde la geopolitica del conocimiento de
esta exterioridad relativa, o estos margenes, que surge el “pensa-
miento fronterizo critico” como una critica a la modernidad hacia un
mundo transmoderno pluriversal (Mignolo, 2000) de proyectos éti-



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 117

co-politicos multiples y diversos en los que podria existir un didlogo
y una comunicacién horizontales reales entre todos los pueblos del
mundo. Sin embargo, para alcanzar este utépico proyecto es funda-
mental transformar los sistemas de dominacién y explotaciéon del
patrén de poder colonial actual del sistema mundo moderno/colo-
nial capitalista/patriarcal.

Las luchas anticapitalistas hoy

La perniciosa influencia de la colonialidad en todas sus expresiones
a diferentes niveles (global, nacional, local), asi como sus conoci-
mientos eurocéntricos, se han reflejado en movimientos antisistémicos
y pensamiento utépico por todo el mundo. Asi, la primera tarea del
proyecto de izquierda renovada es confrontar las colonialidades
eurocéntricas no sélo de la derecha sino también de la izquierda.
Por ejemplo, muchos proyectos izquierdistas dentro de sus organi-
zaciones y cuando estuvieron en control de las estructuras estatales
subestimaron las jerarquias raciales/étnicas y reprodujeron la domi-
nacién blanca/eurocentrada sobre los pueblos no europeos. La “iz-
quierda” internacional nunca problematizé en forma radical las je-
rarquias raciales/étnicas creadas durante la expansiéon colonial eu-
ropea y que siguen presentes en la “colonialidad del poder” mun-
dial. Ningun proyecto radical puede tener éxito hoy si no desmante-
la estas jerarquias coloniales/raciales. La subestimacién del proble-
ma de la colonialidad ha contribuido en gran medida a la desilusiéon
popular con los proyectos “izquierdistas”. No puede alcanzarse por
completo una democracia (liberal o radical) si la dindmica colonial/
racista mantiene una gran parte o, en algunos casos, a la mayoria de
la poblacién como ciudadanos de segunda clase.

La perspectiva que aqui se articula no es una defensa de la “politica
de la identidad”. Las identidades subalternas podrian servir como
un punto de partida epistémico para una critica radical a los
paradigmas y las formas de pensar eurocéntricos. Sin embargo, “la
politica de la identidad” no equivale a la alteridad epistemoldgica.
El alcance de la “politica de la identidad” es limitado y no puede
lograr una transformacion del sistema y de su patrén de poder colo-
nial. Dado que todas las identidades modernas son una construc-



118 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

cién de la colonialidad del poder en el mundo moderno/colonial,
su defensa no es tan subversiva como podria parecer a primera
vista. Las identidades “negra”, “indigena”, “africana” o las nacionales
como la “colombiana”; “keniana” o “francesa” son construcciones
coloniales. La defensa de estas identidades podria servir a algunos
propoésitos progresivos dependiendo de lo que esté en juego en
ciertos contextos. Por ejemplo, en las luchas contra una invasién
imperialista o en las pugnas antirracistas contra la supremacia blan-
ca, estas identidades pueden servir para unificar a los oprimidos
contra un enemigo comun. Pero la politica de la identidad sdlo
atiende las metas de un solo grupo y demanda igualdad dentro del
sistema en lugar de desarrollar una lucha radical anticapitalista
contra el sistema. El sistema de explotaciéon es un espacio de inter-
vencion crucial que requiere alianzas mas amplias a lo largo de
lineas no sélo raciales y de género, sino también a lo largo de
lineas de clase y entre una diversidad de grupos oprimidos en
torno a la radicalizacién de la nociéon de igualdad social. Pero en
lugar de la nocién de igualdad limitada, abstracta y formal de la
modernidad eurocéntrica, la idea aqui es extender la nocién de
igualdad a toda relacién de opresién, como la racial, de clase,
sexual o de género. El nuevo universo de significado o el nuevo
imaginario de la liberacién necesita un lenguaje comun a pesar de
la diversidad de culturas y de formas de opresién. Este lenguaje
comin puede ofrecerse radicalizando las nociones liberatorias que
surgen del patréon de poder moderno/colonial, como la libertad
(de prensa, credo o expresion), las libertades individuales o la
igualdad social y que los vinculan a la democratizacién radical de
las jerarquias politicas, epistémicas, de género, sexuales, espiritua-
les y econémicas a escala global.

La propuesta que hace Quijano (2000) de una “socializacién del
poder” en oposicién a una “nacionalizacion estatista de la produc-
cién” es crucial aqui. En lugar de proyectos “socialistas de Estado”
o “capitalistas de Estado” centrados en la administracién del Esta-
do y en las estructuras de poder jerarquicas, la estrategia de la
“socializacién del poder” en todas las esferas de la existencia so-
cial privilegia las luchas globales y locales de las formas colectivas
de autoridad publica.



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 119

Las comunidades, empresas, escuelas, hospitales y todas las institu-
ciones que en la actualidad regulan la vida social estarfan
autoadministradas por la gente bajo la meta de extender la igualdad
social y la democracia a todos los espacios de la existencia social. Es
un proceso de empoderamiento y una democratizacion radical des-
de abajo que no excluye la formacién de instituciones publicas
globales para democratizar y socializar la produccién, la riqueza y
los recursos a escala mundial. La socializacién del poder implicaria
también la formacién de instituciones globales mas alla de los limi-
tes nacionales o estatales para garantizar la justicia y la igualdad
social en la produccidn, la reproduccion y la distribucién de los
recursos mundiales. Esto implicaria cierta forma de organizacién
democratica global autoadministrada que funcionaria como una au-
toridad global colectiva para garantizar la justicia y la equidad socia-
les a escala mundial. La socializacién del poder en los planos local y
global implicaria la formaciéon de una autoridad puablica que esta
por fuera de las estructuras estatales y contra ellas.

Basandose en las antiguas comunidades indigenas de los Andes y
en las nuevas comunidades marginales urbanas en las que la reci-
procidad y la solidaridad son las principales formas de interaccién
social, Quijano ve el potencial utépico de una alternativa social pri-
vada a la propiedad privada y un publico alternativo no estatal que
esté por fuera de las nociones eurocéntricas capitalistas/socialistas
de lo publico y lo privado. Este publico no estatal (en oposicién a la
equivalencia de lo estatal y lo publico en las ideologias liberal y
socialista) no estd, segun Quijano, en contradiccién con un privado
social (en oposicién a la propiedad privada capitalista y corporati-
va). Lo privado social y su autoridad publica institucional no estatal
no estin en contradiccién con las libertades personales/individuales
y el desarrollo colectivo. Uno de los problemas con los discursos
liberales y socialistas es que el Estado es siempre la institucién de la
autoridad publica que estd en contradicciéon con el desarrollo de un
crecimiento alternativo “privado” y de los “individuos”.

Los proyectos desarrollistas que se centran en cambios de politicas a
nivel del Estado-nacién son obsoletos en la economia mundial de
hoy en dia y desembocan en ilusiones desarrollistas. No puede dar-



120 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

se una “solucién nacional” a un sistema de explotacién y domina-
cién que funciona a escala global como lo hace el sistema mundo
capitalista. Un problema global no puede resolverse en el plano del
Estado-nacién. Requiere soluciones descoloniales globales. Asi, la
descolonizacién de la economia politica del sistema mundo moder-
no/colonial capitalista/patriarcal requiere la erradicacién de la trans-
ferencia continua de riqueza del Sur al Norte y la institucionalizacién
de la redistribucion global y la transferencia de riqueza de Norte a
Sur. Después de siglos de “acumulacién por expropiacién” (Harvey,
2003), el Norte tiene una concentracién de riqueza y recursos inac-
cesible al Sur. Los mecanismos globales de redistribucién de rique-
za de Norte a Sur podrian implementarse mediante la intervencién
directa de organizaciones internacionales o imponiendo graviamenes
a los flujos globales de capital. Sin embargo, esto requeriria una
lucha de poder descolonial global a escala mundial cuyo propésito
fuera transformar el patrén de poder colonial global y, en conse-
cuencia, transformar el sistema mundo moderno/colonial capitalis-
ta/patriarcal. El Norte es reacio a compartir la concentracién y la
acumulacién de riqueza producida por el trabajo no europeo del
Sur después de siglos de explotaciéon y dominacién de los ultimos
por parte de los primeros. Incluso hoy, las politicas neoliberales
representan una continuacién de la “acumulacién por expropiacién”
(Harvey, 2003) iniciada por la expansién colonial europea con la
conquista del continente americano en el siglo XVI. Muchos paises
periféricos fueron despojados de su riqueza y sus recursos naciona-
les durante los ultimos veinte afos del neoliberalismo a escala mun-
dial bajo la supervisién y la intervencion directas del Fondo Moneta-
rio Internacional y del Banco Mundial. Estas politicas han llevado a
la bancarrota a muchos paises en la periferia y han causado la trans-
ferencia de riqueza del Sur hacia corporaciones transnacionales e
instituciones financieras en el Norte. El espacio de maniobra para
las regiones periféricas es muy limitado, dadas las limitaciones a la
soberanfa que han sido impuestas a los Estados-nacién periféricos
por el sistema interestatal global. En suma, la solucién a las des-
igualdades globales requiere imaginar alternativas utdpicas
descoloniales globales anticapitalistas mas alla de las formas de pen-
samiento binarias fundamentalistas eurocéntricas, nacionalistas y
colonialistas asi como las fundamentalistas del Tercer Mundo.



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 121

Hacia un proyecto de “diversalidad anticapitalista
descolonial, universal y radical”

La necesidad de un lenguaje critico comun de descolonizacion re-
quiere una forma de universalidad que haya dejado de ser un dise-
flo global/universal monoldgico, monotépico e imperial, de la dere-
cha o la izquierda, impuesto por persuasion o por la fuerza al resto
del mundo en nombre del progreso y la civilizacién. Llamaré a esta
nueva forma de universalidad una “diversalidad radical universal
descolonial anticapitalista” como proyecto de liberacién. En oposi-
cién a los universales abstractos de las epistemologias eurocéntricas,
que subsumen/diluyen lo particular en lo mismo, una “diversalidad
radical universal descolonial anticapitalista” es un universal concre-
to que construye un universal descolonial respetando las multiples
particularidades locales en las luchas contra el patriarcado, el capi-
talismo, la colonialidad y la modernidad ecurocentrada desde una
diversidad de proyectos histéricos descoloniales epistémicos/éticos.
Esto representa una fusién entre la “transmodernidad” de Dussel y
la “socializacién del poder” de Quijano. La transmodernidad de Dussel
nos conduce a lo que Walter Mignolo (2000) ha descrito como “la
diversalidad como proyecto universal” para descolonizar la moder-
nidad eurocentrada, mientras que la socializacién del poder de
Quijano abogue por una nueva forma de imaginario universal radi-
cal anticapitalista que descolonice las perspectivas marxistas/socia-
listas de sus limites eurocéntricos. Tal lenguaje comun debe ser
anticapitalista, antipatriarcal, antiimperialista y estar contra la
colonialidad del poder hacia un mundo donde el poder esté sociali-
zado, pero abierto a una diversalidad de formas institucionales de
socializaciéon del poder dependiendo de las diferentes respuestas
éticas/epistémicas descoloniales de grupos subalternos en el siste-
ma mundial. El llamado de Quijano hacia una socializacién del poder
podria convertirse en otro universal abstracto que conduzca a un
disefio global si no se redefine y reconfigura desde una perspectiva
transmoderna. Las formas de las luchas anticapitalistas y la socializa-
cién del poder que emergen de los pueblos indigenas en toda Amé-
rica o de los Banttes en Africa Occidental, todas ellas comparten un
proyecto descolonial anticapitalista, antipatriarcal y antiimperialista,
pero ofreciendo formas institucionales y concepciones diversas al pro-



122 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

yecto de socializacién del poder segun sus epistemologias diversas y
multiples. Reproducir los disefios globales socialistas eurocéntricos
del siglo XX, que partieron de un centro unilateral epistémico y
eurocentrado, simplemente repetirfa los errores que llevaron a la iz-
quierda a un desastre global. Este es un llamado a un universal que
sea pluriversal (Mignolo, 2000), un universal concreto que incluiria
todas las particularidades epistémicas, hacia una “socializaciéon del
poder descolonial transmoderna”. Como dicen los zapatistas, “luchar
por un mundo donde otros mundos sean posibles”.

Bibliografia

Alarcon, Norma (1983). “Chicana Feminist Literature: A Re-Vision through Malintzin/
or Malintzin: Putting Flesh Back on the Object” en Moraga, Cherrie y Anzaldua,
Gloria, eds., This Bridge Called my Back: Writing by Radical Women of Co-
Jor. 182-190. Nueva York: Kitchen Table/Women of Color.

Anzaldiaa, Gloria (1987). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. San Francis-
co: Spinsters/Aunt Lute.

Castro-Gomez, Santiago (2003). “La Hybris del Punto Cero: Biopoliticas imperiales
y colonialidad del poder en la Nueva Granada (1750-1810)”. Manuscrito sin
publicar. Bogota, Colombia: Instituto Pensar, Universidad Javeriana.

Collins, Patricia Hill (1990). Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness
and the Politics of Empowerment. Nueva York: Routledge, Chapman and
Hall.

Crenshaw, Kimberle (1989). “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory, and
Antiracist Politics”. En Feminism in the Law: Theory, Practice, and Criticism.
139-67. University of Chicago Legal Forum.

Dussel, Enrique (1977). Filosofia de Liberacidn. México: Edicol.

(1994). 1492: E/ encubrimiento del Otro: Hacia el origen del “mito de la moderni-
dad”. 1.a Paz, Bolivia: Plural Editores.

(2001). Hacia nna Filosofia Politica Critica. Bilbao, Espafia: Desclée de Brouwer.

Enloe, Cythia (1990). Banana, Beaches and Bases: Making Sense of International
Politics. Berkeley: University of California Press.

Fanon, Frantz (1967). Black Skin, White Masks. Grove Press: Nueva York.

Fregoso, Rosa Linda (2003). Mexicana Encounters: The Making of Social ldentities
in the Borderlands. Berkeley: University of California Press.

Grosfoguel, Ramén (1996). “From Cepalismo to Neoliberalism: A World-System
Approach to Conceptual Shifts in Latin America” Review, 19 (2): 131-154.

(2002). “Colonial Difference, Geopolitics of Knowledge and Global Coloniality in
the Modern/Colonial Capitalist World-System”, Review Vol. 25 No. 3: 203-24.



LA DESCOLONIZACION DE LA ECONOMIA POLITICA Y LOS ESTUDIOS POSTCOLONIALES 123

(2005). “The Implications of Subaltern Epistemologies for Global Capitalism:
Transmodernity, Border Thinking and Global Coloniality”. En William I.
Robinson y Richard Applebaum (eds) Critical Globalization Studies. Lon-
dres: Routledge.

(2006a). “From Postcolonial Studies to Decolonial Studies: Decolonizing Postcolonial
Studies: A Preface”, Review, No. 29.

(2000b). “World-System Analysis in the Context of Transmodernity, Border Thinking
and Global Coloniality” Rewview, Vol. 29.

Haraway, Donna (1988). “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective” Feminist Studies 14: 575-99.

Harvey, David (2003). The New Imperialism. Oxford y Nueva York: Oxford University
Press.

Kontopoulos, Kyriakos (1993). The Logic of Social Structures. Cambridge: Cambridge
University Press.

Lander, Edgardo (1998). “Eurocentrismo y colonialismo en el pensamiento social
latinoamericano” en Roberto Bricefio-Leén y Heinz R. Sonntag, eds., Pueblo,
época y desarrollo: la sociologia de América Latina. 87-96. Caracas: Nueva
Sociedad.

Maldonado-Torres, Nelson (20006). Against War. Durham: Duke University Press.

Mallon, Florencia (1994). “The Promise and Dilemma of Subaltern Studies:
Perspectives from Latin American Historical Review 99: 1491-1515.

Mignolo, Walter (2002). The Geopolitics of Knowledge and the Colonial Difference.
The Sounth Atlantic Quarterly 101(1): 57-96. Este y otros textos de la obra de
Mignolo se pueden consultar en Internet en la siguiente direcciéon: http://
www.duke.edu/~wmignolo/InteractiveCV /Publications.

__________ . (2000). Local Histories/ Global Designs. Essays on the Coloniality of
Power, Subaltern Knowledges and Border Thinking. Princeton: Princeton
University Press.

__________ . (1995). The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Territoriality
and Colonization. Ann Arbor: The University of Michigan Press.

Moraga, Cherrie and Gloria Anzaldua, ed. (1983). This bridge called my back:
radical writings by women of color. New York: Kitchen Table.

Quijano, Anibal (2000). “Coloniality of Power, Ethnocentrism, and Latin America”.
En Nepantla. 1(3): 533-580.

__________ . (1998). “La colonialidad del poder y la experiencia cultural latinoa-
mericana”. En Roberto Bricefio-Leén y Heinz R. Sontag eds., Pueblo, época y
desarrollo: la sociologia de América Latina. 139-155. Caracas: Nueva Socie-
dad.

. (1993). ““Raza’, ‘Etnia’ y ‘Nacién’ en Maridtegui: Cuestiones abiertas”.
En Rolando Forges, ed. “José Carlos Mariategui y Europa: el otro aspecto del
Descubrimiento. 167-187”. Lima, Pert: empres editora Amauta S.A.

__________ (1991). “Colonialidad y Modernidad/Racionalidad”. Peri Indigena

29: 11-21.



124 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Rodriguez, Ileana (2001). “Reading Subalterns Across Texts, Disciplines, and
Theories: From Representation to Recognition”. En Ileana Rodriguez (ed.)
The Latin American Subaltern Studies Reader. Duke University Press: Durham
y Londres.

Said, Edward (1979). Orientalism. Nueva York: Vintage Books.

Saldivar José David (1997). Border Matters. Berkeley: University of California Press.

Spivak, Gayatri (1988). In Other Worlds: Essays in Cultural Politics. Nueva York:
Routledge, Kegan and Paul.

Wallerstein, Immanuel (1984).

. (1984). E/ moderno sistema mundial. Madrid: Siglo XXI.

_________ . (1992a). “The Concept of National Development, 1917-1989: Elegy
and Requiem”. Awmerican Behavioral Scientist NVol. 35 No. 4/5 (marzo-junio):
517.529.

. (1992b). “The Collapse of Liberalism”. En Ralph Miliband y Leo Panitch,

The Social Register 1991. 96-110. The Merlin Press: Londres.

. (1991a). Unthinking Social Science. Cambridge: Polity Press.

. (1991D). Qeapa/iiifx and Geoculture. Cambrigde y Parfs: Cambrigde
University Press y Editions de la Maison des Sciences de ’'Homme.

. (1995). After Liberalism. New York: The New Press.

. (1974). The Modern World-System. Nueva York: Academic Press.

__________ . (1979). T/je, Capitalist World-Economy. Cambrigde y Paris: Cambrigde
University Press y Editions de la Maison des Sciences de 'Homme.

__________ . (1984). The Politics,of the World-Economy. Cambrigde y Paris:
Cambrigde University Press y Editions de la Maison des Sciences de 'Homme.



Maias alla de los uni-versalismos occidentales:
pluri-versalidad y transmodernidad como
proyectos decoloniales’

RAMON GROSFOGUEL?

Este trabajo discute el concepto de Universal en la tradicion filosofi-
ca occidental y propone maneras Otras, decoloniales, de pensar la
Universalidad a partir del pensamiento de Aimé Césaire, Enrique
Dussel y los zapatistas. La primera parte discute el concepto de
“Universal” desde Descartes hasta Marx. La segunda parte discute el
concepto de Universal que desde una perspectiva decolonial
afrocaribefla propone Aimé Césaire. La tercera parte analiza el con-
cepto de transmodernidad propuesto por Enrique Dussel. La cuarta
parte discute la diferencia entre posmodernidad y transmodernidad
usando como ejemplo la nocién posmoderna de hegemonia pro-
puesta por Laclau y la nocién transmoderna de la politica propuesta
por los zapatistas en la Otra Campafa. Finalmente, se discuten las
implicaciones de todo esto para el debate de la izquierda acerca del
partido de vanguardia versus el movimiento de retaguardia.

El Universalismo Occidental: desde Descartes hasta Marx

En Occidente hay una larga tradicién de pensamiento acerca de lo
Universal. Descartes (1999), fundador de la filosofia moderna con su

1 Presentado en el “Coloquio Latinoamericano de Educacién Rural: Colonialidad
del Poder y Perspectivas Alternativas Latinoamericanas”, Universidad Pedago-
gica Nacional, Centro Regional Valle de Tenza, Sutatenza, Boyacd, Colombia
(21 de septiembre de 2000).

2 University of California, Berkeley, Estados Unidos.



126 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

lema del “yo pienso, luego soy”, entendia lo universal como un cono-
cimiento eterno mas alla del tiempo y el espacio, es decir, equivalente
a la mirada de Dios. En la lucha contra la Teologfa cristiana hegemonica
en la época (mediados del siglo XVII), que siguiendo a Walter Mignolo
(2000) llamaré aqui la teo-politica del conocimiento, Descartes puso
como fundamento del conocimiento al “yo” donde antes estaba el
“Dios cristiano”. Todos los atributos del “Dios cristiano” quedaron
localizados en el “sujeto”, el “yo”. Para poder reclamar la posibilidad
de un conocimiento mas alla del tiempo y el espacio, desde el ojo de
Dios, era fundamental desvincular al sujeto de todo cuerpo y territo-
rio, es decir, vaciar al sujeto de toda determinacién espacial o tempo-
ral. De ahi que el dualismo sea un eje fundamental constitutivo del
cartesianismo. El dualismo es lo que le permite situar al sujeto en un
“no-lugar” y en un “no-tiempo” que le posibilite hacer un reclamo
mas alla de todo limite espacio-temporal en la cartografia de poder
mundial. Para poder situar al sujeto individual como fundamento de
todo conocimiento, el mondlogo interno del sujeto sin ninguna rela-
cién dialégica con otros seres humanos le permite hacer un reclamo
de acceso a la verdad de forma sui generis, es decir, como
autogenerado, insulado de relaciones sociales con otros seres huma-
nos. El mito de la auto-produccién de la verdad por parte del sujeto
aislado, es parte constitutiva del mito de la modernidad de una Euro-
pa auto-generada, insulada, que se desarrolla por si misma sin depen-
dencia de nadie en el mundo. Entonces, al igual que el dualismo, el
solipsismo es constitutivo de la filosoffa cartesiana. Sin solipsismo no
hay mito de un sujeto con racionalidad universal que se confirma a si
mismo como tal. Aqui se inaugura la ego-politica del conocimiento,
que no es otra cosa que una secularizacién de la cosmologia cristiana
de la teo-politica del conocimiento. En la ego-politica del conoci-
miento, el sujeto de enunciacién queda borrado, escondido, camufla-
do en lo que Santiago Castro-Gomez ha llamado la filosofia del punto
cero (Castro-Gémez 2005). Se trata entonces de una filosoffa donde el
sujeto epistémico no tiene sexualidad, género, etnicidad, raza, clase,
espiritualidad, lengua, ni localizacién epistémica en ninguna relaciéon
de poder y produce la verdad desde un monédlogo interior consigo
mismo sin relacion con nadie fuera de si. Es decir, se trata de una
filosoffa sorda, sin rostro y sin fuerza de gravedad. El sujeto sin rostro
flota por los cielos sin ser determinado por nada ni por nadie.



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 127

Enrique Dussel (1994) nos ha recordado en multiples ocasiones que
el “ego cogito” cartesiano de “yo pienso, luego soy” esta precedido
por 150 afnos del “ego conquirus” imperial de “yo conquisto, luego
soy”. Recordemos que Descartes escribia su filosoffa desde Amsterdam
justo en el momento en que Holanda pasa a ser Centro del sistema-
mundo a mediados del siglo XVII. Lo que Enrique Dussel nos dice
con esto es que las condiciones de posibilidad politicas, econémi-
cas, culturales y sociales de que un sujeto asuma la arrogancia de
hablar como si fuera el ojo de Dios, son las del sujeto cuya localiza-
cién geopolitica esta determinada por su existencia como coloniza-
dot/conquitador, es decir, como Ser Imperial. De esta manera, el
mito dualista y solipsista de un sujeto autogenerado sin localizaciéon
espacio-temporal en las relaciones de poder mundial, inagura el
mito epistemolégico de la modernidad eurocentrada de un sujeto
autogenerado que tiene acceso a la verdad universal mas alla del
espacio y del tiempo por medio de un mondlogo, es decir, a través
de una sordera ante el mundo y por medio de borrar el rostro del
sujeto de enunciacién, es decir, a través de una ceguera ante su
propia localizacién espacial y corporal en la cartografia de poder
mundial. El solipsismo cartesiano va a ser cuestionado por la filoso-
tfa occidental misma. Sin embargo, lo que va a perdurar como una
contribucién mas permanente del cartesianismo hasta hoy dia es la
filosoffa sin rostro del punto cero que sera asumida por las ciencias
humanas a partir del siglo XIX como la epistemologia de la neutra-
lidad axiolégica y la objetividad empirica del sujeto que produce
conocimiento cientifico. Adn cuando algunas corrientes como el
psicoanalisis y el marxismo hayan cuestionado estas premisas, toda-
via los marxistas y psicoanalistas producen conocimiento desde el
punto cero, es decir, sin cuestionar el lugar desde el cual hablan y
producen conocimiento. Esto es fundamental para nuestro tema
porque el concepto de universalidad que va a quedar impreso en la
filosoffa occidental a partir de Descartes es el universalismo abstrac-
to. Es abstracto en dos sentidos: el primer tipo, en el sentido de los
enunciados, un conocimiento que se abstrae de toda determinacién
espacio temporal y pretende ser eterno; y el segundo tipo, en el
sentido epistémico de un sujeto de enunciaciéon que es abstraido,
vaciado de cuerpo y contenido, y de su localizacién en la cartogra-
ffa de poder mundial desde el cual produce conocimientos para asi



128 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

proponer un sujeto que produce conocimiento con pretensiones de
verdad, como disefio global, universal para todos en el mundo. El
primer tipo de universalismo abstracto (el de los enunciados) es
posible solamente si se asume el segundo (el del sujeto de enuncia-
cién). El primer sentido de universalismo abstracto, el del universa-
lismo basado en un conocimiento con pretensiones de eternidad
espacio-temporal, de enunciados que se “abstraen” de toda espacia-
lidad y temporalidad, ha sido cuestionado dentro de la propia
cosmologia y filosoffa occidental. Pero el segundo sentido de univer-
salismo abstracto, en el sentido epistémico del sujeto de enunciacién
sin rostro ni localizacién espacio-temporal, el de la egopolitica del
conocimiento, ha continuado hasta nuestros dfas con el punto cero
de las ciencias occidentales aun entre los criticos del propio René
Descartes y es uno de los legados mas perniciosos del cartesianismo.

Immanuel Kant (2004a) un siglo mas tarde (siglo XVIII), pretende
resolver algunos de los dilemas del universalismo cartesiano po-
niendo las categorias de espacio y tiempo como innatas a la mente
de los “hombres” y, por tanto, como categorias universales a priori
de todo conocimiento. El sujeto trascendental kantiano no puede
producir conocimiento fuera de las categorias de tiempo y espacio,
como pretende el cartesianismo, porque dichas categorias ya estan
en la mente de todos los hombres (Kant, 2004a). Para Kant, éstas
son las condiciones de posibilidad de la intersubjetividad universalista,
es decir, de que todos los hombres puedan reconocer un conoci-
miento como verdadero y universal. Contrario a Descartes, para Kant
el conocimiento humano tiene limites y no puede conocer “la cosa
en s{”. Pero reformando y continuando la tradicién cartesiana, para
Kant son las categorias a priori innatas de la mente compartidas por
todos los hombres las que permiten organizar el caos del mundo
empirico de tal manera que se pueda producir un conocimiento que
sea reconocido intersubjetivamente como verdadero y universal.

Claro, el eurocentrismo implicito en Descartes, Kant (2004b) lo va a
hacer explicito. En Kant (2004b) la razén transcendental no va a ser
una caracteristica de todos los seres que desde una perspectiva
descolonizadora antiracista y antisexista incluirfamos como seres
humanos. Para Kant, la razén transcendental solamente la tienen



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 129

aquellos considerados como “hombres”. Si tomamos sus escritos
antropolégicos, vemos que para Kant la razén transcendental es
masculina, blanca, y europea (Kant, 2004b). Los hombres africanos,
asiaticos indigenas, sureuropeos (espafioles, italianos y portugue-
ses) y todas las mujeres (incluidas las europeas) no tienen acceso a
la “razén”. La geograffa de la razén cambia con Kant pues él escribe
su filosoffa desde Alemania en el siglo XVIII, justo en el momento en
que otros imperios en el noroeste de Europa (incluidos Francia, Ale-
mania e Inglaterra) se desplazan a Holanda y, en competencia entre si
mismos, se constituyen en el nuevo centro del sistema-mundo.

En Kant se mantiene el dualismo mente-cuerpo y el solipsismo car-
tesiano, pero reformado y actualizado. Kant cuestiona el primer tipo
de universalismo abstracto cartesiano (el de los enunciados), es de-
cir, la posibilidad de un conocimiento eterno de la cosa en si, mas
alla de toda categoria de espacio-temporalidad. Pero mantiene y
profundiza el segundo tipo de universalismo abstracto cartesiano, el
epistemolégico, donde, al hacer explicito lo que en Descartes era
implicito, afirma que solamente el hombre europeo tiene acceso a
producir conocimientos universales, es decir, donde, a nivel del su-
jeto de enunciacién, un particular define para todos en el planeta
qué es lo universal. De ahi que cuando Kant propone su
cosmopolitanismo, se trata de un provincialismo europeo camufla-
do de cosmopolitanismo universalista y vendido al resto del mundo
como disefio global/imperial.

Hegel (1999), en las primeras tres décadas del siglo XIX, revolucio-
na de dos maneras fundamentales la filosofia occidental. Hegel va a
cuestionar el solipsismo para situar el sujeto de enunciacién en un
contexto histérico-universal (Hegel, 1997; 1999) y va a superar el
dualismo al plantear la identidad del sujeto y el objeto (Hegel, 2004).
Esto lo logra Hegel cuestionando el transcendentalismo kantiano de
dos maneras: 1) en lugar de categorias innatas, Hegel historiza las
categorfas filosoficas (Hegel, 1999) y 2) en lugar del dualismo kantiano
acerca de la imposibilidad de conocer la cosa en si, para Hegel la
verdad es el todo, es decir, el proceso mismo de movimiento dialéc-
tico del pensamiento que capta el movimiento de la cosa misma
(Hegel, 2004). Para Hegel, el movimiento del pensamiento va de lo



130 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

abstracto a lo concreto. El desarrollo de las categorfas corre paralelo
a la historia universal, siendo ésta una expresion de la primera. Las
categorias o conceptos se deducen a partir de las mediaciones, con-
tradicciones y negaciones del pensamiento y se mueven de univer-
sales abstractas hacia universales concretas. Por negacién de catego-
rfas, Hegel no significa la desaparicién de las mismas sino la subsuncion,
es decir, que las categorias simples se mantienen como determinacio-
nes de las categorias mas complejas. A través de ese movimiento,
Hegel pretende llegar a un Saber Absoluto valido mas alla de todo
tiempo y espacio. Por universalismo abstracto, Hegel entiende cate-
gorfas simples, es decir, sin determinaciones, que no contienen den-
tro de si otras categorias. Fste es el punto de partida hegeliano.

Lo universal concreto para Hegel serfan aquellas categorias comple-
jas que, luego de que el pensamiento haya pasado por varias nega-
ciones y mediaciones, son ricas en multiples determinaciones (Hegel,
1997; 1999). Por multiples determinaciones, Hegel entiende aque-
llas categorias complejas que contienen subsumidas (sin que des-
aparezcan) las categorias mas simples luego de que éstas hayan
sido negadas a través de un proceso dialéctico de pensamiento. El
método dialéctico hegeliano es una maquinaria epistémica que va a
subsumir y transformar toda alteridad y diferencia en parte de lo
mismo hasta llegar al Saber Absoluto, que seria “el saber de todos
los saberes”, y que coincidirfa con el fin de la historia, pues de ahi
en adelante nada nuevo puede ser producido a nivel del pensa-
miento y de la historia humana. En la pretension de Saber Absoluto,
Hegel termina traicionando su innovacién a nivel del universalismo
de Tipo I, el de los enunciados, cuando, en lugar de continuar con
su historizacién de las categorias y los enunciados, concluye que el
saber absoluto serfa un nuevo tipo de universalismo cartesiano ver-
dadero para toda la humanidad y para todo tiempo y espacio. La
diferencia entre Descartes y Hegel estaria en que para el primero el
universalismo eterno seria a priori, mientras que para el segundo el
universal eterno sélo serfa posible a través de una reconstruccién
histérica a posteriori del Espiritu Universal a través de toda la histo-
ria de la humanidad. Pero por “Humanidad” Hegel no reconoce a
todos los humanos. Hegel se veia a si mismo como el filésofo de los
filésofos, como el filésofo del fin de la historia. Hegel, en continui-



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 131

dad con el racismo epistémico de los filésofos occidentales que le
antecedieron, concebia el espiritu universal, la razén, moviéndose
de Oriente hacia Occidente (Hegel, 1999). Oriente es el pasado que
quedé estancado, Occidente es el presente que desarrollé el Espiri-
tu Universal, y la América blanca es el futuro. Si Asia forma una
etapa inferior del espiritu universal, Africa y el mundo indigena no
forman parte del mismo y las mujeres ni siquiera son mencionadas,
excepto para hablar del matrimonio y la familia. Para Hegel, el Sa-
ber Absoluto, si bien es un universal concreto en el sentido de que
es el resultado de multiples determinaciones, solamente podia ser
alcanzado por un hombre-blanco-cristiano-heterosexual-europeo;
asimismo, la multiplicidad de las determinaciones del saber absolu-
to son subsumidas al interior de la cosmologia/filosofia occidental.
Nada queda fuera como alteridad en el Saber Absoluto hegeliano.
Por consiguiente, el racismo epistemolégico cartesiano y kantiano
del universalismo abstracto epistémico (Tipo II), donde desde un
particular se define lo universal, queda intacto en Hegel. Filosofias
otras como las orientales eran inferiorizadas, y en el caso de filoso-
tfas indigenas y africanas éstas no eran dignas de ser llamadas filo-
soffas, pues el Espiritu Universal nunca pasé por alla.

Marx, a mediados del siglo XIX, hace variaciones importantes den-
tro de la trayectoria del pensamiento filoséfico occidental. Vamos a
limitarnos aqui a los dos tipos de universalismo en discusiéon. Marx
hace una critica a la dialéctica hegeliana por su idealismo y al mate-
rialismo de Feuerbach por su mecanicismo/reduccionismo, por su
ausencia de dialéctica frente a la practica humana de transformaciéon
de la naturaleza y de si mismo. Para Marx, el movimiento hegeliano
de lo abstracto a lo concreto no es simplemente un movimiento de
categorias filoséficas, sino también un movimiento de categorfas de
la economia politica (Marx, 1972). A diferencia de Hegel, para Marx
las determinaciones de la economia politica sobre la vida social de
los humanos adquieren primacfa sobre las determinaciones concep-
tuales. De ahf que Marx, el elevarse de lo abstracto a lo concreto
hegeliano lo entiende como un movimiento del pensamiento al in-
terior de las categorfas de la economia politica de su época (Ibid.).
Aunque la definicién de abstracto y concreto es muy parecida a
Hegel, donde lo concreto es lo rico en multiples determinaciones,



132 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Marx se diferencia de Hegel en la primacia que les da a las catego-
rias de la economia politica y en el hecho de que hay un movimien-
to anterior al elevarse de lo abstracto a lo concreto que Hegel no
reconoce y que es el movimiento de lo concreto hacia lo abstracto,
es decir, desde la percepcién sensorial y realidad empirica situada
en un momento de la evolucién de la economia politica y la lucha
de clases hacia las categorfas mas abstractas (Marx, 1972).

Al igual que Hegel, Marx historiza las categorias. Sin embargo, lo
que para Hegel es el punto de partida, es decir, las categorias uni-
versales mas abstractas, para desde ahi ir deduciendo la realidad, en
Marx dichas categorias abstractas son puntos de llegada (I4id.). En
el giro materialista de Marx, las categorias mas abstractas son aque-
llas que se producen a partir de un proceso histérico-social de pen-
samiento muy complejo. De manera que para Marx el movimiento
del pensamiento primero va de lo concreto hacia lo abstracto para
producir categorfas simples y abstractas, para luego hacer el retorno
de lo abstracto hacia lo concreto para producir categorias comple-
jas. Hegel veia el segundo movimiento (de los abstracto a lo concre-
to, de conceptos simples a conceptos complejos); pero, por su idea-
lismo, era ciego ante el primer movimiento (de lo concreto hacia lo
abstracto, de conceptos vacfos hacia mas simples). Por ejemplo, la
categoria ‘trabajo’ es una categoria simple que surge en un momen-
to particular de la historia humana cuando socialmente el trabajo se
abstrae de su multiplicidad concreta. De acuerdo con Marx, esto
solamente se da en el sistema capitalista cuando las relaciones mer-
cantiles se hacen dominantes en las relaciones sociales de produc-
cién. El pensamiento econémico solamente puede abstraer esta ca-
tegoria como concepto simple y abstracto en determinado momen-
to de desarrollo de la historia humana. Anteriormente, para hablar
de trabajo se hacia referencia al trabajo concreto que realizaba la
persona: zapatero, costurero, agricultor, etc. Es cuando socialmente
se miden los diversos trabajos por su valor de cambio (tiempo de
trabajo socialmente necesario para producir una mercancia) y no por
su valor de uso (el tipo de trabajo cualitativo envuelto para producir-
la), que se posibilita socialmente la emergencia de la categoria ‘traba-
jo’ como concepto abstracto, con indiferencia del trabajo concreto
particular. Es decir, para Marx el pensamiento no surge de la cabeza



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 133

de la gente en determinado momento de desarrollo del espiritu como
pareciera ocurrir con Hegel, sino que surge de determinada situacion
histérico-social concreta del desarrollo de la economia-politica. Asi,
Marx sitia epistémicamente la produccién de conocimiento, no como
resultado del desarrollo del Espiritu de una época sino como resulta-
do del desarrollo material de las relaciones de produccién.

Este aterrizaje de la historia del Espiritu hegeliano hacia la historia
de la economia politica y su relacién con el pensamiento de una
época es lo que hace a Marx darle un viraje materialista a la dialéc-
tica hegeliana. Por consiguiente, Marx va a enfatizar en el caricter
de clase de la perspectiva politica, tedrica y filoséfica en cuestiéon. El
punto de vista del proletariado sera para Marx el punto de partida
epistemolégico para una critica a lo que él caracterizaba como la
economia politica burguesa. Esto representaba una ruptura impor-
tante con la tradicién filoséfica de Occidente en cuanto a los dos
tipos de universalismos. En el tipo A, el universalismo de los enun-
ciados, Marx situaba los enunciados al igual que Hegel, en un con-
texto historico. Pero, a diferencia de Hegel, el contexto historico ya
no era el del Espiritu universal, sino el desarrollo de la economia-
politica, del modo de produccién y su correspondiente lucha de
clases. Las condiciones de produccién toman primacfa sobre la con-
ciencia en toda época histérica, enunciado todavia universal abs-
tracto; pero en cada época variaria el cémo opera la determinacién
“en ultima instancia” de los procesos econémicos. Tenemos aqui un
universal abstracto que se llenaria con los contenidos de la econo-
mia politica de cada época histérica, haciéndose concreto.

En el tipo B, el universalismo abstracto epistémico acerca del sujeto
de enunciacién, Marx situaba el desde donde cada cual piensa en
relaciéon a las clases y la lucha de clases. De manera que, contrario a
la tradicién que va desde Descartes hasta Hegel, Marx sitda su
geopolitica del conocimiento en relacién a las clases sociales. Marx
plensa desde la situacién histérico-social del proletariado europeo.
Desde ahi propone un disefio global/universal como solucién a los
problemas de toda la humanidad: el comunismo. Lo que Marx man-
tiene en comun con la tradicién filoséfica occidental es que su uni-
versalismo, a pesar de que surge desde una localizacién particular,



134 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

en este caso el proletariado, no problematiza el hecho de que dicho
sujeto sea europeo, masculino, heterosexual, blanco, judeo-cristia-
no, etc. El proletariado de Marx es un sujeto en conflicto al interior
de Europa, lo que no le permite pensar fuera de los limites
eurocéntricos del pensamiento occidental. La diversalidad
cosmolodgica y epistemoldgica asi como la multiplicidad de relacio-
nes de poder sexual, de género, racial, espiritual, etc., no quedan
incorporadas ni situadas epistémicamente en su pensamiento.

Al igual que los pensadores occidentales que le antecedieron, Marx
participa del racismo epistémico en el cual solamente existe una
sola epistemologia con capacidad de universalidad, y ésta sélo pue-
de ser la tradicién occidental. En Marx, en el universalismo epistémico
de segundo tipo, el sujeto de enunciacién queda oculto, camuflado,
escondido bajo un nuevo universal abstracto que ya no es “el hom-
bre”, “el sujeto transcendental”,

<«

el yo”, sino “el proletariado” y su
proyecto politico universal: “el comunismo”. De ahi que el proyecto
comunista en el siglo XX fuera, desde la izquierda, otro disefio global
imperial/colonial que, bajo el imperio soviético, intenté exportar al
resto del mundo el universal abstracto del “comunismo” como “la
soluciéon” a los problemas planetarios. Marx reproduce un racismo
epistémico muy parecido al de Hegel que no le permite atribuir a los
pueblos y sociedades no-europeas coetaneidad en el tiempo ni capa-
cidad de producir pensamiento digno de ser considerado parte del
legado filoséfico de la humanidad o la historia mundial. Para Marx,
los pueblos y sociedades no-europeas eran primitivos, atrasados, es
decir, el pasado de Europa. No habfan alcanzado el desarrollo de las
fuerzas productivas ni los niveles de evolucién social de la civiliza-
cién europea. De ahi que, a nombre de civilizarlos y de sacarlos del
estancamiento ahistérico de los modos de produccion precapitalistas,
Marx apoyara la invasién britanica de la India en el siglo XVIII y la
invasién estadounidense del norte de México en el siglo XIX.

Para Marx, el “modo de produccién asiatico” era el concepto
orientalista con que caracterizaba a las sociedades no occidentales.
El “modo de produccién asiatico” se caracterizaba por su incapaci-
dad de cambio y transformacién, es decir, por su siempre infinita y
eterna reproduccién temporal. Marx participaba de la linearidad del



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 135

tiempo del pensamiento evolucionista occidental. El capitalismo era
un sistema mas avanzado y, siguiendo la retérica de salvacion de la
modernidad eurocentrada (Mignolo, 2000), era mejor para los pue-
blos no-europeos acelerar por medio de invasiones imperiales su
proceso evolutivo hacia el capitalismo, que continuar estancados en
formas antiguas de produccién social.

Este evolucionismo economicista llevé a los marxistas del siglo XX a
un callején sin salida. El pensamiento marxista desde la izquierda
quedé atrapado en los mismos problemas de eurocentrismo y colo-
nialismo en el que quedaron atrapados pensadores eurocentrados
desde la derecha.

Hasta aqui quiero destacar dos puntos cruciales:

1. Cualquier cosmopolitanismo o propuesta global que se cons-
truya a partir del universalismo abstracto de segundo tipo, es
decir, del epistemoldgico, de la egopolitica del conocimiento,
no escapard de ser un disefio global imperial/colonial. Si la
verdad universal se construye a partir de la epistemologia de
un territorio y cuerpo particular (sea occidental, cristiano o isla-
mico) en exclusiéon de los otros, entonces el cosmopolitanismo o
propuesta global que se construya desde dicha epistemologia
universalista abstracta sera inherentemente imperialista/colonial.

2. El universalismo abstracto epistémico en la tradicién de la filo-
soffa occidental moderna forma parte intrinseca del racismo
epistemoldgico. Si la razén universal y la verdad solamente pue-
den partir de un sujeto blanco-europeo-masculino-heterosexual,
y si la unica tradicion de pensamiento con dicha capacidad de
universalidad y de acceso a la verdad es la occidental, entonces
no hay universalismo abstracto sin racismo epistémico. El racis-
mo epistemolégico es intrinseco al “universalismo abstracto” oc-
cidental que encubre quién habla y desde dénde habla.

Entonces la pregunta es: ¢cémo salir del dilema entre particularismos
provinciales aislados versus universalismos abstractos camuflados
de “cosmopolitas”; pero igualmente provinciales? ;Cémo descolonizar
el universalismo occidentalista?



136 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Aimé Césaire y su universalismo otro

Para salir del atolladero de la ego-politica del conocimiento es indis-
pensable mover la geograffa de la razén hacia una geopolitica y
egopolitica del conocimiento “otra”. Aqui cambiaremos la geografia
de la razén de los filésofos occidentales hacia el pensador afrocaribefio
Aimé Césaire, de la isla de Martinica y quien fuera el maestro de Fanon.
Aimé Césaire en su carta de renuncia al Partido Comunista Francés a
mediados de los aflos cincuenta del siglo pasado y dirigida al Secretario
General de la época, Maurice Thorez, ataca el universalismo abstracto
del pensamiento marxista eurocéntrico. Césaire dice lo siguiente:

¢Provincialismo? En absoluto. No me encierro en un particularismo
estrecho. Pero tampoco quiero perderme en un universalismo des-
carnado. Hay dos maneras de perderse: por segregacién amurallada

3

en lo particular o por disolucién en lo “universal”. Mi concepcion de
lo universal es la de un universal depositario de todo lo particular,
depositario de todos los particulares, profundizacién y coexistencia

de todos los particulares (Césaire, 2006: 84).

El eurocentrismo se perdié por la via de un universalismo descarna-
do que disuelve todo lo particular en lo universal. El concepto de
“descarnado” es aqui crucial. Para Césaire, el universalismo abstrac-
to es aquel que desde un particularismo hegeménico pretende eri-
girse en disefio global imperial para todo el mundo y que, al repre-
sentarse como “descarnado”, esconde la localizacién epistémica de
su locus de enunciacién en la geo-politica y la corpo-politica del
conocimiento. Este movimiento epistémico tipico de las
epistemologfas eurocéntricas del “punto cero” y la “ego-politica del
conocimiento” ha sido central en los proyectos coloniales. Con esta
critica, Césaire, desde la memoria de la esclavitud y la experiencia
de la corpopolitica del conocimiento de un negro caribefio, desve-
la/visibiliza la geopolitica y la corpopolitica de conocimiento blan-
co-occidental camuflado bajo el universalismo abstracto “descarna-
do” de la egopolitica del conocimiento.

El imperio francés con su republicanismo universalista ha sido uno
de los exponentes mayores del universalismo abstracto al pretender



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 137

subsumir, diluir y asimilar a todos los particulares bajo la hegemonia
de una sola particularidad, en este caso, el hombre blanco occiden-
tal. Este es el universalismo que gran parte de las elites criollas
blancas latinoamericanas, imitando el republicanismo imperial fran-
cés, han reproducido en los discursos de “nacién” disolviendo las
particularidades africanas e indigenas en el universal abstracto de la
“nacién” que privilegia la particularidad de la herencia europea de
los blancos criollos sobre los demas. Pero vemos también la repro-
duccién del universalismo colonial eurocentrado no solamente en
los discursos de derecha sino también en corrientes contempora-
neas marxistas y postmarxistas, como discutiremos mas abajo.

Frente al proyecto de universalismo abstracto racista e imperial y
contrario a los fundamentalismos tercermundistas, la descoloniza-
cion para Césaire desde la experiencia afrocaribefla no pasa por
afirmar un particularismo estrecho y cerrado que conduzca a un
provincialismo o a un fundamentalismo segregacionista que se amu-
ralla en su particularidad. Para Césaire la descolonizacién pasa por
la afirmacién de un universalismo concreto depositario de todos los
particulares. Si el universalismo abstracto establece relaciones verti-
cales entre los pueblos, el universalismo concreto de Césaire es
necesariamente horizontal en sus relaciones entre todos los particu-
lares. Aqui la nocién de universalismo concreto adquiere otra signi-
ficacién muy distinta a Hegel y Marx. Si el universalismo concreto
en Hegel y Marx eran aquellos conceptos ricos en multiples deter-
minaciones pero dentro de una misma cosmologia y un mismo
episteme (en este caso, el Occidental), donde el movimiento de la
dialéctica tritura toda alteridad en lo mismo, en Césaire el universa-
lismo concreto es aquel que es resultado de multiples determinacio-
nes cosmoldgicas y epistemoldgicas (un pluri-verso, en lugar de un
uni-verso). El universalismo concreto cesaireano es el resultado de
un proceso horizontal de didlogo critico entre pueblos que se rela-
cionan de igual a igual. El universalismo abstracto es inherentemente
autoritario y racista mientras que el universalismo concreto de Césaire
es profundamente democratico. Esta intuicién filoséfica de Césaire,
pensada desde la geopolitica y corpo-politica afrocaribefia, ha sido
fuente de inspiracién para pensar en salidas practicas a los dilemas
contemporaneos de la explotacién y dominacién del sistema-mun-



138 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

do contemporaneo. Inspirado en estas intuiciones filoséficas de
Césaire, intentaré contestar las siguientes preguntas: ;Cémo seria
hoy dia un proyecto de descolonizacién universalista concreto
cesaireano? ¢Cuales son las implicaciones politicas de este proyecto?
¢Cémo concretar estas intuiciones filoséficas de Césaire en un pro-
yecto de transformacién radical del patréon de poder colonial de este
“sistema-mundo europeo/euronorteamericano capitalista/patriarcal
moderno/colonial”?

La transmodernidad como proyecto utéopico descolonizador

Un didlogo horizontal liberador en oposicién al mondlogo vertical
de Occidente requiere de una descolonizacién en las relaciones
globales de poder. No podemos asumir el consenso habermasiano
o relaciones horizontales de igualdad entre las culturas y los pue-
blos cuando a nivel global estin divididos en los dos polos de la
diferencia colonial. Sin embargo, podemos comenzar a imaginar
mundos alter-ativos mads alld de la disyuntiva eurocentrismo versus
fundamentalismo. La transmodernidad es el proyecto utépico, que
desde la mirada epistémica mestiza en América Latina propone En-
rique Dussel para trascender la version eurocéntrica de la moderni-
dad (Dussel, 2001). En oposicién al proyecto de Habermas, que
propone como tarea central la necesidad de culminar el proyecto
inacabado e incompleto de la modernidad, la transmodernidad de
Dussel es el proyecto para culminar a través de un largo proceso el
inacabado e incompleto proyecto de la descolonizacién. La transmo-
dernidad serfa la concrecién a nivel de proyecto politico del univer-
salismo concreto que la intuicién filoséfica cesairiana nos invita a
construir. En lugar de una modernidad centrada en Europa/
Euronorteamérica e impuesta como proyecto global imperial/colo-
nial al resto del mundo, Dussel argumenta por una multiplicidad de
propuestas criticas descolonizadoras contra la modernidad
eurocentrada y mas alla de ella desde las localizaciones culturales y
epistémicas diversas de los pueblos colonizados del mundo. Segun
esto, no hay un afuera absoluto a este sistema-mundo; tampoco hay
un adentro absoluto. Las epistemologias alternas podrian proveer lo
que el critico cultural caribefio Edward Glissant propone: una
“diversalidad” de respuestas a los problemas de la modernidad real-



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 139

mente existente. La filosoffa de la liberaciéon sélo puede venir de los
pensadores criticos de cada cultura, en didlogo con otras culturas.
La liberacién de la mujer, la democracia, los derechos civiles, las
formas de organizacién econémicas alternas a este sistema sélo pue-
den venir de las respuestas creativas de los proyectos éticoepistémicos
locales. Por ejemplo, las mujeres occidentales no pueden imponer
su nocion de liberacion a las mujeres del mundo islamico o indige-
na. De igual forma, el hombre occidental no puede imponer su
nocién de democracia a los pueblos no-europeos. Esto no represen-
ta un llamado a buscar soluciones fundamentalistas o nacionalistas a
la colonialidad del poder global. Es un llamado a buscar en la
diversalidad epistémica y la transmodernidad una estrategia o meca-
nismo epistémico hacia un mundo descolonizado transmoderno que
nos mueva mas alld de los fundamentalismos del tipo eurocentrista
primermundista y del tipo eurocentrista tercermundista.

Por los dltimos 513 afos de sistema-mundo Europeo/Euroamericano
moderno/colonial capitalista/patriarcal fuimos del “cristianizate o te
mato” en el siglo XVI, al “civilizate o te mato” en los siglos XVIII y
XIX, al “desarrollate o te mato” en el siglo XX, y, mas recientemente,
al “democratizate o te mato” a principios del siglo XXI. Ningun respe-
to ni reconocimiento a formas de democracia indigenas, islamicas o
africanas. Las formas de alteridad democraticas son rechazadas a priori.
La forma liberal occidental de democracia es la unica legitimada y
aceptada, siempre y cuando no comience a atentar contra los intere-
ses hegemonicos occidentales. Si las poblaciones no-europeas no acep-
tan los términos de la democracia liberal, entonces se les impone por
la fuerza en nombre del progreso y la civilizacién. La democracia
necesita ser reconceptualizada en una forma transmoderna para po-
der decolonizarla de su forma liberal occidental, es decir, de la forma
racializada y capitalista de la democracia occidental.

Por medio de la radicalizacién de la nociéon de exterioridad de Levinas,
Dussel ve el potencial epistémico de aquellos espacios relativamen-
te exteriores que no han sido completamente colonizados por la
modernidad Europea. Estos espacios exteriores no son puros ni ab-
solutos. Ellos han sido producidos y afectados por la modernidad/
colonialidad del sistema-mundo. Es desde la geopolitica y



140 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

corpopolitica del conocimiento de esta exterioridad o marginalidad
relativa que emerge el pensamiento critico fronterizo como una cri-
tica de la modernidad hacia un mundo descolonizado transmoderno
pluriversal de multiples y diversos proyectos ético-politicos en el
que una real comunicacién y un dialogo horizontal con igualdad
puedan existir entre los pueblos del mundo mas alld de las l6gicas y
practicas de dominacién y explotacion del sistema-mundo. Sin em-
bargo, para lograr este proyecto utépico, es fundamental transfor-
mar el sistema de dominacién y explotaciéon del patrén de poder
colonial del presente “sistema-mundo Europeo/Euronorteamericano
moderno-colonial capitalista/patriarcal”.

¢Post-modernidad versus trans-modernidad?

Todo lo dicho hasta ahora no tiene nada que ver con la perspectiva
posmodernista. La perspectiva transmoderna no es equivalente a la
critica posmodernista. La posmodernidad es una critica eurocéntrica
al eurocentrismo. Reproduce todos los problemas de la modernidad/
colonialidad. Tomemos como ejemplo el posmodernismo de Ernesto
Laclau y Chantal Mouffe (1985) y contrastémoslo con el zapatismo.

Para Laclau y Mouffe los procesos de formaciéon de hegemonia se
constituyen cuando un sujeto particular se convierte en significante
vacfo a través del cual todos los particulares se identifican y lo im-
primen de sentido, estableciendo cadenas de equivalencia entre si y
creando simultaneamente cadenas de diferencia contra un enemigo
comun. Hste bloque de poder contra-hegeménico es siempre
hegemonizado por un particular que se convierte en representante
de todas las formas de opresién contra un enemigo comun, pero
que no incorpora cada particularidad en si misma sino que las di-
suelve en el universal abstracto del significante vacio representativo
del sujeto particular que articule las cadenas de equivalencia entre
los oprimidos. Por eso, para Laclau un ejemplo de proceso hegemé-
nico es el grito de “Viva Perén” (Laclau, 2005). Este grito de “Viva
Perén” a través del cual todos los oprimidos se identificarian, disuel-
ve todas las demandas particulares en un universal abstracto, en
este caso privilegiando el movimiento peronista con su significante
“Perén”, que hegemoniza el bloque de poder popular contra el ene-



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 141

migo comun. El problema con Laclau y Mouffe es que no pueden
concebir otras formas de universalismo que no sea la del universa-
lismo abstracto eurocentrado donde un particular se erige en repre-
sentativo de todos los particulares sin reconocerlos a plenitud y
disolviéndolos en su particularidad y sin que el nuevo universal sea
resultado de una negociacién entre todos los particulares. Por su-
puesto, para Laclau y Mouffe la diferencia que se alcanza a recono-
cer tiene un limite: la alteridad epistemoldgica. La alteridad epistémica
de los pueblos no-europeos no es reconocida. Se reconoce sola-
mente las diferencias al interior del horizonte de significaciones de
la cosmologia y epistemologia occidental. Para Laclau y Mouffe no
hay un afuera, ni siquiera relativo al pensamiento occidental.

Observemos el contraste entre esta forma de universalismo y la que
proponen los zapatistas con la “Otra Campana”. Vale aclarar que
aqui no estoy prejuzgando el éxito o fracaso de una visién politica,
pues en la lucha politica nada esta garantizado. Se puede ganar o
perder, pero lo que quiero enfatizar aqui es la concepcién “otra” de
hacer politica. Los zapatistas, lejos de ir al pueblo con un programa
prehecho y enlatado como hacen todos los partidos de derecha e
izquierda, parten de la nocién de los indigenas tojolabales del “an-
dar preguntado”. El “andar preguntando” plantea una manera Otra
de hacer politica muy distinta al “andar predicando” de la cosmologia
judeo-cristiana occidental reproducida por los marxistas, conserva-
dores y liberales por igual. El “andar preguntando” esta ligado al
concepto tojolabal de democracia entendida como “mandar obede-
ciendo” donde “el que manda obedece y el que obedece manda” lo
cual es muy distinto a la democracia occidental donde “el que man-
da no obedece y el que obedece no manda”. Partiendo de esta
cosmologia “Otra”, los zapatistas, con su “marxismo tojolabalefio”,
comienzan la “Otra Campafia” desde el “retaguardismo” que va “pre-
guntando y escuchando”, en lugar del “vanguardismo” que va “pre-
dicando y convenciendo”. La idea de la Otra es que al final de un
largo dialogo critico transmoderno con todo el pueblo mexicano,
sea posible articular un programa de lucha, un universal concreto
que incluya dentro de si las demandas particulares de todos los
sujetos y epistemes de todos los oprimidos mexicanos. Los zapatistas
no parten de un universal abstracto (el socialismo, el comunismo, la



142 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

democracia, la nacién, como significante flotante o vacio) para lue-
go ir a predicar y convencer de la justeza del mismo a todos los
mexicanos. Ellos parten del “andar preguntando” donde el progra-
ma de lucha es un universal concreto construido como resu#ltado,
nunca como punto de partida, de un didlogo critico transmoderno
que incluye dentro de si la diversalidad epistémica y las demandas
particulares de todos los oprimidos de México. Observen como éste
es un Universal Otro, como dirfa Walter Mignolo (2000), un pluriversal
muy distinto a los universales abstractos del “significante vacio” de
los procesos hegemoénicos de Laclau y Mouffe, el “subalterno” de
Gramsci o la “multitud” de Hardt y Negri. La descolonizacién de la
nocién de universalidad occidental eurocentrada es una tarea cen-
tral para hacer posible el lema zapatista de construir “un mundo
donde quepan otros mundos”.

Partido de vanguardia versus movimiento de retaguardia

Esta discusién tiene implicaciones fundamentales para los debates
de la izquierda contemporanea. El partido leninista parte de una
nocién cosmolégica mesianica cristiana. Cuando Lenin (1977) nos
dice “sin teoria revolucionaria, no hay movimiento revolucionario”
¢l estaba usando a Kautsky como modelo. Lenin cita a Kautsky
para decir que los obreros eran incapaces de producir conciencia
de clase y teoria revolucionaria porque éstos no tenian la capaci-
dad de producir espontineamente ni su teoria ni su conciencia de
clase. Por tanto, esto sélo les puede llegar desde afuera, es decir,
predicandola. ¢Y quiénes son los que producen esta teoria y van a
predicarla? De acuerdo a Kautsky, apoyado por Lenin, solamente a
los intelectuales burgueses, criticos de su propia posicionalidad de
clase, les es posible producir la conciencia y la teorfa que el prole-
tariado necesita para emanciparse. De ahi la necesidad de un par-
tido de vanguardia.

Este es otro viejo debate que hay que revisar con lentes decoloniales.
En Lenin, via Kautsky, se reproduce el viejo episteme colonial don-
de la teorfa es producida por las élites blancas-burguesas-patriarcales-
occidentales y las masas son entes pasivos, objetos y no sujetos de
la teorfa. Tras el supuesto secularismo, se trata de la reproduccion



MAS ALLA DE LOS UNI-VERSALISMOS OCCIDENTALES 143

del mesianismo judeo-cristiano encarnado en un discurso secular
marxista de izquierda. La diferencia entre Lenin y Kautsky es percibida
en el tipo de mesianismo: en Lenin se reproduce de manera muy
cruda el mesianismo cristiano, mientras que en Kautsky se reprodu-
ce el mesianismo judio.

En el mesianismo judio, como el Mesias nunca ha llegado, lo impor-
tante es el mensaje y no el mensajero. Por el contrario, en el mesia-
nismo cristiano, a diferencia del mesianismo judio (Kautsky?), como
el Mesfas llegd, resucit6 y todavia vive, es mdas importante el mensa-
jero que el mensaje. En el mesianismo judio estin los profetas anun-
ciando la llegada del Mesias y el fin de los imperios terrestres. En el
mesianismo cristiano esta el Mesias y se trata no tanto de cuestionar
lo que dijo sino de entregarse al Mesfas sin mucho cuestionamiento.
Del mesianismo cristiano leninista llegamos a Stalin, seminarista cris-
tiano convertido al bolchevismo. Stalin es un resultado de Lenin.

¢Qué pasa cuando la politica sale de la cosmologia judeo-cristiana
hacia cosmologias otras? Sin negar la posibilidad de mesianismos
otros, en los zapatistas el giro decolonial se da en una forma “Otra”
de hacer politica que, partiendo de cosmologias indigenas, en el sur
de México proponen formas alternas de practica politica. Los
zapatistas parten del “andar preguntando” y de ahi proponen un
“movimiento de retaguardia” que contribuya a articular un amplio
movimiento pensado desde los “condenados de la tierra” de todo
México. El “andar preguntando” lleva a lo que los zapatistas llaman
“movimiento de retaguardia” frente al “andar predicando” del leni-
nismo que lleva al “partido de vanguardia”.

El partido de vanguardia parte de un programa a priori enlatado
que, como es caracterizado de “cientifico”, se autodefine como “ver-
dadero”. De esta premisa se deriva una politica misionera de predi-
car para convencer y reclutar a las masas a la verdad del programa
del partido de vanguardia. Muy distinta es la politica postmesidnica
zapatista que parte de “preguntar y escuchar”, donde el movimiento
de “retaguardia” se convierte en un vehiculo de un didlogo critico
transmoderno, epistémicamente diversal y, por consiguiente,
decolonial.



144 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Bibliografia

Castro-Gémez, Santiago (2005). La poscolonialidad explicada a los niiios. Popayan,
Colombia: Editorial Universidad del Cauca.

Césaire, Aimé (20006). Discurso sobre el colonialismo Madrid: Akal.
Descartes, Rene (1999). Discurso del método Madrid: Editorial Biblioteca Nueva.

Dussel, Enrique (1994). 7492: E/ encubrimiento del Otro: Hacia el origen del “Mito
de la Modernidad”. 1.a Paz, Bolivia: Plural Editores.

Kant, Immanuel (2004a). Critica de la razin pura. Buenos Aires: Editorial Lozada,
2% Edicién.

Kant, Immanuel (2004b). Antropologia. Madrid: Alianza Editorial.

Hegel, G.W.E. (1999). Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Madrid:
Alianza Editorial.

Hegel, G.W.E. (1997). Eunciclopedia de las ciencias filosdficas. México: Editorial
Porrua, 7™ Edicion.

Hegel, G.W.F. (2004). La fenomenologia del espiritu (México: Fondo de Cultura
Econémica.

Laclau, Ernesto y Mouffe, Chantal (1985). Hegemony and Socialist Strategy. London:
Verso.

Laclau, Ernesto (2005). La ragin populista. México: Fondo de Cultura Econdmica.

Lenin, V.I. (1977). sQué hacer? Pekin: Ediciones en lenguas extranjeras.

Marx, Karl (1972). Introduccin general a la critica de la economia politica. Ax-
gentina: Cuadernos Pasado y Presente.

Mignolo, Walter (2000). Loca/ Histories, Global Designs: Coloniality, Subaltern
Knowledges and Border Thinking (Princeton: Princeton University Press).



Pensamiento critico desde la sub-alteridad: los
estudios étnicos como ciencias descoloniales o
hacia la transformacion de las humanidades y

las ciencias sociales en el siglo veintiuno'

NELSON MALDONADO-TORRES?

Los estudios étnicos en los Estados Unidos son vistos como una
vertiente mas entre los llamados studies o acercamientos
interdisciplinarios que encuentran su unidad en el tema que estu-

1 Con base en este escrito, su autor participé en el Encuentro de Especialistas IPECAL-
CREFAL, que tuvo lugar en septiembre de 2005 en las instalaciones del CREFAL
(Patzcuaro, Michoacan, México). Parte de este trabajo fue presentada como charla
inaugural del doctorado de Estudios Ftnicos y Afro-Orientales en la Universidad
Federal de Bahia, Brasil el 26 de agosto del 2005. La versién en portugués fue
publicada como “Pensamento critico desde a subalteridade: os Estudos Etnicos
como ciéncias descoloniais ou para a transformagdo das humanidades e das ciéncias
sociais no século XXI”, Afro-Asia 34 (2006): 105-29. El tema de los estudios étnicos
como agente transformador de las humanidades y las ciencias sociales también ha
sido tratado de otras formas por Johnella Butler y Sylvia Wynter. La nocién de
ciencias descoloniales emana por un lado de Aimé Césaire, quien habla de la
ciencia del anticolonialismo, y de Laura Pérez, quien ha insistido en varias conver-
saciones en la importancia de concebir a los estudios étnicos como estudios
descolonizadores. Lewis Gordon también ha insistido en la relevancia de los estu-
dios de la didspora africana para las ciencias humanas. Ver Johnnella E. Butler
“Ethnic Studies as a Matrix for the Humanities, the Social Sciences, and the Common
Good”, en Color-Line to Borderlands: The Matrix of American Ethnic Studies, edi-
tado por Johnella E. Butler (Seattle: University of Washington Press, 2001) 18-41;
Aimé Césaire, Discours sur le colonialisme (Patis: Présence Africaine, 1955); Lewis
R. Gordon, Fanon and the Crisis of European Man: An Essay on Philosophy and
the Human Sciences (New York: Routledge, 1995). Sylvia Wynter, “On Disenchanting
Discourse: ‘Minority” Literary Criticism and Beyond”, en The Nature and Context of
Minority Discourse (New York: Oxford University Press, 1990: 432-69).

2 Investigador y especialista en estudios étnicos, originario de Puerto Rico. Ac-
tualmente trabaja en la Universidad de California.



146 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

dian y no en una disciplina en particular. La nocién de que la uni-
versidad moderna debe encontrar un lugar no sélo para las humani-
dades, las ciencias naturales, las ciencias sociales y las distintas pro-
fesiones (como ingenieria o abogacia), sino también para estudios
interdisciplinarios es, en cierta medida, una contribucién de la aca-
demia estadounidense. Algunos miran esta invencién con escepti-
cismo, pues piensan que sélo la unidad disciplinaria y el método de
cada disciplina pueden ofrecer un conocimiento riguroso y cohe-
rente sobre la realidad. Otros la miran con burla y la juzgan como
una expresiéon mas de un cierto kitsch estadounidense que tiene
mas colores y adornos que sustancia. A pesar de estas criticas, la
nocién de estudios interdisciplinarios ha ganado cierta legitimidad y
se ha expandido a dreas inusitadas como las ciencias naturales (bio-
logia y quimica) y la informatica. Nuevas tecnologias y hallazgos en
las ciencias demandan un acercamiento multi o interdisciplinario.

La ironfa que los estudios étnicos confrontan es que la legitimidad
ganada por los estudios interdisciplinarios en los HEstados Unidos no
ha beneficiado casi de ningin modo a los mismos. De hecho, mien-
tras los estudios interdisciplinarios contindan expandiéndose por la
universidad estadounidense, los estudios étnicos se encuentran cada
vez mas encarcelados en sus respectivos nichos. Los mismos tam-
bién se encuentran asediados por una ola patridtica de derecha y
pseudoizquierda que se volvié fuerte en los ochenta, vigorosa en
los noventa, y proactiva después de los ataques del 11 de septiem-
bre del 2001. La puesta en cuestion de los estudios étnicos, al menos
en los Estados Unidos, no tiene tanto que ver con su epistemologia
interdisciplinaria como por su agenda de trabajo critico en torno a
discursos sobre la nacién. Otra razén por la cual se duda de la
misma es su origen. Los estudios étnicos en los Estados Unidos
fueron creados a partir de la presién de movimientos sociales a
finales de la década de los sesenta. Estos son vistos como resultado
directo de politicas de afirmacién de la identidad y no como una
expresion de problemas epistemoldgicos dentro de las ciencias. Es
decir, su creacién se remite a fuerzas sociales y politicas y no a
cambios o cuestionamientos epistemoldgicos genuinos. Por tanto,
el conocimiento y la investigacién que se produce en los mismos
son vistos como un apéndice injustificado a las ciencias humanas,



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 147

que, para colmo de males, se considera incapaz de sobrepasar los
intereses, alegadamente reaccionarios, por la afirmacién de una iden-
tidad negada. Lo interesante es que aun cuando los estudios étnicos
son vistos de tal forma, el establishment estadounidense milita con-
tra los mismos muy fuertemente. Aunque los estudios étnicos no
cuentan con recursos como otras areas y lo que llegan a ofrecer es
visto con desdén o indiferencia desde el comienzo, éstos a la vez se
muestran como excesivos. Esta relacién a programas académicos
que fueron originados por las intervenciones de grupos racializados
en los Estados Unidos tiene una estructura racial conocida: por mas
que tengan, nunca seran nada, pero lo poco que tienen ya es dema-
siado. Los estudios étnicos son vistos a la vez como completamente
irrelevantes, pero demasiado amenazantes.

Desde fuera de los Estados Unidos, los estudios étnicos tienden a ser
vistos como una invenciéon mas de la academia estadounidense, y
como la academia estadounidense se ha vuelto hegeménica, se ven,
ya sea como una invencion imperial mas, o como algo que precisa-
mente por su relaciéon con el imperio es digno de ser exportado.
Pocas veces se ve a los estudios étnicos como un logro de comunida-
des racializadas que le robaron un espacio al imperio en un momento
donde comunidades marginadas (negros, indigenas, mujeres, jove-
nes, etc.) transgredieron el orden mundial y exigieron cambios. En
vez de verlos como parte de un esfuerzo global contra dimensiones
problematicas de la episteme moderna, se los ve como una produc-
cion caprichosa del imperio en su dinamica interior, con sus minorfas
también de alguna forma privilegiadas o muy particulares al contexto
estadounidense. Yo quisiera aclarar aqui la relacién de los estudios
étnicos con otras formas de “estudios interdisciplinarios” o studies y
plantear su diferencia con los mismos. Luego, en la segunda parte de
la exposicion, elaboraré la idea de los estudios étnicos como ciencias
descoloniales, las cuales exigen no sélo un espacio en la universidad
sino una transformacién de la misma y de sus bases epistemoldgicas.

Estudios étnicos, estudios de area y estudios religiosos

De acuerdo a Immanuel Wallerstein, los estudios étnicos pueden
verse como una consecuencia no intencionada de los estudios de



148 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

irea’. Los estudios de drea (Estudios Latinoamericanos, Africanos,
Asiaticos, etc.) surgieron en los Estados Unidos hacia el fin de la
Segunda Guerra Mundial cuando en los Estados Unidos se hizo cla-
ro que el pais no serfa solamente un poder hegemodnico en las Amé-
ricas, sino en el mundo. A partir de su independencia en 1776, los
Estados Unidos se lanzé en una empresa imperial en la que esclavi-
z6 y marginé grandes poblaciones, sobre todo negras e indigenas.
En 1848, después de una guerra con México, tomé gran parte del
territorio norteflo mexicano. Luego, en 1898 se lanz6 a la guerra
contra Espafa y terminé con varias colonias espafiolas como parte
de sus territorios. Para entonces, grandes sectores de la intelectualidad
latinoamericana, quienes primero vefan en los Estados Unidos un
modelo de nacién y progreso (esto es, mientras esclavizaban y eli-
minaban a indigenas y a afrodescendientes), se tornaron muy criti-
cos del mismo. La participaciéon de los Estados Unidos en la Segun-
da Guerra Mundial puso al pafs en el centro de tensiones geopoliticas
que ponfan en cuestiéon la hegemonia Europea y abrian al mundo a
un estado de “guerra frfa”. Fue en tal contexto, cuando los Estados
Unidos entraron en guerra con paises en Huropa y Asia y comenza-
ban a volverse hegemonicos a nivel mundial, que el ejército se per-
catd de la ausencia de scholars en los Estados Unidos con conoci-
miento experto sobre las distintas areas del mundo con las que la
nacién entraba ahora en contacto directo.

Hasta la Segunda Guerra Mundial, la academia estadounidense se-
guia el modelo de la universidad moderna Kantiana-Humboldtiana,
cuyo modelo habfa sido preparado en Alemania después de la Ilus-
tracion a principios del siglo XIX*. Este modelo universitario separa-
ba definitivamente la teologia de los estudios humanisticos y de la
ciencia. Las ciencias naturales se volvieron hegemodnicas en este

3 Immanuel Wallerstein, “The Unintended Consequences of Cold War Area Studies”,
en The Cold War and the University: Toward an Intellectual History of the Postwar
Years, ed. Noam Chomsky e# a/. (New York: The New Press, 1997), 195-232.

4 Walter Mignolo, “Globalization and the Geopolitics of Knowledge: The Role of
the Humanities in the Corporate University”, Nepantla: Views from South 4, no.
1 (2003): 97-119.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 149

modelo de universidad y sirvieron de inspiracién para crear nuevas
ciencias, ya no de la naturaleza, sino de la sociedad. La sociologia,
las ciencias politicas, y la economia se crean primordialmente para
estudiar la estructura de la sociedad moderna. La sociedad moderna
ya no se regia por la revelacién divina o dictamenes de la Iglesia,
sino que se percibia a si misma como un conjunto de esferas auté-
nomas y especializadas que interactuaban entre si: el Estado, la eco-
nomfia, la sociedad civil, la cultura, etc. En este contexto, la religion
y, particularmente el cristianismo, dejé de ser un discurso con auto-
ridad publica que definfa y otorgaba los criterios de racionabilidad
en cada una de las esferas del cuerpo social, y gradualmente se
transformaba en un discurso cuya relevancia estaba limitada a la
esfera privada de la decisién personal. Si la ciencia natural habfa
puesto en claro que la teologia no tenia los criterios para entender
el mundo natural, ya en el siglo diecinueve tras la Ilustracién se
pensé que la teologia tampoco podia proveer los criterios para en-
tender e intervenir efectivamente en el mundo social. Las ciencias se
encargarfan de conocer y ayudar a administrar el mundo moderno
ante la ausencia de la autoridad divina.

Mientras la sociologfa, las ciencias politicas, y la economia se encar-
gaban de entender la sociedad moderna (tanto como la psicologia
se encargaba de entender la psigne moderna), la antropologia y el
Orientalismo se encargaban de estudiar a las culturas o sociedades
no Europeas. El Orientalismo se encargaba de estudiar las grandes
civilizaciones del llamado Oriente, mientras la antropologia estudia-
ba primordialmente grupos llamados entonces “primitivos” que to-
davia existian en el mundo®. Estas disciplinas jugaban un rol funda-
mental para el mundo Buropeo moderno. Asi como la sociologfa, la
economia y las ciencias sociales permitian entender, predecir, e in-
tervenir racionalmente en el Estado nacién moderno Europeo, el
Orientalismo y la antropologia contribufan con conocimiento fun-
damental para poder “manejar” las nuevas colonias y para confron-
tar paises adversos, principalmente en el llamado Oriente y en Afri-
ca. En el siglo XIX, el equivalente de estudios afroorientales hubiera

5 Wallerstein, “The Unintended Consequences”, 198.



150 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

sido una mezcla de Orientalismo y antropologia muy fuertemente
guiada por el espiritu colonizador europeo. En el siglo XX, esta
formacién sufriria un cambio por el surgimiento de los estudios de
area (en sus orfgenes al menos, otra forma de estudios colonizado-
res), mientras en el siglo XXI la misma vendria a incorporar mas
centralmente a los estudios étnicos —un ejemplo de esto seria el
recién inaugurado doctorado en estudios étnicos y Afro-orientales
de la Universidad Federal de Bahia en Brasil. Si esta genealogia
general de los estudios afro-orientales es minimamente correcta,
entonces quizas podemos hablar de una transformacién de los mis-
mos de ciencias colonizadoras a ciencias descoloniales, mas alla
aun de los estudios interdisciplinarios y los estudios culturales. Al
menos ésa me parece que pueda ser la contribuciéon fundamental de
los estudios étnicos en esta féormula de trabajo. Pero ahora me ade-
lanto demasiado a la tesis que solo se entenderd en completa
cabalidad luego.

La genealogfa que estamos trazando apunta, pues, primero a trans-
formaciones que desafiaron la primacfa del conocimiento teolégico
en el siglo XVIII y que llevaron al predominio de las ciencias en el
nuevo modelo de universidad fundado en el siglo XIX. En este con-
texto, las ciencias se separaron de las humanidades, las cuales esta-
ban dedicadas al estudio de la literatura y el pensamiento cldsicos, y
proveyeron el ambiente para el surgimiento de las ciencias sociales.
Las ciencias sociales se dividieron entre, por un lado, el estudio del
Estado, el mercado y la sociedad moderna, y el estudio de socieda-
des premodernas ya fueran éstas gloriosas o “primitivas”. Fueron sin
duda estas culturas y sociedades llamadas premodernas las que su-
frieron el impacto de una nueva ola de imperialismo de sociedades
europeas ahora llamadas fundamentalmente a civilizar, y no tanto,
como antes, a cristianizar. Mientras las ciencias naturales le permi-
tian al ideal de Hombre moderno intervenir racionalmente en el
mundo fisico, las ciencias sociales sirvieron, pues, para hacer lo
mismo en el orden social, mas especificamente en el Estado moder-
no y en las colonias. La nueva estructura epistemoldgica ofrecia,
pues, simultaneamente la comprensién y el control de 1) la natura-
leza, 2) la sociedad moderna, y 3) el mundo colonial. La emergencia
de los estudios de area represent6 en este contexto un cambio rela-



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 151

tivo a las ciencias europeas a partir del surgimiento de un contexto
en el cual los Estados Unidos ocuparia un rol principal en las dina-
micas geopoliticas del mundo moderno.

El problema con las ciencias europeas, tal y como se encontraban
en el sistema universitario estadounidense, era que éstas no pro-
velan conocimiento especializado de sociedades modernas no eu-
ropeas. El prejuicio con respecto a culturas y sociedades no euro-
peas era tal que las disciplinas que se enfocaban en las mismas (el
Orientalismo y la antropologia) se acercaban a ellas como si estuvie-
sen congeladas en el tiempo. En el Orientalismo, este enfoque se
derivaba en parte de una perspectiva cristiana que veia la evangeli-
zacién como parte fundamental de la colonizacién. Y la evangeliza-
cién requeria un conocimiento intimo de los fundamentos cultura-
les de las culturas no cristianas. De aqui el énfasis en valores, ideas
y practicas, algunas antiguas, que regimentaban la vida del no euro-
peo. Entre mejor éstas se supieran, mas facil serfa la evangelizacion
de los sujetos que las sostenian. También existia la idea de que el
momento culminante de las civilizaciones orientales estaba en el
pasado, y que el presente se entendia mejor como el resultado de
un proceso de decadencia interna’. Mientras el Orientalismo vefa al
“oriental” contemporianeo como un fruto no merecido de su gran
cultura antigua, la antropologia se acercaba al “primitivo” como el
pasado decadente de la civilizacién moderna. Asi como habia una
linea descendente del pasado Oriental al presente decadente de los
“orientales”, de la misma forma se vefa una linea ascendente del
“primitivo” al hombre moderno europeo que, irénicamente, le era
contemporaneo. Estados Unidos necesitaba definir una geo-grafia
del conocimiento distinta, lo que implicaba también una nueva for-
ma distinta de entender el tiempo (pasado/presente/futuro). Libre
de ciertos prejuicios europeos, y en cierta medida de prejuicios cris-
tianos de antafo, los idedlogos de los estudios de area en los Esta-
dos Unidos se plantearon la necesidad de conocer el mundo no

6 Ver el andlisis del trabajo de Max Miller y otros tedricos de la religiéon en John
Wolffe, ed., Culture and Empire, vol. 5 of Religion in Victorian England
(Manchester: Manchester University Press, 1997).



152 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

europeo tal y como era en el presente. Para esto, ni el Orientalismo
ni la antropologia eran de mucha ayuda. De aqui que viniera a
aplicar las ciencias sociales mismas (la sociologfa, las ciencias poli-
ticas y la economfia) al estudio del no europeo y el no estadouni-
dense. Es cierto que habia alguna reflexién en las ciencias sociales
sobre las culturas y sociedades consideradas no modernas. Pero
éste no era su foco principal. Y cuando las tomaban en considera-
cién, las mismas reduplicaban la visién geopolitica y temporal con
las que el Orientalismo y la antropologia operaban. Todas ellas eran
guiadas por una filosofia de la historia eurocéntrica que les impedia
ver a N0 europeos como contemporancos.

Los estudios de area fueron un paso mas alla de las ciencias sociales
anterior a ellas en concebir la contemporaneidad de las sociedades
no europeas. Ciertamente, este paso no se puede exagerar, como
tampoco se puede olvidar que el objetivo del mismo iba mucho mas
alla del conocimiento y control de paises no europeos por el poder
estadounidense. La nocién de cierta contemporaneidad en el estudio
de las sociedades no europeas y coloniales también venia muy a
proposito del proceso de descolonizacion que comenzdé a ocurrir poco
después del fin de la guerra mundial. Antiguas colonias pasaban a ser
ahora estados nacionales y, por tanto, empezaban a ser manejadas
con las mismas tecnologfas e ideas que Europa utilizé en la fabrica-
cién de sus estados naciéon. También se encuentra el factor de la Unién
Soviética, el cual representaba una amenaza en ese momento “actual”
para el mundo, tal y como era concebido por el estadounidense y el
bloque occidental. Los estudios de area, concebidos inicialmente antes
del comienzo de la Guerra Fria por funcionarios de la milicia estado-
unidense, proponian de antemano una nueva orientacion que le ven-
drfa muy bien al confrontar el mundo que le tocarfa “manejar™’.

Otra contribucién de los estudios de area a las ciencias sociales
europeas fue la introducciéon de una perspectiva interdisciplinaria.
Los estudios de area abandonaron el compromiso con la integridad

7 Sobre la relacién entre los estudios de area y la milicia estadounidense ver
Wallerstein, “The Unintended Consequences” (1997: 195-210).



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 153

metodolégica de las ciencias y se enfocaron mas bien en la supuesta
integridad de la regiéon geo-politica a considerar. Los expertos en
estudios de area se apropiaban de diversas disciplinas (la sociolo-
gfa, la geograffa, la ciencia politica, etc.) para arrojar luz sobre la
complejidad del mundo con el que Estados Unidos ahora se encon-
traba de frente. La especializacion disciplinaria encontraba limites al
confrontarse con la nueva tarea de ofrecer conocimiento sobre un
mundo concebido ahora como cambiante y desafiante. Los estudios
de area reflejaban una nueva percepcién del mundo y obedecian a
nuevos imperativos. Los mismos servian a los propédsitos, no de una
Europa que se pensaba como el climax de la civilizacién humana y
que concebfa a otros como atados al pasado y la tradicién, sino de
una joven nacién que estaba muy familiarizada con la posibilidad
del cambio (de colonia, a Estado nacién, a imperio) y que se orien-
taba fundamentalmente hacia el futuro.

Aunque los estudios de area superaron de alguna forma el prejuicio
cristiano sobre las culturas y sociedades no cristianas, éstas se vie-
ron inspiradas al menos indirectamente por el cristianismo. Los
emergentes estudios religiosos, forjados en gran medida por evan-
gélicos blancos, sirvieron de modelo para los estudios de area. Y
hoy en dfa la oposicién a la influencia de los Estudios Postcoloniales
en los estudios de drea ha llevado a plantear un regreso de los
estudios de area a su relacion intima con el militarismo y la agenda
cristiana evangélica conservadora en los Estados Unidos®. En efecto,

8 Hace apenas dos afios, cuando todavia era director del Departamento de Estu-
dios Internacionales en Trinity College (Hartford, Connecticut), Vijay Prashad
plante6 lo siguiente: “The establishment wants to take back Area Studies
programs to the goal of their origination. Area Studies emerges in the early part
of this century mostly as part of US evangelism: K. S. Latourette at Yale helped
kick-start East Asian studies (his 1929 book is History of the Christian Missions
in China); H. E. Bolton at Berkeley pioneered Latin American Studies (his 1936
book is The Rim of Christendom: A biography of Eusebio Francisco Kino,
Pacific Coast Pioneer); A. C. Coolidge at Harvard worked out the contours of
Slavic Studies (his big book of 1908 is entitled The United States as a World
Power). In its infancy, the Church and Washington held sway over Area Studies.
Our evangelical imperials of today want to return to this period”. Vijay Prashad,
Confronting  the Evangelical Imperialists  (http://www.counterpunch.org/
prashad11132003.html, 2003 [cited October 17, 2005]).



154 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

los estudios religiosos precedieron a los estudios de area en la aca-
demia estadounidense. Y, de hecho, fueron los primeros tipos de
studies en los Estados Unidos. La relaciéon entre estudios religiosos y
estudios étnicos es relevante por varias razones. En primer lugar, tal
y como indiqué, estudios sobre religiones mundiales sirvieron de
guia para la definiciéon de los estudios de area. Aunque en principio
estaban muy orientados por la teologia cristiana, los estudios reli-
giosos promulgaban un enfoque interdisciplinario a la religion, que
en muchos casos era vista como relativa a regiones. La relacién
entre estudios religiosos y estudios de area es relevante también
porque ilustra dinamicas interesantes entre el conocimiento y el poder,
ya no solamente entre élites en Europa y en los Estados Unidos,
sino entre élites en Estados Unidos mismo. Si los estudios de area
eran expresiéon de los intereses cognitivos de élites estadounidenses
en un momento de auge y reconocimiento a nivel mundial, la emer-
gencia de los estudios religiosos obedecié a la respuesta de élites
cristianas en los Estados Unidos ante el cuestionamiento del control
de la educacién’. Cuando las bases seculares de la universidad mo-
derna se fortalecieron en los Estados Unidos y las élites religiosas
fueron marginadas de la misma, éstas intentaron mantener su pre-
sencia en la universidad para, entre otras cosas, continuar prove-
yendo una educacién religiosa y moral a la nueva generaciéon de la
élite estadounidense. Pero la base de tal educacién ya no podia ser
teolégica o confesional, sino secular. De aqui el surgimiento de los
estudios religiosos, los cuales en su mayorfa eran controlados por
las mismas élites blancas protestantes que habian sido desplazadas
de la universidad. En algunos casos, la transicién fue obvia: el estu-
dio confesional de la religién se fue ubicando en escuelas de
divinidades y seminarios fuera de la universidad, pero las élites en
control de las escuelas y seminarios iban formando paulatinamente
a su vez departamentos o programas de Religién para asi asegurar
alguna influencia en la educacién liberal de las nuevas élites'.

9 Para un estudio amplio y detallado acerca del surgimiento de los estudios
religiosos en los Estados Unidos y su afiliacién con élites cristianas blancas, ver
D. G. Hart, The University Gets Religion: Religions Studies in American Higher
Eduncation (Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1999).

10 Hart, The University Gets Religion.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 155

Asi, pues, las primeras formas de szudies o estudios interdisciplinarios
en los Estados Unidos estaban directamente relacionadas a los inte-
reses de élites. No hay nada en los estudios interdisciplinarios que
los hagan, por ejemplo, anti o postpositivistas, o que los hagan
criticos. Los llamados estudios étnicos (y los Estudios de la Mujer)
tienen una orientacién y un origen fundamentalmente distintos. En
vez de dar expresion a los intereses politicos y cognitivos de las
élites estadounidenses, éstos son el resultado de protestas de movi-
mientos sociales en los Estados Unidos. Aqui los protagonistas no
eran las ¢élites blancas, sino sectores sociales racializados vy
marginalizados por ellas, primero en el genocidio indigena y la es-
clavitud negra, y luego en la colonizacién del norte de México a
partir de 1848, y de Guam y Puerto Rico a partir del 1898. También
se encontraban grupos de inmigrantes de China, Japon, Corea, Viet-
nam y otros lugares en el Asia y en América Latina que habian
venido a trabajar en la joven nacién y a quienes se les identificaba
con los sujetos ya racializados en la joven naciéon. La presién y pro-
testa de indigenas, negros, chicanas y chicanos, puertorriquefios,
chinos, y tantos otros desde los afios cincuenta y, especialmente, a
finales de la década de los sesenta, tuvieron como resultado la crea-
cién de los estudios étnicos''. Ahora bien, la pregunta es cudl es la
base epistemoldgica de los mismos. Es aqui que la idea de Wallerstein
de que los estudios étnicos son una consecuencia no intencionada
de los estudios de area se hace relevante, pero también donde se
muestra muy problematica.

Segun Wallerstein, la academia estadounidense en gran medida le
debe a los estudios de drea la legitimaciéon de los estudios
interdisciplinarios. Aunque siempre han tenido sus escépticos, és-
tos se continuaron propagando y hoy dia es claro que no hay
vuelta atras. A finales de los sesenta y principios de los setenta, los
estudios de area estaban muy afincados en la academia estadouni-
dense. Y en un contexto donde distintos grupos étnicos reclama-
ban representacién académica, tanto de profesores como en térmi-
nos de materia, éstos sirvieron como modelo para la incorporaciéon

11 Wallerstein, “The Unintended Consequences”, 227-8.



156 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

de tales demandas a la universidad secular y moderna estadouni-
dense. Los estudios étnicos, como los estudios de 4area, eran
interdisciplinarios, pero en vez de adquirir coherencia a partir de
la regién del mundo en la que se enfocaban, los mismos tomaban
como objetos de investigaciéon a las distintas comunidades étnicas
de color en los Estados Unidos. Es decir, asi como los estudios de
area se acercaban a distintas regiones del mundo (Africa, Asia,
América Latina, etc.), los estudios étnicos toman como objeto a
distintos grupos minoritarios dentro de un Estado nacién. En el
caso de los Estados Unidos estos grupos son afroamericanos, asia-
tico americanos, pueblos indigenas y latina/os. La diferencia entre
estudios de area y estudios étnicos estaba también en la naturaleza
de su origen, y por eso también de cierta manera en su mision: los
estudios de area se orientaban por la idea de proveer conocimien-
to sobre regiones extranjeras para poder estimar su peligro y de-
terminar cualquier tipo de respuesta y accién de parte de los Esta-
dos Unidos (desde econémica hasta bélica), mientras que los estu-
dios étnicos estaban fundamentalmente orientados por la tarea de
“empowering” las comunidades despojadas de recursos de forma
sistematica en los Estados Unidos. En fin, la meta de uno estaba
altamente ligada con un proyecto neocolonial de una nacién que
se volvia hegemoénica, mientras otro se orientaba por una agenda
de descolonizacién interna.

Sin embargo, la divisién del trabajo académico de los estudios
étnicos basada en distintos grupos étnicos en la nacién encarnaba
un doble peligro: acrecentamiento de politicas sectarias de identi-
dad, y cierto compromiso con lo que Lisa Lowe denomina la onto-
logia nacional. El primer peligro creaba disensiéon y lucha por
recursos de parte de los diferentes programas de estudio o depar-
tamentos vinculados a los estudios étnicos, y el otro ayudaba a
legitimar la idea de cierto excepcionalismo estadounidense que
llevaba a soslayar el tema del cardcter amplio de la racializaciéon y

12 Lisa Lowe, “Epistemological Shifts: National Ontology and the New Asian
Immigrant”, en Orientations: Mapping Studies in the Asian Diaspora, ed. Kandice
Chuh and Karen Shimakawa (Durham: Duke University Press, 2001), 267-76.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 157

la colonizacién en el mundo moderno/colonial. Asi, pues, podria
decirse que mientras los estudios de area tenian un origen imperial,
pero podian tornarse, a través de reflexiones criticas sobre las ambi-
ciones de los Estados Unidos, en fuente del pensamiento descolo-
nizador, los estudios étnicos, cuyo origen habfa sido inspirado por
luchas de la descolonizacién interna de la sociedad estadounidense
podian tornarse inefectivos o a veces complices con un punto de
vista no necesariamente colonizador, pero al menos conservador.
Los estudios étnicos a veces se tornaban super-particularistas: es
decir, planteaban que lo que aplicaba para un grupo étnico no apli-
caba a otros. Cada grupo se veia como un bastién a proteger y que
solo un especialista que a la vez perteneciera al grupo en cuestién
tendria la autoridad para producir conocimiento sobre el mismo.
Otras veces los estudios étnicos se planteaban en términos de la
aplicacién y expansiéon minima de disciplinas establecidas. Existia la
idea de que las ciencias sociales tenian limitaciones, pero a la vez se
tenfa la impresién de que no se podia ir muy lejos de ellas. Esto
tenia que ver tanto con la preparaciéon académica de sus profesores
como por cuestiones de legitimacion. Ademas, habria que afiadir
que fueron ciertas disciplinas como la sociologia, la historia, la lite-
ratura y los estudios culturales las que han dominado el campo. Hoy
en dia la interdisciplinariedad aumenta y se suman nuevas discipli-
nas, como la filosofia y los estudios religiosos a los ofrecimientos de
los estudios étnicos. Pero tal enriquecimiento y expansiéon no acalla
todavia los escepticismos que consideran a los estudios étnicos como

13 Para una explicacién de la concepcién de “mundo moderno/colonial” ver
Mignolo, “José de Acosta’s Historia natural y moral de las Indias: Occidentalism,
the Modern/Colonial World, and the Colonial Difference”, en Natural and Mo-
ral History of the Indies by José de Acosta, (Durham: Duke University Press,
2002), 451-518). La idea de modernidad/colonialidad es inspirada por el traba-
jo de Anibal Quijano sobre la colonialidad del poder. Ver, entre otros, Quijano,
“Colonialidad del poder y clasificacién social”, Journal of World-Systems Research
XI, no. 2 (2000); Anibal Quijano, “Colonialidad del poder, cultura y conoci-
miento en América Latina”, en Pensar (en) los intersticios: teoria y prdctica de
la critica poscolonial, ed. Santiago Castro-Goémez, Oscar Guardiola-Rivera, and
Carmen Millin de Benavides (Bogota, Col.: CEJA; Instituto Pensar, 1999); Quijano,
“Colonialidad y modernidad/racionalidad”, Peri indigena 29 (1991).



158 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

un “resultado no intencionado de los estudios de area” o como un
agente meramente politico dentro de la academia que a la vez esta
enceguecido por visiones identitarias y que participa de una ontolo-
gfa nacional.

La pregunta clave aqui es la siguiente: ¢cudles son las problemati-
cas que confrontan los estudios étnicos que le son intrinsecas y
¢cuiles mas bien emanan de su afiliacién con los estudios de arear
Pero si los estudios étnicos son un “resultado no intencionado de
los estudios de area”, entonces no habrfa base para hacer tal dis-
tincién. Faltarfa, sin embargo, explorar otra alternativa: no que los
estudios étnicos sean un “resultado no intencionado de los estu-
dios de area”, sino que los estudios de area hayan servido como
modelo para institucionalizar en la estructura académica existente
el tipo de demandas e intervenciones que los grupos minoritarios
étnicos en los Estados Unidos le hicieron a la universidad.
Wallerstein no hace esta distincion. La idea aqui consiste en que
no fue tanto que los estudios de area tuvieron un resultado no
anticipado, tanto como que, sin nunca pretenderlo o tenerlo en
sus horizontes de posibilidades, facilitaron, pero a la vez canaliza-
ron y por tanto pudieron haber limitado, la incorporacién de las
demandas de grupos politicos de subalternos a la academia.
Wallerstein sefiala el origen particular de los estudios étnicos, pero
queda satisfecho con identificar una epistemologia compartida con
los estudios de area. Este olvida asi la dimensién epistemolégica
de las intervenciones politicas mismas y formas de “estudios étnicos”
que precedieron aun a los estudios de area y que se volvieron
desde el comienzo en parte fundamental de los mismos. De aqui
que Wallerstein no pueda notar su potencial epistemolégico ni las
implicaciones para la forma en que el conocimiento estd estructu-
rado en la academia occidental. Por eso, en sus escritos sobre “de-
pensar” las ciencias sociales y en sus exploraciones sobre articular
una ciencia social para el siglo XXI, éste toma a las ciencias natu-
rales como modelo de cambio epistemolédgico innovador, pero
nunca se le ocurre observar las formas de conocimiento que se
volvieron centrales a los estudios étnicos y que se le siguen su-
mando hoy dfa como fundamentales para un proceso de descolo-
nizacién epistémica y de transformacién de la divisién de conoci-



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 159

miento en la universidad'. La subordinacién de los estudios étnicos
a los estudios de area por parte de Wallerstein, asi también como
su fascinaciéon con las ciencias naturales y la imposibilidad de ob-
servar innovaciones epistemolégicas genuinas fuera de ese ambito
lo hace aparecer a la vez decimondnico e inconsistente. Decimo-
nénico porque es claro que todavia toma a las ciencias naturales
como modelo de conocimiento (atn cuando lo que toma de ellas
es la forma en que se han adaptado al cambio), e inconsistente
porque su misma forma preferida de analisis (andlisis de sistema-
mundo) fue inspirada por giros epistémicos que también pueden
vincularse al origen de los estudios étnicos: la sociologia de la
dependencia latinoamericana que naciod, junto a los estudios étnicos,
en la década de los sesenta. En resumen, Wallerstein liga excesiva-
mente a los estudios étnicos con los estudios de area, cuando és-
tos pueden mias bien explorar y explotar las bases comunes de los
estudios étnicos y el analisis del sistema mundo. Con toda justicia
a Wallerstein, hay que sefalar que él se merece todo el crédito por
estar abierto a este tipo de trabajo y por ayudar a difundirlo".

14 Immanuel Wallerstein, The End of the World as We Know It: Social Science for
the Twenty-First Century (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1999);
Immanuel Wallerstein, Unthinking Social Science: The Limits of Nineteenth-
Century Paradigms (Cambridge: Polity Press, 1991). Para acercamientos cri-
ticos a esta dimensién del trabajo de Wallerstein, ver Grosfoguel, “Colonial
Difference, Geopolitics of Knowledge, and Global Coloniality in the Modern/
Colonial World-System”, Review 25, no. 3 (2002): 203-24; Ramén Grosfoguel,
Colonial Subjects: Puerto Ricans in a Global Perspective (Berkeley: University
of California Press, 2003); Ramén Grosfoguel, “Subaltern Epistemologies,
Decolonial Imaginaries and the Redefinition of Global Capitalism”, Review 28
(forthcoming 2005); Nelson Maldonado-Torres, “Post-imperial Reflections on
Crisis, Knowledge, and Utopia: Transgresstopic Critical Hermeneutics and
the ‘Death of European Man’”, Review: A Journal of the Fernand Brandel
Center for the Study of Economies, Historical Systems, and Civilizations 25,
no. 3 (2002): 277-315.

15 Ejemplos de esto son Grosfoguel, Colonial Subjects ; Ramén Grosfoguel, Nelson
Maldonado-Torres, and José David Saldivar, eds., Latin@s in the World System:
Decolonization Struggles in the 21st Century U.S. Empire (Boulder, Col.: Paradigm
Press, 2005).



160 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Otra vision de los estudios étnicos

Intentemos entonces dar otra perspectiva sobre los estudios étnicos.
No ya anclados en las otras formas de studies ni distanciados de
ellas solamente por su origen.

Los estudios étnicos estin llamados erréneamente

Tomo como partida aqui la idea que se ha estado discutiendo so-
bre el paralelo fundamental entre los estudios étnicos y los estu-
dios de area. Segun ese punto de vista, la diferencia entre ellos
consta en que mientras los estudios de 4area toman como objeto de
indagacién a distintas areas geopoliticas dentro de un ambito in-
ternacional, el “drea” en cuestiéon para los estudios étnicos estaria
compuesta por minorias étnicas dentro de una naciéon. Lo intere-
sante en este caso es que los estudios étnicos han tendido a utili-
zar mas el lenguaje de raza en sus analisis que el lenguaje mismo
de “etnicidad”. Es decir, pese a su nombre, “etnia”
convertido en la categoria central de los estudios étnicos tal y como
se producen en los Estados Unidos. ¢Por qué tal cosa? En primer
lugar, la razén ha sido que la misma ola de movimientos de protes-
ta que dio origen a los llamados estudios étnicos respondia
criticamente a una realidad que planteaba un caracter diferencial
entre unas etnicidades y otras. Los europeos habian sido y conti-
nuaban siendo integrados a la nacién mucho mas rapido y efecti-
vamente que grupos provenientes de otras regiones, particular-
mente en el sur y el “este”. La integracion era mucho mas facil para
sujetos de piel clara provenientes de Europa, y mas dificil para
aquellos considerados de color y que eran provenientes de otros
lugares. Entre tanto la poblacién negra y la indigena, que habian
sido constitutivas del Estado nacién, continuaban en posicién su-
bordinada. Y, de hecho, una estrategia para legitimar la subordina-
cién era la identificacién con alguno de estos grupos. A los irlan-
deses y los chinos, por ejemplo, se les llamaba #nigger o se les
consideraba negros; pero segun se diferenciaron de la comunidad
negra fueron reconocidos como blancos o, en el caso de chinos,
Asian Americans (es decir, una entidad aparte de los negros que

nunca se ha



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 161

podian reclamar su estado de inmigrantes)'’. Lo mismo ocurrié
con otros grupos étnicos. Hs decir, aunque los Estados Unidos se
declaraba un melting pot era claro que habian grupos a los que no
les era permitido disolverse en la sopa étnica. Estos eran algo asi
como elementos indisolubles en la parte de abajo del caldero. Tanto
la estructura del poder como el caracter de las razones que se
daban apuntaban a una continuidad con el legado del racismo en
los Estados Unidos. Es decir, habia etnias que eran tratadas y con-
tindan siendo tratadas como razas.

La nocién de estudios étnicos, muy bien puede ofrecerle a la univer-
sidad una forma de aceptar y ubicar a /os estudios que se encargan de
analizar el racismo en la modernidad, pero no corresponde con el
analisis que se hace a menudo en ese espacio de trabajo. La nocién
también corre el peligro de invisibilizar las relaciones de poder que
continian produciendo un mundo estructurado por la idea de raza o
por actitudes raciales. Cuando me refiero a la idea de raza no digo
con esto que las mismas existan como entidades biolégicamente de-
terminadas, sino mas bien como social y politicamente creadas. Aun-
que ya raramente se justifican formas de dominacién racial utilizando
el concepto de raza, no debe olvidarse que cuando una idea o con-
cepto ha sido regulativo en una sociedad, mostrar su falsedad no es
suficiente para alterar la estructura de poder ni el comportamiento de
sujetos. Pierre Bourdieu hablaba de la nocién de habitus para referir-
se a ideas y conceptos ya incorporados al nivel corporal, ritual y
actitudinal de sujetos y que contindan funcionando atn cuando el
concepto ya no es legitimo'’. Cuando hablamos de racismo, habla-
mos de esto: patrones de conducta y actitudes asf como de una infra-
estructura social que continta y disemina el prejuicio racial de distin-
tas formas. Ya Fanon habia hablado de mutaciones en el discurso

16 Jonathan W. Warren and France Winddance Twine, “White Americans, the
New Minority?: Non-Blacks and the Ever-Expanding Boundaries of Whiteness”,
Journal of Black Studies 28, no. 2 (1997): 200-18. Grosfoguel también habla de
la afroamericanizacién de puertorriquefios en Nueva York. Ver Grosfoguel,
Colonial Subjects .

17 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice, trad. Richard Nice (Standford, Calif.:
Stanford University Press, 1990).



162 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

racial: de un racismo biolégico a uno cultural’®. De la misma manera
se puede hablar de un racismo epistemoldgico, que milita contra la
integracion de sujetos de color a los sistemas universitarios y al flore-
cimiento de formas de pensamiento que dan expresién a sus pregun-
tas, inquietudes y deseos. En un contexto donde sujetos racializados
apenas comienzan a encontrar apoyo para tener acceso a la educa-
cién universitaria, los estudios étnicos tienen mucho que ofrecer para
ayudar a descolonizar las estructuras institucionales y epistemologicas
en el modelo universitario existente. Por eso, siguiendo a la intelec-
tual chicana Laura Pérez, sugiero que se denominen los mismos como
Estudios Descolonizadores o Descoloniales. Asimismo se les puede
referir a las perspectivas que se trabajan dentro de este espacio acadé-
mico como ciencias descoloniales.

Estudios étnicos o una nueva institucidn y estructura epistemoligica

Otro punto interesante con respecto al origen de los estudios étnicos
es que los movimientos sociales que los impulsaron demandaban
no un Departamento o Programa de enseflanza e investigacién, sino
una Universidad del Tercer Mundo". Esto implica en primer lugar
que estos grupos tenfan una vision de transformacion epistemoldgica

18 Frantz Fanon, Toward the African Revolution: Political Essays, trad. Haakon
Chevalier (New York: Grove Press, 1988).

19 Para una revisién de la historia y metodologfas principales en los estudios
étnicos en los Estados Unidos véase Ramén A. Gutiérrez, “Ethnic Studies: Its
Evolution in American Colleges and Universities”, en Multiculturalism: A Reader,
ed. David Theo Goldberg (Malden, Mass.: Blackwell, 1995), 157-67; Evelyn
Hu-DeHart, “The History, Development, and Future of Ethnic Studies”, Phi
Delta Kappan 75, no. 1 (1993): 50-5; Philip Q. Yang, Ethnic Studies: Issues and
Approaches (Albany: State University of New York Press, 2000). Para un anali-
sis de la relacién entre Estudios (de drea) Latinoamericanos y Estudios (étnicos)
Latinos vease Agustin Lao Montes, “Latin American Area Studies and Latino
Ethnic Studies: From Civilizing Mission to the Barbarian’s Revenge”, Newsletter
on Hispanic/Latino Issues in Philosophy 00, no. 2 (2001); Walter Mignolo, “The
Larger Picture: Hispanics/Latinos (and Latino Studies) in the Colonial Horizon
of Modernity”, en Hispanics/Latinos in the United States, ed. Jorge J. E. Gracia
and Pablo de Greiff (New York and London: Routledge, 2000); Walter Mignolo,
“Latin American Social Thought and Latino/as American Studies”, Newsletter on
Hispanic/Latino Issues in Philosophy 00, no. 2 (2001).



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 163

e institucional amplia y que sabfan que tal transformacién no podia
ocurrir dentro de las instituciones educativas ya establecidas. Por
tanto, el problema que confrontan los estudios étnicos no sélo es
que su propio nombre milita contra el tipo de intervencién que
plantea, sino también que claramente su adaptacién al nivel depar-
tamental o de programa en la Universidad es una expresién limitada
de las ambiciones que le dieron origen. Las intervenciones politicas
y epistemoldgicas de grupos sociales demandaban una nueva uni-
versidad y no sélo un nicho dentro de la universidad existente. Asi,
pues, aunque los estudios étnicos han sido tomados como ejemplos
por algunos de una aventura inter-disciplinaria, sus origenes apun-
tan a algo mas radical todavia, que sugiere la transgresién y
transcendencia de las disciplinas, esto es, una perspectiva
transdisciplinaria orientada, en este caso, por una perspectiva
descolonizadora y des-racializadora. La Universidad del Tercer Mundo
habria de convertirse en una maquina de conocimiento que des-
montara las estructuras epistemoldgicas puestas por el racismo y
por el colonialismo y por otras formas de subordinacién y hegemo-
nia, mientras que también abria lugar a la articulacién sistematica de
distintas formas de conocimiento.

Movimiento internacional

El tercer punto esta implicado en el segundo. El movimiento social
que exigfa la creacién de una Universidad del Tercer Mundo tam-
bién se denominaba como un movimiento del Tercer Mundo. Esto
significaba, por un lado, que la conciencia del mismo era interna-
cionalista y no nacionalista. Esta dimension internacionalista del
movimiento venfa, por un lado, de una experiencia previa del movi-
miento negro en los Estados Unidos y en el Caribe que ya habia
adquirido una perspectiva amplia del problema racial y lo habia
relacionado al problema colonial en la modernidad. Du Bois, Césaire
y Fanon fueron tres figuras que habfan defendido este punto de
vista. La vision internacionalista también les era propia a Chicanos,
puertorriquefos, descendientes de chinos, japoneses y otros, pues
claramente la forma como éstos eran percibidos en los Estados Uni-
dos estaba altamente relacionada con la posicion que sus pafses de
origen ocupaban en el imaginario moderno y en el orden interna-



164 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

cional de la guerra fria®. Es decir, la racializacién social en los Esta-
dos Unidos estaba relacionada con una racializacién mas amplia a
nivel geo-politico. Y en muchos casos las élites que venian a Esta-
dos Unidos de algunos pafses del Tercer Mundo llegaban a experi-
mentar por primera vez en carne propia el estigma racial asociado a
su pafs de origen, que a su vez estaba relacionado al racismo que
esas mismas élites sostenian con respecto a los sujetos de color en
sus paises. Es decir, con pocas excepciones, cualquier sujeto del
Tercer Mundo, élite o no, encontraria racismo en los Estados Uni-
dos; la experiencia migratoria al norte que no podia dejar de hacer

referencia a un espacio geo-politico mas amplio.

Otra razén, ain mas obvia, para que el movimiento de protesta
cuyas peticiones dieron origen a los estudios étnicos en los Estados
Unidos tuviera un caricter internacionalista es que éste era uno en-
tre tantos otros movimientos de protesta en el mundo durante la
década de los sesenta. La experiencia del movimiento de derechos
civiles estaba muy presente. En tal lucha, algunos de sus represen-
tantes como Martin Luther King, Jr., aprendian del movimiento por
la descolonizaciéon de la India impulsado por Mahatma Gandhi. El
chicano César Chavez, dirigente de campesinos en el suroeste de
los Estados Unidos, a la vez se reunfa con Martin Luther King y
también leia vorazmente los escritos de Gandhi. El movimiento
chicano y negro radical leyeron a Fanon. Aunque Fanon habfa escri-
to en Martinica y Argelia, les hablaba a ellos claramente, asi como
todavia les continda hablando a muchos hoy?. Es cierto que habia
movimientos ultranacionalistas en los Estados Unidos o con visio-

20 Esta perspectiva ha cobrado mads vigor en los dltimos afios. Ver Kandice Chuh
and Karen Shimakawa, eds., Orientations: Mapping Studies in the Asian Diaspora
(Durham: Duke University Press, 2001); Grosfoguel, Maldonado-Torres, and
Saldivar, eds., Latin@s in the World System: Decolonization Struggles in the 215t
Century U.S. Empire .

21 Sobre el tema de la relevancia de Fanon hoy, ver Lewis R. Gordon, “Through
the Zone of Nonbeing: A Reading of Black Skin, White Masks in Celebration of
Fanon’s Eightieth Birthday”, The C.L.R. James Journal 11, no. 1 (2005): 1-43, y
Homi K. Bhabha, “Framing Fanon”, en Wretched of the Earth, vii-xli. De Frantz
Fanon. New York: Grove/Atlantic, 2004.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 165

nes muy estrechas de la identidad. Pero facciones del movimiento
negro y chicano primordialmente, junto con grupos indigenas, puer-
torriquefios y minorfas racializadas de otra procedencia, se unieron
en un movimiento con una fuerte tendencia internacionalista y
transétnica, mas alld de las politicas de la identidad y del nacionalis-
mo. Por eso pedfan una Escuela del Tercer Mundo. Todo esto indica
que mientras hay diferencias entre grupos y discontinuidades en la
forma en que se ejerce el poder, también existen elementos en co-
mun y continuidades cuyo reconocimiento ha servido de plataforma
para una intervencién politica y epistemoldgica radical.

Las ciencias sociales tienden a dividir el mundo en pedazos (lo po-
litico, lo econémico, lo social). Estos grupos, sin embargo, deman-
daban la articulacién de tendencias similares y de continuidades en
las formas de poder modernas que los contintan oprimiendo y
marginalizando. Las ciencias sociales en tiempos de la postmoder-
nidad se resisten a generalizar; pero, ¢como no aludir a generalida-
des cuando el racismo lo que hace es precisamente eso, a saber,
imponer generalidades? Eliminar la referencia a generalidades y a
patrones de poder llevaria, por un lado, a hacer al racismo invisible,
y, por otro, a eliminar la posibilidad de una lucha conjunta contra el
mismo. El mundo no es tan dicotémico como la modernidad lo
queria hacer ver, pero tampoco es tan fragmentado como los
posmodernos lo anuncian. El reto para las ciencias descoloniales
consiste en poder reconocer la diversidad sin atropellar la unidad,
reconocer la continuidad sin menospreciar el cambio y la disconti-
nuidad. También éstas tienen que reconocer que el cambio y la
unidad son relativos al ojo desde el cual se miren, y que para sujetos
racializados, el mundo, al fin y al cabo, no ha cambiado tanto. A los
condenados en el infierno de la modernidad/colonialidad no les
toca gozar demasiado de cambios en la tierra o en el cielo. Las
ciencias descoloniales son las ciencias que intentan dar sentido y
precisién a tal impresién.

Finalmente, cabe preguntarse por qué, si los mal llamados estudios
étnicos tienen una rafz tan profundamente internacionalista, a los
mismos se les considera nacionalistas, identitarios o particularistas.
Tal opinién sobre los mismos no debe resultar extrafa, pues un



166 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

resultado peculiar del legado racista es que sujetos de color no pue-
den articular generalidades o puntos de vista que sobrepasen su
contexto o subjetividad. Es como los debates que hubo en algunos
lugares en Sur América sobre si un indigena puede tener una posi-
cién de liderato en un pais®. Argumentos esgrimidos contra ello
incluyen la idea de que un indigena no puede representar a todos
los sectores de la sociedad. Un indigena representa a los indigenas
y s6lo puede expresar sus intereses. Un mestizo, sin embargo, es
visto como alguien que puede representar los intereses de todos.

Por otro lado, es cierto que los llamados estudios étnicos a veces
han contribuido a tal concepcién. Este patrén también es conocido
en las relaciones raciales: a veces el sujeto racializado ofrece como
respuesta un punto de vista que a fin de cuentas legitima o refuerza
la perspectiva dominante sobre grupos racializados. A este respecto,
hay que decir que los estudios étnicos han mostrado dos limites
particulares en su historia (los cuales estin ligados en parte a su
origen y a su forma de acomodamiento en la Universidad moderna):
los problemas son el inmediatismo politico y la necesidad de reco-
nocimiento de la identidad. El problema ha sido que las dimensio-
nes tedricas profundas de los movimientos que dieron origen a los
estudios étnicos han sido puestas en cuestion, a veces no sélo por
eurocéntricos blancos, sino también por sujetos de color que de-
mandaban injerencia politica concreta inmediata o que vefan a los
estudios étnicos como un servicio terapéutico para minorfas que
buscaban saber mas de su identidad. Estos son problemas internos a
los estudios étnicos que fueron exacerbados por su ubicacién den-
tro de la estructura universitaria dominante. La universidad domi-
nante abre un espacio a los estudios étnicos para que haya repre-
sentaciéon étnica y no para que haya revoluciéon epistémica. El asun-
to principal para la Universidad es que los estudios étnicos se con-
viertan en un espacio para acomodar a intelectuales de color y lue-
go que éstos le sirvan con conocimiento sobre su historia y cultura
a estudiantes de color.

22 Pienso mas que nada en el caso de Ecuador en los ultimos afios.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 167

Para las ciencias descoloniales, el asunto central es muy diferente. Las
preocupaciones mas centrales para éstas tienen que ver con la pregun-
ta sobre qué significa que el sujeto racializado se convierta en sujeto de
conocimiento. Es decir, qué ocurre cuando alguien que es considerado
objeto se torna sujeto. ¢Qué sentido de subjetividad surge desde la
experiencia de ser objeto? sQué se puede decir sobre estructuras mate-
riales y epistemoldgicas que legitimaron la produccién de unos sujetos
como objetos? Claramente de ahi nace una nueva teorfa critica y un
nuevo sentido de lo humano. Por ah{ viene el cuarto y ultimo punto.

Las fuentes intelectnales de las ciencias descoloniales

Ya dijimos que la caracterizacién que hace Wallerstein de los estu-
dios étnicos explica mas bien los mecanismos de su incorporacién a
la academia, y no la inspiracién ni las bases fundamentales
epistemoldgicas de los mismos. Para tener una nocién de las mis-
mas hay que ir a figuras claves en los llamados estudios étnicos,
llamados ahora, junto con otras perspectivas criticas en las distintas
disciplinas académicas, ciencias descoloniales. La nocién de cien-
cias descoloniales viene de entender las formas de conocimiento
criticas y de construccién de alternativas que se encuentran en los
estudios étnicos como centrales a un proceso de descolonizacién
material y epistémica. Mientras que las ciencias sociales servian la
nacion, las ciencias descoloniales sirven el proceso de descoloniza-
cién, el cual comenzoé en el mismo momento en que también empe-
z6 la colonizacién moderna. Las ciencias descoloniales encuentran
su inspiracién primera, no en el asombro ante el mundo, sino en el
grito del colonizado ante una realidad deshumanizadora. Estas res-
ponden al escandalo que significa la muerte, el genocidio y la
racializacién de unos humanos por otros.

El escandalo ante el mundo de la muerte colonial se transforma en
grito y el grito gradualmente se torna llanto, amor, teoria y ciencia®.

23 Ver Gordon, “Through the Zone of Nonbeing”; Nelson Maldonado-Torres, “The
Cry of the Self as a Call from the Other: The Paradoxical Loving Subjectivity of
Frantz Fanon”, Listening: Journal of Religion and Culture 36, no. 1 (2001): 46-60.



168 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

El grito y el llanto gradualmente se tornan en una actitud critica
cognitiva y practica, la cual se puede llamar actitud descolonial*.
Pues bien, la actitud descolonial sirve de inspiracién y orientaciéon a
una forma de conocimiento que interrumpe la estructura de las cien-
cias establecidas. W.E.B. Du Bois los hizo claro en su texto The Souls
of Black Folk (Las almas de la gente negra): él entraba dentro del
velo impuesto por el racismo para por primera vez tener una idea
de como se vefa el mundo desde la perspectiva de los sujetos
racializados™. Desde alli lo que él petrcibia como problema no era la
gente negra, sino lo que él llamé la “linea de color” o el racismo. Du
Bois también percibié lo que él llamé la doble conciencia del negro,
la cual consistfa en primer lugar en verse desde la perspectiva del
blanco o del sujeto en una posiciéon hegemoénica. Lewis Gordon ha
destacado que también hay un segundo estado de la doble concien-
cia: el momento cuando el cientista nota las contradicciones entre
las promesas y afirmaciones de la visién hegemonica en torno a lo
humano y la realidad que confrontan los sujetos racializados*. El
primer momento es el del engafio; pero también el del escandalo
ante la realidad que conduce a tal autoengafio. El segundo momen-
to es el de la crisis (la llamada a una decisién) y el de la critica. Me
parece también que se puede afiadir un tercer momento a esta dina-
mica. El mismo queda sugerido cuando Du Bois habla de articular
una nueva unidad que supere el engafno y provea una solucién a la
crisis. El habla de construir una nueva unidad subjetiva, un nuevo
yo, y en definitiva, un nuevo mundo. Este tercer momento no es un
momento hegeliano de sintesis. Como en Fanon, Du Bois también

24 Otras formas de referirse a la misma es “atitude quilombola”, tal y como se
trabaja por el movimiento afrobrasileiro de Bahia llamado de la misma forma.
Otras concepciones parecidas surgidas mas recientemente incluyen la nocién
de la “actitud cimarrona” trabajada por Edizon Leén de Ecuador.

25 W.E.B. Du Bois, The Souls of Black Folk. Authoritative Text. Contexts. Criticisms,
ed. Henry Louis Gates Jr. and Terri Hume Oliver (New York: W. W. Norton &
Co., 1999).

26 Tomo la idea de las exposiciones de Gordon en sus seminarios en la Fabrica
de Ideas organizadas por el Prof. Livio Sansone en el Centro de Estudios Afro-
Orientales en la Universidad Federal de Bahia, Salvador, Brasil. Las mismas se
llevaron a cabo del 22 al 26 de agosto del 2005.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 169

difiere con la concepcién hegeliana de la dialéctica entre amo y
esclavo”. En primer lugar, el amo no busca reconocimiento del es-
clavo, sino que le impone su esquema interpretativo para que el
esclavo aspire a imitar al amo. As{, el amo no necesita utilizar la
fuerza para dominarlo, pues el esclavo se esclaviza el mismo. Tam-
bién distinto a Hegel, en esta propuesta el esclavo no se reconoce
en el producto de su trabajo. En la visién Du Boisiana, el esclavo se
adentra en su subjetividad y continia mirando al amo, para articular
las contradicciones en el discurso del amo. El esclavo no se confor-
ma con trabajar sino que se vuelve tedrico critico. El impetu de la
teorfa critica descolonial se encuentra aqui, lo que la hace distinta a
formulaciones mas tradicionales de critica que se remiten mas ex-
clusivamente a la resistencia del burgués europeo frente al orden
absolutista. La teorfa critica descolonial parte mas bien de la idea de
que la critica que el burgués le hacfa del absolutismo era ella misma
objeto de indagacién critica por parte del esclavo. Finalmente, el
esclavo supera el momento de la critica e intenta producir una nue-
va vision de lo humano donde ya no existen ni amos ni esclavos. No
se trata de una sintesis de momentos anteriores, sino de una parado-
ja donde el esclavo suspende sus propios intereses identitarios en
vias a la articulaciéon de un nuevo mundo de significado que permi-
ta adentrarse en un mundo otro, mas alld de las dindmicas de colo-
nizaciéon y racializacién material, epistémica y espiritual.

Es este tercer momento de construcciéon de un nuevo ideal de lo
humano lo que Frantz Fanon propone en la conclusién a los Conde-
nados de la tierra®®. Alli plantea la transformacién de la conciencia
nacional en un nuevo humanismo. Cuando Fanon habla de un nue-
vo humanismo, no se refiriere a un nuevo liberalismo, sino a una
superaciéon del mismo. Tal y como Sylvia Wynter ha insistido por
largo tiempo, para entender la intervencién fanoniana es necesario

27 El recuento hegeliano de la dialéctica del amo y el esclavo aparece en G.W.E.
Hegel, Phenomenology of Spirit, trad. A.V. Miller (Oxford: Oxford University
Press, 1977).

28 Frantz Fanon, Los condenados de la tierra, trad. Julieta Campos, 3rd ed. (Méxi-
co, D.E.: Fondo de Cultura Econdémica, 2001).



170 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

remontarse a los comienzos mismos del discurso humanista en los
siglos catorce al dieciséis®. Asi, podria notarse que el problema de
la “linea de color” del que hablaba Du Bois no era el resultado o la
expresiéon de una sociedad norteamericana en particular, sino que
se referfa a una dimension constitutiva del humanismo moderno, y
que marcaba sus distintas producciones: desde el Estado-nacién se-
cular hasta la concepcién misma de las ciencias sociales™. El discut-
so de Fanon expres6 las contradicciones del discurso humanista y
planted su superacion mediante una praxis descolonizadora que iba
acompafiada de un pensar nuevo. Este tipo de perspectiva le pro-
vee una orientacién mas precisa a los llamados estudios étnicos,
propuestos aqui como Estudios y ciencias descoloniales.

Conclusién

En un panel especial sobre la sociologia publica de W.E.B. Du Bois en
la reunién anual de la Asociacion Americana de Sociologia en el 2004,
la feminista negra Patricia Hill Collins ret6 a los presentes a pensar en
una reformulaciéon contemporanea del reconocido juicio de Du Bois:
“El problema del siglo XX es el problema de la linea de color”. Ella
misma ofrecié quizas su mejor version: el problema del siglo XXI es el
problema de la aparente invisibilidad de la linea de color y de la nega-
cién de su existencia’. Tanto como en los tiempos de Du Bois, la

29 Sylvia Wynter, “1492: A New World View”, en Race, Discourse, and the Origin
of the Americas: A New World 1iew, ed. Vera Lawrence Hyatt and Rex Nettleford
(Washington, D.C.: Smithsonian Institution Press, 1995), 5-57; Sylvia Wynter,
“Columbus and the Poetics of the Propter Nos”, Awnnals of Scholarship 8, no. 2
(1991): 251-86; Sylvia Wynter, “Towards the Sociogenic Principle: Fanon, Identity,
the Puzzle of Conscious Experience, and What it is like to be “Black’, en
National Identities and Sociopolitical Changes in Latin America, ed. Mercedes
F. Duran-Cogan and Antonio Gémez-Moriana (New York: Routledge, 2001),
30-66; Sylvia Wynter, “Unsettling the Coloniality of Being/Powet/Truth/Freedom:
Towards the Human, After Man, Its Overrepresentation—An Argument”, The
New Centennial Review 3, no. 3 (2003): 257-337.

30 Ver Wynter, “Unsettling”.

31 Parafraseo aqui y traduzco de acuerdo a lo expuesto por Collins en la reunién
anual de la Asociacién Americana de Sociologia que tomé lugar del 14 al 17 de
agosto del 2004 en San Francisco, California.



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 171

sociologfa y aquello que pasa como la ciencia social mas avanzada
tienden a volverse complices con tal invisibilizacién. Por eso es necesa-
rio continuar una practica incesante de descolonizacion de las ciencias
y de las perspectivas seculares, nacionalistas y modernas, que estin
casi invariablemente marcadas también por perspectivas raciales blan-
cas y criollas, que rigen nuestros ejercicios disciplinarios e
interdisciplinarios en la universidad actual. En este contexto, la tarea
para el intelectual descolonizador y para los estudiantes de estudios
étnicos (o mas bien Estudios Descolonizadores) es clara: traer a la luz
las nuevas formas en que la linea de color se manifiesta en nuestros
dias y abrir caminos conceptuales e institucionales para su superacion.
Para esto hay que saber teorizar las continuidades en el patrén de
poder colonial que marca la experiencia de los sujetos modernos a la
vez que es necesario reconocer las nuevas formas y expresiones sutiles
que éste toma. A la vez, hay que superar las limitaciones historicas del
modelo de los estudios de area asi como problemas internos a los
estudios étnicos tales como los de la exacerbaciéon de la identidad y el
inmediatismo politico. Es necesario reconocer la autonomia relativa de
los Estudios Descolonizadores con respecto a los movimientos politi-
cos y de afirmacién identitaria que le dieron origen, pero también su
relacién indispensable con ellos. De aqui que también haya que
reformular y darle nuevos brios a la relacion entre trabajo académico y
activismo social y politico descolonizador, desracializador y
desgenerador®. Todo esto debe hacerse teniendo un horizonte amplio
que incluya referencia a la necesidad de crear un nuevo humanismo y
acceder a una realidad transmoderna®.

32 Des-gener-acion se refiere a la accién de transformar las concepciones y rela-
ciones de género y sexualidad. Le debo el concepto a Laura Pérez.

33 Sobre la transmodernidad, véase Enrique Dussel, “Modernity, Eurocentrism, and
Trans-Modernity: In Dialogue with Charles Taylor”, en The Underside of Modernity:
Apel, Ricoenr, Rorty, Taylor, and the Philosophy of Liberation, ed. Eduardo
Mendieta (Atlantic Highlands, NJ: Humanities, 1996), 129-59; Enrique Dussel,
“Transmodernity and Interculturality: An Interpretation from the Perspective of
Philosophy of Liberation”, en Unsettling Postcolonial Studies: Coloniality,
Transmodernity, and Border Thinking, ed. Ramén Grosfoguel, Nelson Maldonado-
Torres, and José David Saldivar, trad. Kirstie Dorr and George Ciccariello Maher
(In preparation.); Enrique Dussel, “World System and “Trans’-Modernity”, trad.
Alessandro Fornazzari, Nepantla: Views from South 3, no. 2 (2002): 221-44.



172 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Bibiografia

Bhabha, Homi K. “Framing Fanon”. En Wretched of the Earth, vii-xli. By Frantz
Fanon. New York: Grove/Atlantic, 2004.

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Traducido por Richard Nice. Standford,
Calif.: Stanford University Press, 1990.

Butler, Johnnella E. “Ethnic Studies as a Matrix for the Humanities, the Social
Sciences, and the Common Good”. En Color-Line to Borderlands: The Matrix
of American Ethnic Studies, editado por Johnella E. Butler, 18-41. Seattle:
University of Washington Press, 2001.

Castro, Santiago-Gémez, Oscar Guardiola-Rivera, y Carmen Millan de Benavides
(1999). Pensar (en) los intersticios: teoria y prdctica de la critica poscolonial.
Bogota, Col.:CEJA; Instituto Pensar.

Césaire, Aimé. Discours sur le colonialisme. Paris: Présence Africaine, 1955.

Chuh, Kandice, and Karen Shimakawa, eds. Orientations: Mapping Studies in the
Asian Diaspora. Durham: Duke University Press, 2001.

Du Bois, W.E.B. The Souls of Black Folk. Authoritative Text. Contexts. Criticisms.
Editado por Henry Louis Gates Jr. and Terri Hume Oliver. New York: W. W.
Norton & Co., 1999.

Dussel, Enrique. “Modernity, Eurocentrism, and Trans-Modernity: In Dialogue with
Charles Taylor”. En The Underside of Modernity: Apel, Ricoenr, Rorty, Taylor,
and the Philosophy of Liberation, editado por Eduardo Mendieta, 129-59.
Atlantic Highlands, NJ: Humanities, 1996.

. “Transmodernity and Interculturality: An Interpretation from the Perspective

of Philosophy of Liberation”. En Unsettling Postcolonial Studies: Coloniality,

Transmodernity, and Border Thinking, editado por Ramén Grosfoguel, Nelson

Maldonado-Torres and José David Saldivar, traducido por Kirstie Dorr and

George Ciccariello Maher, En preparacion.

——— “World System and “Trans’-Modernity”. Traducido por Alessandro Fornazzari.
Nepantla: Views from South 3, no. 2 (2002): 221-44.

Fanon, Frantz. Los condenados de la tierra. Traducido por Julieta Campos. 3rd ed.
México, D.F.: Fondo de Cultura Econémica, 2001.

———. Toward the African Revolution: Political Essays. Traducido por Haakon
Chevalier. New York: Grove Press, 1988.

Gordon, Lewis R. Fanon and the Crisis of European Man: An Essay on Philosophy
and the Human Sciences. New York: Routledge, 1995.

——— “Through the Zone of Nonbeing: A Reading of Black Skin, White Masks in
Celebration of Fanon’s Eightieth Birthday”. The C.I..R. James Journal 11, no.
1 (2005): 1-43.

Grosfoguel, Ramén. “Colonial Difference, Geopolitics of Knowledge, and Global
Coloniality in the Modern/Colonial World-System”. Review 25, no. 3 (2002):
203-24.

————. Colonial Subjects: Puerto Ricans in a Global Perspective. Berkeley: University



PENSAMIENTO CRITICO DESDE LA SUB-ALTERIDAD 173

of California Press, 2003.

————. “Subaltern Epistemologies, Decolonial Imaginaries and the Redefinition of
Global Capitalism”. Review 28 (forthcoming 2005): n.p.

Grosfoguel, Ramén, Nelson Maldonado-Torres, and José David Saldivar, eds. Latin@s
in the World System: Decolonization Struggles in the 21st Century U.S. Empire.
Boulder, Col.: Paradigm Press, 2005.

Gutiérrez, Ramén A. “Ethnic Studies: Its Evolution in American Colleges and
Universities”. En Multiculturalism: A Reader, editado por David Theo
Goldberg, 157-67. Malden, Mass.: Blackwell, 1995.

Hart, D. G. The University Gets Religion: Religions Studies in American Higher
Education. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1999.

Hegel, G.W.E. Phenomenology of Spirit. Traducido por A.V. Miller. Oxford: Oxford
University Press, 1977.

Hu-DeHart, Evelyn. “The History, Development, and Future of Ethnic Studies”. Phi
Delta Kappan 75, no. 1 (1993): 50-5.

Lao Montes, Agustin. “Latin American Area Studies and Latino Ethnic Studies: From
Civilizing Mission to the Barbarian’s Revenge”. Newsletter on Hispanic/Lati-
no Issues in Philosophy 00, no. 2 (2001): n.p.

Lowe, Lisa. “Epistemological Shifts: National Ontology and the New Asian Immigrant”.
En Orientations: Mapping Studies in the Asian Diaspora, editado por Kandice
Chuh and Karen Shimakawa, 267-76. Durham: Duke University Press, 2001.

Maldonado-Torres, Nelson. “The Cry of the Self as a Call from the Other: The
Paradoxical Loving Subjectivity of Frantz Fanon”. Listening: Journal of Religion
and Culture 36, no. 1 (2001): 46-60.

. “Pensamento critico desde a subalteridade: os Estudos Ftnicos como cien-
cias descoloniais ou para a transforma¢io das humanidades e das ciéncias
sociais no século XXI”. Afro-Asia 34 (2006): 105-29.

. “Post-imperial Reflections on Crisis, Knowledge, and Utopia: Transgresstopic
Critical Hermeneutics and the ‘Death of European Man™. Review: A Journal
of the Fernand Braundel Center for the Study of Economies, Historical Systems,
and Civilizations 25, no. 3 (2002): 277-315.

Mignolo, Walter. “Globalization and the Geopolitics of Knowledge: The Role of
the Humanities in the Corporate University”. Nepantla: Views from South 4,
no. 1 (2003): 97-119.

———. “José de Acosta’s Historia natural y moral de las Indias: Occidentalism,
the Modern/Colonial World, and the Colonial Difference”. En Natural and
Moral History of the Indies by José de Acosta, 451-518. Durham: Duke University
Press, 2002.

. “The Larger Picture: Hispanics/Latinos (and Latino Studies) in the Colonial

Horizon of Modernity”. En Hispanics/Latinos in the United States, editado

por Jorge J. E. Gracia and Pablo de Greiff, 99-124. New York and London:

Routledge, 2000.

——— “Latin American Social Thought and Latino/as American Studies”. Newsletter




174 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

on Hispanic/Latino Issues in Philosophy 00, no. 2 (2001): n.p.

Prashad,  Vijay. Confronting  the  Evangelical — Imperialists ~ http://
www.counterpunch.org/prashad11132003.html, 2003 [cited October 17, 2005].

Quijano, Anibal. “Colonialidad del poder y clasificacién social”. Journal of World-
Systems Research XI, no. 2 (2000): 342-86. Accesible en http://jwsr.ucr.edu.

———. “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina”. En
Pensar (en) los intersticios: teoria y prdctica de la critica poscolonial, editado
por Santiago Castro-Gémez, Oscar Guardiola-Rivera y Carmen Millin de
Benavides, 99-109. Bogota, Col.: CEJA; Instituto Pensar, 1999.

————. “Colonialidad y modernidad/racionalidad”. Persi indigena 29 (1991): 11-20.

Wallerstein, Immanuel. The End of the World as We Know 1t: Social Science for the
Twenty-First Century. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1999.

———. “The Unintended Consequences of Cold War Area Studies”. En The Cold
War and the University: Toward an Intellectual History of the Postwar Years,
editado por Noam Chomsky ez al., 195-232. New York: The New Press, 1997.

———. Unthinking Social Science: The Limits of Nineteenth-Century Paradigms.
Cambridge: Polity Press, 1991.

Warren, Jonathan W., and France Winddance Twine. “White Americans, the New
Minority?: Non-Blacks and the Ever-Expanding Boundaries of Whiteness”.
Jounrnal of Black Studies 28, no. 2 (1997): 200-18.

Wolffe, John, ed. Culture and Empire. Nol. 5 of Religion in Victorian England.
Manchester: Manchester University Press, 1997.

Wynter, Sylvia. “1492: A New World View”. En Race, Discounrse, and the Origin of
the Americas: A New World View, editado por Vera Lawrence Hyatt and Rex
Nettleford, 5-57. Washington, D.C.: Smithsonian Institution Press, 1995.

————. “Columbus and the Poetics of the Propter Nos”. Annals of Scholarship 8,
no. 2 (1991): 251-86.

——— “On Disenchanting Discourse: ‘Minority’ Literary Criticism and Beyond”.
En The Nature and Context of Minority Disconrse, 432-69. New York: Oxford
University Press, 1990.

. “Towards the Sociogenic Principle: Fanon, Identity, the Puzzle of Conscious
Experience, and What it is like to be ‘Black’. En National ldentities and
Sociopolitical Changes in Latin America, editado por Mercedes F. Duran-
Cogan and Antonio Gémez-Moriana, 30-66. New York: Routledge, 2001.

——— “Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom: Towards the
Human, After Man, Its Overrepresentation—An Argument”. The New
Centennial Review 3, no. 3 (2003): 257-337.

Yang, Philip Q. Ethnic Studies: Issues and Approaches. Albany: State University of
New York Press, 2000.



Interculturalidad y colonialidad del poder:
un pensamiento y posicionamiento otro desde
la diferencia colonial’

CATHERINE WALSH?

Se requieren nuevas formas de pensamiento que,
trascendiendo  la  diferencia  colonial, puedan
construirse sobre las fronteras de cosmologias en
competencia, cunya articulacidn actnal se debe en
no poca medida a la colonialidad del poder inserta
en la construccion del mundo moderno | colonial.

W. Mignolo, 2003: 398

Interculturalidad tiene una significaciéon en América Latina y parti-
cularmente en Ecuador ligada a las geopoliticas de lugar y de espa-
cio, a las luchas histéricas y actuales de los pueblos indigenas y
negros, y a sus construcciones de un proyecto social, cultural, poli-
tico, ético y epistémico orientado a la descolonizacién y a la trans-
formacién. Mas que un simple concepto de interrelacién, la
interculturalidad sefiala y significa procesos de construccién de co-

1 En E/ giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica en el capita-
lismo global, editado por Santiago Castro-Gémez y Ramén Grosfoguel. Edito-
rial Siglo del Hombre, 2007 (en prensa). Agradezco a Zulma Palermo por ini-
ciar la traduccién de este articulo, originalmente escrito en inglés y modificado
en la versién aqui presentada.

2 Universidad Andina “Simén Bolivat”, sede Ecuador, Quito.



176 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

nocimientos “otros”, de una practica politica “otra”, de un poder
social “otro”, y de una sociedad “otra”; formas distintas de pensar y
actuar con relacidon a y en contra de la modernidad/colonialidad, un
paradigma que es pensado a través de la praxis politica. Este uso de
“otro” no implica un conocimiento, una practica, un poder o un
paradigma mds, sino un pensamiento, una practica, un poder y un
paradigma de y desde la diferencia, desviandose de las normas do-
minantes y, a la vez, desafiandolas radicalmente, abriendo asi la
posibilidad de la descolonializacién (Khatibi, 2001).

En contraste con los constructos teéricos creados dentro de la acade-
mia para ser aplicados a ciertos objetos o “casos” para el analisis, la
interculturalidad, tal como es presentada y comprendida aqui, es un
concepto formulado y cargado de sentido principalmente por el mo-
vimiento indigena ecuatoriano, concepto al que este movimiento se
refiere hacia 1990 como “un principio ideolégico”. Como tal, esta
configuracién conceptual es por si misma “otra”, en primer lugar,
porque proviene de un movimiento étnico-social y no de una institu-
cién académica; luego, porque refleja un pensamiento que no se basa
en los legados eurocéntricos ni en las perspectivas de la modernidad
y, finalmente, porque no se origina en los centros geopoliticos de
produccién del conocimiento académico, es decir, en el norte global.

Este articulo explora la significacién de la interculturalidad como
una perspectiva, un concepto y una practica “otra”, que encuentra
su sostén y razon de existencia en el horizonte colonial de la moder-
nidad vy, especificamente, en la colonialidad del poder. Su intencién
no es reificar el concepto de interculturalidad o del pensamiento
indfigena en relacién con ella ni tampoco es fetichizar la nocién de
“otro”. Al contrario, es la de llamar la atencién sobre la relacién de
la interculturalidad y la colonialidad del poder como también de la
diferencia colonial, tal como ellas son pensadas y practicadas, parti-
cularmente por el pensamiento alternativo que proporcionan con
relacién a la clasificaciéon étnico-racial, la dominacién estructural y
la descolonizaciéon. También por la contestacién a y la distincién
que hacen con discusiones relativistas de diferencia cultural y
multiculturalidad. En este sentido, “otro” ayuda a sefialar lo alterna-
tivo o diferente de este pensamiento; es lo que la modernidad no



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 177

podia (y todavia no puede) imaginar. Es decir, aquello que ha sido
construido desde las experiencias comunes histéricas y vivenciales
del colonialismo y la colonialidad; un pensamiento subversivo e
insurgente con metas estratégicamente politicas.

Al poner un énfasis particular en la nocién de “interculturalidad
epistémica”, a la vez que como una practica politica como una contra-
respuesta a la hegemonfa geopolitica del conocimiento, el articulo
busca ir mas alla de una simple asociacién de interculturalidad con
politicas identitarias, moviéndose hacia configuraciones conceptuales
que denotan otras formas de pensar y posicionarse desde la diferencia
colonial, formas necesarias para la construccién de un mundo mas
justo. Su interés se orienta simultineamente a clarificar cémo esas
configuraciones son constitutivas del proyecto del movimiento
indigena ecuatoriano y a considerar sus implicancias y posibilidades
para el proyecto participativo del pensamiento critico social (lo que
Escobar ha denominado el programa de investigacion de la
modernidad/colonialidad), grupo en el que participa un creciente
nimero de investigadores en América Latina y EE.UU. En este sentido,
el articulo propone servir como un ejemplo claro del pensamiento
compartido que este proyecto alienta: un pensamiento y didlogo
con movimientos sociales y sus intelectuales-activistas, y con otros
en el proyecto cerca de conceptos claves que podrian contribuir a
una comprensién profunda de las complejidades y posibilidades de
la descolonializacién’.

3 Con esta veta, mi intencién aqui es ocuparse con elementos de un dialogo
continuo con Walter Mignolo sobre la interculturalidad en relacién a la diferen-
cia colonial, movimientos indigenas y la colonialidad del poder, extendiendo y
ampliando el didlogo a nuevas consideraciones, incluyendo las generadas en
discusiones con los alumnos doctorales de la Universidad Andina Simén Boli-
var (UASB) en Quito, con mis colegas Edizon Ledén y Adolfo Alban y, mas
recientemente, con Nelson Maldonado-Torres de la Universidad de California,
Berkeley. El didlogo con Mignolo empezé en noviembre del 2000 en el semi-
nario “Conocimientos y lo conocido” en Duke University, extendiéndose en
junio 2001 en una reunién similar en Quito y luego en 2002 y 2003 con Mignolo
y estudiantes del doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos de la
UASB. Posteriormente, se amplié en reuniones en Duke, incluyendo la re-
unién sobre “Teorfa critica y descolonializacién” (mayo 2004). Véase también
mi entrevista con Mignolo en Walsh, Schiwy y Castro-Gémez (2002).



178 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

El movimiento indigena y la construcciéon politica,
ideologica y epistémica de la interculturalidad

En la ultima década, los movimientos indigenas en pafses como
Ecuador y Bolivia no sélo han desafiado la nocién y la practica del
Estado-Nacién, sino que también, y por medio de una politica dife-
rente, han invertido la hegemonia blanca-mestiza. Son éstas las prac-
ticas que ya posicionan a los pueblos indigenas en los ambitos lo-
cal, regional y transnacional como actores sociales y politicos. Las
historias (trans)locales y las acciones de estos movimientos confron-
tan los legados y las relaciones del colonialismo interno —lo que
Rivera Cusicanqui (1993) llama la larga duracién del colonialismo—
tanto como los designios globales del mundo moderno-colonial. En
si, sus practicas y pensamientos ofrecen mucho en términos de
geopoliticas del conocimiento y de la colonialidad del poder.

Esta formulaciéon ha sido mas significativa en Ecuador que en todas
las otras naciones latinoamericanas, porque alli la interculturalidad
—como principio clave del proyecto politico del movimiento indi-
gena— esta directamente ligada a la lucha en contra de los poderes
de la colonialidad y del imperialismo*. En especifico, la
interculturalidad —como habia sido usada y comprendida por el
movimiento hasta 1990— pone en cuestion la realidad sociopolitica
del neocolonialismo como se reflejaba en los modelos existentes de
Estado, democracia y nacién, exigiendo un repensamiento de éstos
como parte de un proceso de descolonizacion y transformacién
(Walsh, 2002b)°.

4 Aunque el movimiento indigena boliviano también hace referencia a la
interculturalidad, es tipicamente en el contexto de la educacién bilingue indi-
gena y no generalmente en sentido mayor de las esferas econdmicas, politicas
y sociales o en la forma en que se refiere mas directamente a la estructura del
Estado y a las transformaciones institucionales.

5 [Esta estrategia es puesta también en evidencia en los esfuerzos del movimien-
to por construir su propio modelo de educacién como una respuesta a la
“practica generalizada de actitudes neocoloniales que tienden a eliminar el
conocimiento como un instrumento de desarrollo y de solucién a los proble-
mas socioculturales y econémicos existentes” (DINIEB citado en Walsh 2004a).



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 179

La Confederacién de Nacionalidades Indigenas de Ecuador (CONAIE)
hace explicita, en su proyecto politico, la significacién conceptual,
politica e ideoldgica del término:

El principio de la interculturalidad respeta la diversidad de pueblos y
nacionalidades indigenas y demds sectores sociales ecuatorianos, pero
a su vez demanda la unidad de éstas en el campo econémico, social,
cultural y politico, en aras de transformar las actuales estructuras y
construir el nuevo Estado Pluricolonial, en un marco de igualdad de
derechos, respeto mutuo, paz y armonia entre nacionalidades (CONAIE,
1997: 12).

Para CONAIE, la interculturalidad es un principio ideolégico (uno
de los nueve que constituyen y dirigen su proyecto politico), clave

<

en la construccién de “una nueva democracia” —“anticolonialista,
anticapitalista, antiimperialista y antisegregacionista”— que garanti-
za “la maxima y permanente participacion de los pueblos y naciona-
lidades (indigenas) en las tomas de decisiéon y en el ejercicio de
poder politico en el Estado Plurinacional” (CONAIE, 1997: 11). El
Estado Plurinacional, un concepto también usado por el movimien-
to boliviano katarista en los afilos ochenta’, se refiere a la organiza-
cién gubernamental que representa la unién del poder politico, eco-
némico y social de todos los pueblos y nacionalidades, unidos bajo
el mismo gobierno y dirigidos por una Constituciéon. Distinto del
presente Estado Uninacional que sélo representa los sectores domi-
nantes, el Estado Plurinacional “reconoce, respeta y promueve la
unidad, igualdad y solidaridad entre todos los pueblos y nacionali-
dades existentes en Ecuador, al margen de sus diferencias historicas,
politicas y culturales” a la vez que representa

6 En contraste con el Ecuador, el interés actual de los movimientos indigenas
bolivianos, particularmente el de los aymaras, no se interesa en el Estado per
se. Mas bien su atencién se orienta a la recuperacién de la memoria en relacién
con la organizacién regional de los ayllus, como una forma para (re)pensar el
proyecto estatal sin Estado. Tal pensamiento, a pesar de la diferencia de enfo-
que con la construccién ecuatoriana de un Estado Plurinacional, no es distinto
en su intencién politica. Ambos movimientos nacionales forman parte de pro-
yectos politicos que estin pensados desde la experiencia vivida de la diferen-
cia colonial y no desde la ideologia del Estado.



180 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

..un proceso de transicién desde el Estado capitalista, burgués y ex-
cluyente, hacia un Estado Plurinacional incluyente que integra en los
aspectos social, econémico, politico, juridico y cultural a todos los
sectores de nuestro pafs. También es el paso del Estado clasista y
elitista del poder dominante, hacia el Estado Plurinacional constitui-
do por todos los sectores sociales existentes en el Ecuador, con una
representacion y poder. La finalidad maxima del Estado Plurinacional
es resolver paulatinamente las lacras sociales heredadas, tales como:
el analfabetismo, la pobreza, el desempleo, el racismo, la incipiente
produccidn, etc., hasta llegar a satisfacer las necesidades basicas ma-
teriales, espirituales y culturales... garantizando el ejercicio de sus
derechos individuales y colectivos (CONAIE, 2003: 2).

Para la CONAIE, la interculturalidad tiene un rol clave tanto en la cons-
truccién del Estado Plurinacional como en la transformacién de la so-
ciedad en su conjunto; el significado politico e ideolégico de la
interculturalidad se centra en el hecho de que forma parte de procesos
y practicas que necesariamente son oposicionales, transformadoras y
contra-hegemonicas. En este sentido, la interculturalidad no esta enten-
dida como un concepto o término nuevo para referir al contacto y al
conflicto entre el Occidente y otras civilizaciones —como algo que
siempre ha existido. Tampoco sugiere una nueva politica o lo que
Dussel llama una “antipolitica” (2001: 11) que se origina en una practi-
ca emancipatoria, que deriva de una responsabilidad hacia el Otro.

Representa, en cambio, una configuracién conceptual, un giro
epistémico que tiene como base el pasado y el presente de las
realidades vividas de la dominacién, explotacién y marginalizacion,
las que son simultineamente constitutivas y la consecuencia de lo
que Mignolo (2000) ha llamado modernidad/colonialidad. Una con-
figuracion conceptual que, al mismo tiempo que construye una
respuesta social, politica, ética y epistémica a esas realidades que
ocurrieron y ocurren, lo hace desde un lugar de enunciacién indi-
gena’. Como Muyolema (2001: 349) argumenta, este lugar de enun-

7 Hablar de interculturalidad como una construccién de y desde un lugar indigena
de enunciacién no significa sugerir que otros sectores no usan el término. Mas
bien es aceptar que en Ecuador ha sido el movimiento indigena el que ha defi-
nido la interculturalidad y le ha dado su significacién social, politica y ética.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 181

ciacién es un “lugar politico” que comprende tanto al sujeto de la
enunciacién como a un programa politico y cultural, un programa
que —desde mi perspectiva— tiene también caracter epistémico.

¢Qué significa hablar de un “giro epistémico” en relacion al con-
cepto de interculturalidad y cual es su incidencia en la agencia del
movimiento indigena? En mi continuado didlogo con el movimiento
indigena y desde mi comprensiéon de la construcciéon conceptual, la
interculturalidad representa una légica, no simplemente un discur-
so, construida desde la particularidad de la colonialidad y la diferen-
cia que ésta ha marcado. Para Mignolo, ésa es la diferencia colonial,
la consecuencia de la pasada y presente subalternizacién de pue-
blos, lenguajes y conocimientos. Esta logica, en tanto parte desde la
diferencia colonial y, mas atun, desde una posicién que ha sido
exteriorizada®, no queda fijada en ella sino que mas bien trabaja
para transgredir las fronteras de lo que es hegemonico, interior y
subalternizado. Dicho de otro modo, la légica de la interculturalidad
compromete un conocimiento y pensamiento que no se encuentra
aislado de los paradigmas o estructuras dominantes; por necesidad
(y como un resultado del proceso de colonialidad) esta 1égica “co-
noce” esos paradigmas y estructuras. Y es a través de ese conoci-
miento que se genera un pensamiento “otro”. Un pensamiento “otro”
que orienta la agencia del movimiento en las esferas politica, social
y cultural, mientras opera afectando (y descolonizando) tanto las
estructuras y paradigmas dominantes como la estandarizacién cultu-
ral que construye el conocimiento “universal” de Occidente.

Un claro ejemplo puede encontrarse en la conceptualizacién y orga-
nizacién de la Universidad Intercultural Amawtay Wasi, la Universi-

8 Hablar de una posicién que “ha sido exteriorizada” en vez de una “posicién de
exterioridad” es argumentar; y, en debate con Mignolo y Dussel, en contra de
la nocién que la colonialidad/modernidad necesariamente significa o constru-
ye una clara delinealidad de interioridad y exterioridad. También es cuestionar
el hecho de que la agencia dirigida a interrumpir la hegemonia de la moderni-
dad/colonialidad (es decir, descolonializacién, transmodernidad) necesariamente
tiene que venir de “fuera”. Mds bien, prefiero pensar en el uso estratégico y el
significado mismo de movilidad o movimiento; es decir, en la metafora de
“adentro, afuera y en contra” usada inicialmente por Quijano (ver Walsh, 2002b).



182 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

dad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indigenas o la
casa de sabidurfa, una “pluriversidad” que intenta repensar, recons-
truir y rearticular el conocimiento y pensamiento andino ancestral.
Fundada en el afio 2000 como un componente educacional y
epistemoldgico del proyecto politico de la CONAIE (y aprobada por
el Estado ecuatoriano en 2003), Amawtay Wasi esta basada en la
necesidad de preparar pensadores que pudieran ocupar un rol como
reales protagonistas en la construccién de una sociedad mas equita-
tiva y justa. Con esto en mente, la propuesta de la universidad’ se
orienta a través de una co-construccioén intercultural de teoria, re-
flexion y practica que facilita una comprensién diferente de las rea-
lidades global, nacional y local y, al mismo tiempo, articula diversas
racionalidades y cosmovisiones en una “racionalidad de Abya Yala
que tiene un caracter fundamentalmente vivido e interrelacional”
(CONAIE-ICCI, 2003: 18). En contraste con otras instituciones de
enseflanza superior, es un proyecto intelectual, social y politico de
las nacionalidades y pueblos indigenas lanzado a toda la sociedad
ecuatoriana y pensado desde la necesidad de (re)construir conoci-
mientos orientados a posibilitar un real impacto social y construir
una “nueva condicién social del conocimiento” (Amawtay Wasi,
2004). En si, es un referente clave, no sélo para el Ecuador, sino
para el sur global en general'.

Como dos de sus lideres anotan, es una forma de sacudir el yugo
colonial, confrontar el neocolonialismo intelectual, revalorar los co-
nocimientos que durante milenios han mantenido la coherencia y la
personalidad del pueblo andino, y consolidar un espacio universita-
rio que ayuda a desmantelar la supuesta universalidad del conoci-
miento occidental, confrontando esta produccién de conocimiento

9 Por el hecho de que Amawtay Wasi recién inicié clases en octubre de 2005, no
podemos hablar de una practica todavia. Por tanto, los comentarios aqui sélo
reflejan la propuesta.

10 No obstante, existen criticas a la propuesta por ser kichwa-céntrica, dejando
afuera del modelo otras cosmologias y perspectivas filoséficas construidas des-
de los pueblos indigenas amazénicos y de la costa, asi como también de las
comunidades afrodescendientes.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 183

con la de los pueblos indigenas (Macas y Lozano, 2001). Su tarea
fundamental es:

Responder desde la epistemologia, la ética y la politica a la
descolonializacién del conocimiento (...), un espacio de reflexion
que proponga nuevas formas de concebir la construcciéon de conoci-
miento (...) potenciar los saberes locales y construir las ciencias del
conocimiento, como requisito indispensable para trabajar no desde
las respuestas al orden colonial epistemolégico, filoséfico, ético, po-
litico y econémico: sino desde la propuesta construida sobre la base
de principios filoséficos |andinos| (Amawtay Wasi, 2004).

La propuesta de Amawtay Wasi representa “un modelo otro” de educa-
cién universitaria que toma como punto de partida una légica y un
pensamiento enraizados en el entendimiento y uso renovados de la
cosmovision y teorfa filoséfica de existencia de Abya Yala en la cual la
“chacana” o relacionalidad esta en el centro como expresion de la mas
profunda comprensiéon simbodlica de la ciencia ancestral (Figura 1).

Conceptos clave en la filosofia de Abya Yala

Cruz cuadrada del Sur

No((izotr;e(;gcglar Chacana Tres mundos
p Relacionalidad Runa
y espacio
Sabiduria
Aprendizaje

FIGURA 1



184 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Esta relacionalidad implica asumir una perspectiva educativa que dé
cuenta de la unidad en la diversidad, la complementariedad, la reci-
procidad, la correspondencia y la proporcionalidad de los conoci-
mientos, saberes, haceres, reflexiones, vivencias y cosmovisiones. Es
a partir de esta relacionalidad que Amawtay Wasi propone recuperar
y revalorizar los conocimientos ancestrales, sin dejar de lado los co-
nocimientos de otras culturas, buscando asi construir relaciones simé-
tricas con lo que ha sido considerado como “ciencia universal”.

Con este afan, la organizacién de Amawtay Wasi no se basa en
facultades o departamentos disciplinarios, sino en cinco centros de
saber (Figura 2):

e El Centro Yachay Munay tiene como desafio las cosmovisiones,
las racionalidades y las filosofias, impulsando la articulaciéon de
un conjunto de saberes que dan cuenta de la co-construccién
intercultural de diversas cosmovisiones y epistemologias, de la
simbologfa, lenguaje y la estética, entre otras.

e El Centro Munay Ruray tiene como desafio la construcciéon de un
mundo vivo, permitiendo la articulacién del ser humano a la co-
munidad, la tierra, el planeta y el cosmos y la construccion de un
habitat que recupere lo mejor de las diversas culturas, desarrollan-
do asf investigaciones y emprendimientos en los campos de salud
y medicina integral, agroecologia, ordenacién territorial, geogra-
fia, artes, arquitectura y desarrollo humano sustentable, entre otros.

e El Centro Ruray Ushay plantea el desafio de la recuperacién y
desarrollo de los ingenios humanos orientados a la vida, articu-
lando un conjunto de tecnociencias (gerencia y administracion,
energias alternativas, cibernética, tecnologias de comunicacion,
informatica, biotecnologia y tecnologias ambientalmente
sustentables) con conciencia.

e El Centro Ushay Yachay tiene el desafio de la construccién de
la interculturalidad. En él se articulan un conjunto de ciencias
relacionadas con culturas, economia y politica entre otros, que
buscan en sus interrelaciones dar cuenta de la pluralidad cultu-
ral del planeta, incluyendo sociologfa, estética indoamericana,
literatura, historia, antropologia, derecho indigena e internacio-
nal, educacién, etc.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 185

. Finalmente, el Centro Kawsay es el eje articulador, relacionador,
vinculador del conjunto de los centros de saber —el corazén—
que plantea como desafio la construccion de la sabiduria, asi
dinamizando la trascendencia, complejidad y el trabajo intra,
inter y transdisciplinario en el conjunto de la universidad
(Amawtay Wasi, 2004).

Los cinco centros de saber

Yachay
Desafio de Aire Desafio de
interculturalidad cosmologia
Ushay Yachay
Yachay Munay
Kausay
Ushay Vida Munay
Agua Fuego

Desafio de sabiduria

Ruray Munay
Ushay Ruray
Desafio de Desafio del
in-genios Ruray mundo vivido
Tierra
FIGURA 2

Como lo senalé en otro lugar (Walsh, 2002b) la propuesta refleja la
necesidad de alentar procesos de translacion mutua de conocimien-
tos en lo plural (Vera, 1997). El objetivo no es la mezcla o hibrida-
cion de formas de conocimiento ni una forma de invencién del
mejor de los dos posibles mundos. Por el contrario, representa la
construcciéon de un nuevo espacio epistemoldgico que incorpora y
negocia los conocimientos indigenas y occidentales (y tanto sus bases
teoréticas como experienciales), manteniendo consistentemente como
fundamental la colonialidad del poder y la diferencia colonial de la
que vienen siendo sujetos. Surge aqui la posibilidad de hablar de
una “inter-epistemologia” como una forma posible de referir a ese
campo relacional.



186 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

En esta construccién conceptual, tanto con relacion a Amawtay Wasi
como con relacién al proyecto politico mayor del movimiento, la
interculturalidad sefiala una politica cultural y un pensamiento
oposicionales no basados simplemente en el reconocimiento o la
inclusion, sino mas bien dirigidos a la transformacién estructural y
sociohistérica. Una politica y un pensamiento tendidos a la cons-
truccién de una propuesta alternativa de civilizacién y sociedad;
una politica y pensamiento que parta de y confronte la colonialidad
del poder, pero que también proponga otra légica de incorp  ora-
cién. Una légica radicalmente distinta de la que orientan las politi-
cas de la diversidad estatales, que no busque la inclusién en el
Estado-Nacién como esta establecido, sino que, en cambio, conciba
una construccién alternativa de organizacion, sociedad, educacion y
gobierno en la que la diferencia no sea aditiva sino constitutiva.
Como tal, la légica de la interculturalidad es importante no sélo para
comprender el proyecto del movimiento indigena ecuatoriano, sino
también —como Mignolo lo ha subrayado (Walsh, 2002a)— para
imaginar un futuro distinto.

Pero mientras la configuracién conceptual y la practica de la
interculturalidad estan claramente sostenidas en las experiencias his-
téricas y en la racializacion que formé la colonialidad del poder en
las Américas (Quijano, 1999), esta configuracién y practica continta
concibiendo la nocién de que el conflicto es indigena —blanco-
mestizo. Como tal, las identidades negras y su produccién cultural y
epistémica quedan invisibilizadas en las propuestas indigenas, con-
tribuyendo mas aun a la sublaternizacién de los afroecuatorianos,
ya no sélo por la sociedad dominante, sino también por el movi-
miento indigena. De este modo, los procesos de racializaciéon y de
racismo subjetivo, institucional y epistémico no estan vencidos sino,
en cierto sentido, reconfigurados; esto trae a mi mente el argumento
de Fanon (1967) de un “sentimiento de no-existencia”. Es por esta
razén que los afros son reticentes en asumir la interculturalidad tal
como es propuesta por el movimiento indigena. Mas bien, y como
discuto a continuacion, los afroecuatorianos estian involucrados en
sus propios procesos politicos y de pensamiento “otro” que, aun
distintos de los de los indigenas, también marcan pasos dirigidos
hacia la interculturalidad como lucha decolonial.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 187

Por lo tanto, lo que aqui se hace evidente es que la colonialidad
del poder no es una entidad homogénea que es experimentada de
la misma manera por todos los grupos subalternizados, y que la
interculturalidad no es un concepto que esté fuera de las comple-
jas imbricaciones de las historias locales y de la diferencia. Mas
bien, y en una sociedad como la ecuatoriana, concebida nacional
e internacionalmente como la nacién andina “indigena”, los patro-
nes de poder a los que Quijano hace referencia contindan siendo
diferencialmente marcados por raza y etnicidad, un marcador que
si importa.

Luchas afroecuatorianas de existencia y descolonialidad

“Descolonializarse, ésta es la posibilidad del pensamiento”. Estas
palabras del arabe-islamico Abdelkebir Khatibi (2001: 75) parten
de un lugar de enunciacién epistémico y geopolitico en el cual la
descolonializacién no es simplemente un asunto intelectual y poli-
tico sino, y mas importante aun, un asunto de existencia. Esta
preocupacién recuerda los sentimientos de Fanon sobre la rela-
cién entre colonialismo y la no-humanidad: “Porque es una nega-
cién sistematica de la otra persona y una determinacién furiosa a
negar la otra persona todos los atributos de humanidad, el colo-
nialismo obliga a la gente que domina a preguntarse continuamen-
te: ‘den realidad quién soy?” (1967: 50). Este sentimiento también
esta expresado por Lewis Gordon cuando argumenta por “filoso-
fias de existencia”, por una atencién a cuestiones filos6ficas basa-
das en “asuntos de libertad, angustia, responsabilidad, agencia
encarnada, sociabilidad y liberaciéon” (Gordon, 2000: 10), cuestio-
nes enraizadas en el contexto vivido de preocupacién tanto del
pasado como del presente de los descendientes africanos. Son asun-
tos arraigados en lo que Nelson Maldonado-Torres (2004a) acerta-
damente llama la “colonialidad del ser”.

Cuando tomados conjuntamente la colonialidad del poder y su uso
de raza y la perspectiva eurocéntrica de la colonialidad del saber, la
colonialidad del ser sirve como fuerza ultima por el hecho de que
(por medio de la esclavizacién y mas alla de ella) ha negado a los



188 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

descendientes africanos el estatus de gente'!, una negacién que plan-
tea problemas reales en torno a libertad y liberacién. Tal realidad
esta expresada por el intelectual-activista afroesmeraldefio Juan Garcia
cuando ¢l dice: “Siempre me han dicho que mi conocimiento no es
conocimiento, que mi tierra es de nadie, lo que me hace pensar que

no soy persona”'”.

En una nacién y regiéon definidas por su presencia indigena y por
una conciencia identitaria nacional mestiza, los pueblos afros son
los ultimos otros, histéricamente invisibilizados y tratados por la
sociedad dominante como existencialmente marginales, un trata-
miento que en los ultimos afnos también se evidencia por parte del
movimiento indigena'. Por lo tanto, las luchas afros en contra de la
colonialidad (del poder, del saber y del ser) son dobles. A diferencia
de los indigenas, son luchas que tienen mas que ver con asuntos
enraizados en la existencia misma que con la transformacién politi-
ca y social (aunque eso también se mantiene como meta)'!. Mientras
que para el movimiento indigena la interculturalidad es un principio
ideolégico que debe guiar la transformacion de estructuras e institu-

11 De hecho, en el contexto del trato y las relaciones esclavistas, los africanos y
descendientes africanos esclavizados fueron considerados como “cosas”, como
objetos del mercado de ser poseidos y/o comerciados.

12 Comentarios en el Seminario “Geopoliticas del conocimiento”, Universidad
Andina Simén Bolivar, Quito, junio 2001.

13 Segun datos del ultimo censo, la poblacién afrodescendiente en el Ecuador
consta de 6% de la poblacién.

14 Mi colega Edizon Leén se ha referido a eso como “doble colonialidad” (con-
versaciones personales, 18 de junio de 2004). Es decir, la colonialidad ejercida
por la sociedad dominante blanco-mestiza como también la ejercida por el
movimiento indigena, lo que produce en esencia en el contexto andino, la
doble conciencia de la que hablé DuBois, aunque en un contexto muy distin-
to. El hecho de que el reconocimiento de los indigenas como seres humanos,
tanto en el Ecuador como en la regién andina, fue a costa de los descendientes
africanos y de que la esclavitud negra tenfa como motivo principal salvar los
indigenas (como “gente”) de la exterminacién, marca una historia que siempre
ha posicionado a los indigenas encima de negros en las escalas de clasifica-
cién social. Una historia que para los pueblos afros ha significado una lucha
continua con el racismo y la racializacién, como también para la existencia
como seres humanos al frente de esta doble colonialidad.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 189

ciones estatales y sociales (una forma de descolonializacién de lo de
afuera), para los pueblos afros el proceso es mas bien desde aden-
tro: la afirmacién, el fortalecimiento y la descolonializacién “casa
adentro” como paso necesario y anterior a lo de afuera. Como afir-
ma Juan Garcfa, es “despertar el sentido de pertenencia de ser negro
(...) y retomar el poder vital necesario para ponernos en términos
iguales””®. El hecho de que esta afirmacion y fortalecimiento incluyen
la recuperacién y reconstrucciéon de memoria y conocimiento colecti-
vos (Garcia, 2003b y Ledn, 2003), incluyendo lo que hemos llamado
“pensamiento cimarrén” (Walsh y Ledn, en prensa)'®, revela la opera-
cién de una interculturalidad epistémica que también esta ligada, aun-
que en forma diferente, a procesos de transformacién social y politi-
ca. Aqui incluye la necesidad de reconocer y visibilizar conflictos
racializados entre grupos, incluyendo indigenas y negros'’, como paso
anterior al trabajo “casa afuera”. El sitio principal para este trabajo se
encuentra en los esfuerzos comunitarios de desarrollar una educaciéon
afro-orientada, lo que se refiere como etnoeducacion.

El proceso y el proyecto de interculturalidad, entonces, no se limitan
a interrelaciones. También se extienden a la afirmacién y el fortaleci-
miento de lo propio, de lo que ha sido subalternizado y/o negado por
la colonialidad. Esta afirmacién y fortalecimiento no pueden ser en-
tendidos dentro de los marcos de politicas identitarias o de relativismo
cultural cuyos referentes conceptuales son occidentales. Mas bien, su
comprension esta en las politicas de diferencia geopoliticamente cons-
tituidas en esta parte del mundo y cuyas bases se encuentran en el

15 Comentarios en el Taller sobre Etnoeducacion, Universidad Andina Simén Bo-
livar, Quito, 22 de febrero 2001.

16 Nuestro uso de “cimarrén” aqui no tiene su enfoque en el sentido de fugitivo
del término sino en su sentido vivido de existencia, es decir, en la recupera-
cién y reconstruccién de existencia, libertad y liberacién en el presente, pero
en conversaciéon con los ancestros. Significa un pensamiento politica y
culturalmente subversivo (un pensamiento que, en conversaciéon con Nelson
Maldonado-Torres, tiene una actitud de-colonial) que confronta la no-existen-
cia de la doble colonialidad, asi trabajando hacia la “descolonialidad”.

17 Véase, por ejemplo, Papd Roncin. Historia de vida, Juan Garcia Salazar (comp.).
Quito: Fondo Documental Afro-Andino, Universidad Andina Simén Bolivar, 2003a.



190 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

nudo complejo de la modernidad/colonialidad® (incluyendo su rela-
cién a la esclavizacién negra como fue diferencialmente vivida en la
region andina), y en la relaciéon entretejida que este nudo crea con
relacién al ser-pensamiento-accién, lo que Fanon ha llamado la di-
mension accional, subjetiva y situada del ser humano (Gordon, 1995).
Aqui, la diferencia tiene un sentido mas profundo que el indicado por
la “diferencia colonial” como ha sido descrito por Mignolo. Hace refe-
rencia a lo que existi6 antes de la colonializacién y de la esclavitud: a
la libertad de existencia de los africanos, entrelazada en una compleja
red espiritual donde la vida fue gobernada, en gran parte, por la
relacién intima con los ancestros. Para los descendientes africanos,
hoy en dia y particularmente en el contexto ecuatoriano, la diferencia
tiene que ver con la reconstruccidon de esta ancestralidad, con una
recuperaciéon de y una atencién a los mandatos de los ancestros trans-
mitidos por medio de los ancianos. En este sentido, la diferencia no es
tanto una apuesta de resistencia, sino una apuesta de (re)construccion.
Aqui hago referencia a la (re)construccion de la dimension situada del
ser humano que el colonialismo, la esclavitud y la continua colonialidad
del ser han intentado destruir: la (re)construccion de un sentido colec-
tivo de pertenencia y de ser que hace alianza con los que vinieron
antes. En este sentido, vale la pena hablar adicionalmente sobre la
colonialidad de la naturaleza, ésa entendida como la dicotomia im-
puesta entre naturaleza y sociedad y la ruptura que promueve entre los
mundos biofisicos, humanos y supernaturales (espirituales). Es en el
enlace entre la colonialidad del poder, saber, ser y naturaleza que las
actuales luchas decoloniales de las comunidades afros tanto en Ecua-
dor como en Colombia asumen mayor significado'.

18 Como anota Bogues (2003: 2), “Lo que muchas veces es elido es que el marco
amplio para la emergencia de la modernidad se encuentra en el ascenso de la
esclavitud racial, el colonialismo y nuevas formas de imperio”.

19 Véase Catherine Walsh, Edizén Leén y Eduardo Restrepo, “Procesos organizativos
y politicas culturales de los pueblos negros en Colombia y Ecuador”, Tablero,
Bogota, Convenio Andrés Bello, 2005b y Catherine Walsh, Edizén Leén y Eduar-
do Restrepo, “Movimientos sociales afro y politicas de identidad en Colombia
y Ecuador”, en Siete cdtedras para la integracion. La universidad y los procesos
de investigacion social, Bogota; Convenio Andrés Bello, 2005a.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 191

Los afroecuatorianos estan as{ involucrados en la construccién de
un pensamiento y una praxis “otros” que rearticulan y reconstruyen
complejas concepciones metafisicas y culturales e interpretaciones
de la realidad, incluyendo nuevos usos de la ancestralidad que dan
al conocimiento, al ser, a la naturaleza y a la accién social una fuer-
za historica. Su interés no es “abrir” el pensamiento eurocéntrico
moderno® o, como argumento a continuacién, contribuir a nocio-
nes de una sociedad multicultural. Mas bien, es solidificar una 16gi-
ca “otra” de pensamiento, reflexiéon y accion desde la diferencia,
una légica que tiene utilidad sociopolitica e intelectual, incluyendo
una utilidad en términos de los sentidos de pertenencia y del ser.
Dicho de otra manera, es el uso sociopolitico, intelectual y existencial
de esta praxis y pensamiento otros el que les permite a los
afroecuatorianos posicionarse estratégicamente desde s« diferencia
(colonial y ancestral) con relacién a la sociedad dominante, pero
también con relaciéon a los indigenas. Tales procesos representan
pasos cruciales en confrontar los asuntos vividos de existencia y en
construir proyectos de interculturalidad que son intelectuales, politi-
cos y éticos, proyectos que intentan confrontar la doble colonialidad
mencionada aqui, trabajando hacia una descolonializacién de uno
mismo y, a la vez y mds especificamente, hacia una decolonialidad
del poder, saber y ser, como también de naturaleza.

Interculturalidad, multiculturalismo y diferencia colonial

Después de haber comprendido las construcciones conceptuales de
la interculturalidad, la distincién con el multiculturalismo es vital. Lo
es tanto para el pensamiento dentro de nuestro proyecto de la mo-
dernidad/colonialidad como para pensar y actuar hacia un futuro
que ofrezca alternativas al capitalismo, especialmente a su mads re-

20 Aunque no esta dentro del enfoque de este articulo, es también importante
considerar cémo este proyecto politico de unos pensamiento y praxis “otros”
desafia la modernidad, permitiendo alternativas a la modernidad como ha sido
concebida en su forma dominante eurocéntrica. De manera similar, también es
importante considerar qué ofrece el proyecto de la interculturalidad, en la
forma como esta entendida aqui, al proyecto de la transmodernidad.



192 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

cientes formaciones neoliberales. Mignolo sugiere que la dificultad
para comprender la diferencia entre estas dos palabras “sefiala una
de las dificultades del monotopismo en el pensamiento moderno: la
imposibilidad de pensar fuera de las categorfas de la modernidad, y
de no ser capaz de comprender la importancia de la geopolitica del
conocimiento y del lugar de enunciacién epistémico, politico y éti-
co” (en Walsh, 2002a, 25).

Por lo tanto, la interculturalidad forma parte de ese pensamiento
“otro” que es construido desde la particularidad de lugares politicos
de enunciacién (por ejemplo, los movimientos indigenas vy
afrodescendientes); un pensamiento que contrasta con aquel que
encierra el concepto de multiculturalidad, la légica y la significacién
de aquello que por ser pensados desde “arriba”, tiende a sostener
los intereses hegemoénicos y mantener los centros del poder. Ade-
mads, esto es as{ precisamente porque es la dominancia de este ulti-
mo pensamiento la que lleva a que la interculturalidad y la
multiculturalidad sean empleadas a menudo por el Estado y por los
sectores blanco-mestizos como términos sinénimos, que derivan mas
de las concepciones globales occidentales que de las luchas
sociohistéricas y de las demandas y propuestas subalternas. En si,
los términos por si mismos instalan y hacen visible una geopolitica
del conocimiento que tiende a hacer despreciar y a oscurecer las
historias locales a la vez que autoriza un sentido “universal” de las
sociedades multiculturales y del mundo multicultural.

En su uso dominante, no sélo en Ecuador sino en la regién andina,
ambos términos basicamente refieren a la diversidad de la sociedad y
a la necesidad de mantener la unidad —/a wnidad en la diversidad.
En la practica, ha significado en los afios recientes una concesién
hacia la diversidad en el “uni” o Estado-nacién singular —/a diversi-
dad en la unidad (Walsh, 2002c). Como Muyolema puntualiza, esta
concesion a la otredad se circunscribe a la insularidad del orden na-
cional, dejando incuestionadas las bases ideoldgicas de la nacién. El
reconocimiento —en un numero importante de constituciones latinoa-
mericanas en la época de los noventa— de la naturaleza multi o
pluricultural de las sociedades es demostrativo de esta orientacion, como
asi también la inclusién de la interculturalidad en las reformas educati-



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 193

vas de Perd, Bolivia y Ecuador como un criterio transversal; una inclu-
siébn que, en esencia, signific6 un poco menos que las minimas (y a
menudo estereotipadas) consideraciones hacia la diversidad étnica®.

La significacion practica de este problema, particularmente en edu-
cacién, puede observarse en una cantidad de esferas incluidas, por
ejemplo, la produccién de textos escolares, la formaciéon de maes-
tros y las curriculas usadas en las escuelas. Bajo el pretexto de
“interculturalidad”, las editoriales de libros escolares se meten en
una politica de representacién que incorpora mas imagenes de indi-
genas y de los pueblos negros, incorporacién que sélo sirve para
reforzar estereotipos y los procesos coloniales de racializacién®. En
la formaciéon docente, la discusién sobre la interculturalidad se en-
cuentra en general limitada —si existe— al tratamiento antropolégico
de la tradicién folklorica. En el aula, la aplicacién es marginal al
maximo. Como explicé recientemente Barbarita Lara, la rectora
afroecuatoriana de un colegio del Valle del Chota —un colegio con
una poblacién estudiantil negra; pero con una mayoria docente blan-
co-mestiza (la Gnica rectora negra en una regiéon principalmente
negra)— “interculturalidad” es el término que los docentes mestizos
emplean como una justificacién para sus practicas de exclusiéon o de
tratamiento superficial de la historia, el conocimiento y la cultura
negros. “Ellos usan ‘interculturalidad’ como un argumento contra la
etnoeducacién o cursos especificos enfocados en la recuperaciéon
de nuestro conocimiento, sosteniendo que mientras el curriculo puede
incorporar elementos de la practica local, esta incorporacién no debe

21 Para una discusién sobre las problematicas de la interculturalidad en las refor-
mas educativas, véase Walsh, “Politicas y significados conflictivos”, Nueva So-
ciedad 165, enero-febrero 2000, 121-133. También vale la pena considerar su
uso muchas veces hegeménico dentro de la Catedra de Estudios Afroco-
lombianos, tema de debate y discusion en el Primer Seminario Internacional
Etnoeducacion, Multiculturalismo e Interculturalidad, que se llevé a cabo en
Bogota del 2 al 4 de noviembre de 2005.

22 Para una excelente discusién de este problema, cfr. S. Granda, Textos escolares
¢ interculturalidad. 1a representacion de la diversidad cultural ecnatoriana,
Quito, Universidad Andina Simén Bolivar, 2004.



194 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

restar valor de la ciencia y conocimiento “real”®. Este ejemplo sefia-
la claramente las tensiones y sacudimientos sociales, politicos,
epistémicos y raciales que sostienen las configuraciones concep-
tuales y las practicas asociadas con la interculturalidad, del mismo
modo con que las tendencias hegemodnicas trabajan para diluir el
caracter y la légica “otros” convirtiéndola en nada distinta del
multiculturalismo liberal.

Es mas, la falta de una clara distincién entre los términos se ha
vuelto mds complicada en Ecuador con la reforma constitucional
de 1998, en la que el Estado asume la responsabilidad de “promo-
ver la interculturalidad inspirada en sus politicas e integrada a sus
instituciones en concordancia con los principios de equidad e igual-
dad de las culturas”. Como sefalé en otra oportunidad, este uso
intencional de interculturalidad es una parte constitutiva de las
estrategias del Estado (Walsh, 2002b y 2002d). Mas que una simple
sinonimia terminoldgica, refleja un esfuerzo por incorporar las
demandas y el discurso subalternos “dentro” del aparato estatal.
Una estrategia que, desde 1990 y en respuesta a la agencia emer-
gente del movimiento indigena y los logros indigenas y afros en el
campo de derechos colectivos (1998), ha tenido como objetivo
una politica de incorporaciéon y divisién, disefiada para “no sim-
plemente diluir la fuerza de oposicién sino principalmente hacerlo
con el objeto de asegurar la implementacién de un modelo
neoliberal” (Walsh, 2002b: 198). Por esta razén, y como vengo
acordando con Mignolo, el discurso de la interculturalidad es cada
vez mas utilizado por el Estado y por las agencias multilaterales
como un nuevo “artilugio” del mercado.

Al asumir la interculturalidad dentro de la politica y el discurso del
Estado, y de modo similar dentro del discurso y las politicas de las
instituciones multilaterales como el Banco Mundial, su fundamental
significacién transformativa tal como es concebida por los movi-
mientos indigenas es debilitada y cooptada. Similar paralelismo es

23 Conversaciones personales con Barbarita Lara, La Concepcién, Valle del Chota,
11 de octubre 2003.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 195

observable en las reformas educativas en Ecuador y Bolivia, que
hacen referencia a los legados coloniales, aparentando que tales
legados estan siendo rectificados en la nueva diversidad politica del
Estado. Pareciera que todo lo que aca venimos testimoniando no es
otra cosa que la integraciéon dentro de los paradigmas hegemonicos
de conceptos originalmente concebidos por los grupos
subalternizados como indicadores de la diferencia colonial, vacian-
dolos de su oposicién politica, ética y epistémica. El reconocimiento
de y la tolerancia hacia los otros que el paradigma multicultural
promete, no so6lo mantiene la permanencia de la inequidad social,
sino que deja intactas las estructuras sociales e institucionales que
construyen, reproducen y mantienen estas inequidades. El proble-
ma, entonces, no se presenta simplemente con las politicas del
multiculturalismo como un nuevo paradigma dominante en la re-
gién y en el globo, sino con la manera en que estas politicas ofus-
can tanto la subalternidad colonial como las consecuencias de la
diferencia colonial, incluyendo lo que Mignolo (2003) ha designado
el racismo epistémico de la modernidad.

Cada una de estas cuestiones es aplicable a las disciplinas académi-
“apertura” del campo de la filosoffa, por ejemplo,
para incluir o incorporar a los “otros” (otras culturas, otros conoci-
mientos), referida como “filosofia intercultural” por intelectuales la-

cas. La reciente

tinoamericanos como Fornet-Betancourt, Roig, Turbino y otros pa-
rece, en esencia, no ser nada mas que una manifestacion de un
nuevo multiculturalismo disciplinario, por el simple hecho de que
no promueve ningun cambio radical en la estructura y sistema
eurocéntricos y blanco/blanco-mestizo de pensamiento. En vez de
impulsar un didlogo de pensamiento diferencialmente localizado y
el reconocimiento de que la filosoffa, como otras disciplinas, ha
perpetuado la diferencia colonial epistémica, esta “filosofia
intercultural” sélo promueve la inclusién vacia de “lugar politico”.
Dicho de otro modo, lleva a cabo una semblanza de la inclusién
mientras, en la practica, realiza una exclusién —de indigenas y afros
(pero también de mujeres, campesinos y otros grupos historicamen-
te subalternizados), como sujetos con una agencia y critica epistémica,
politica y cultural y con un pensamiento que difiere radicalmente en
su logica y en su fundacién sociohistérica y politica de la de los



196 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

filésofos blanco y blanco-mestizos, de base eurocéntrica, que pro-
pone un “dialogo intercultural” que permite nada menos que un
“descubrimiento de América en toda su variedad y diversidad”
(Fornet-Betancourt, 2002, 131)*

En contraste con este uso por las disciplinas y el Estado, la
interculturalidad tal como es concebida por el movimiento indigena
introduce el juego de la diferencia colonial que el concepto de
multiculturalidad esconde. Como Mignolo sefiala claramente:

Por eso, cuando la palabra interculturalidad la emplea el Estado en
el discurso oficial, el sentido es equivalente a “multiculturalidad”. El
Estado quiere ser Znc/usivo, reformador, para mantener la ideologia
neoliberal y la primacia del mercado. Pero, en todo caso, es impor-
tante reconocer las reformas que se pueden realizar a través de las
politicas de Estado. En cambio el proyecto intercultural en el dis-
curso de los movimientos indigenas esta diciendo otra cosa, esta
proponiendo una fransformacidn. No esta pidiendo el reconoci-
miento y la inclusiéon en un Estado que reproduce la ideologia
neoliberal y el colonialismo interno, sino que estda reclamando la
necesidad de que el Estado reconozca la diferencia colonial (ética,
politica y epistémica). Esta pidiendo que se reconozca la participa-
ciéon de los indigenas en el Estado, la intervencion en paridad y
reconociendo la diferencia actual de poder —esto es la diferencia
colonial y la colonialidad del poder todavia existente— de los indi-
genas en la transformacién del Estado y, por cierto, de la educa-
cion, la economia, la ley (en Walsh, 2002a: 20).

24 En contraste con esta “filosoffa intercultural” promovida por pensadores blancos
y blanco-mestizos, algunos filésofos afrocaribeflos han empezado a introducir
nuevos paradigmas al campo, impulsando un re-pensar de lo que es entendida
en si misma como “filosoffa”, y su relacién con el pensamiento y los asuntos
vividos de existencia (Bogues, 2003; Henry, 2000; Gordon, 2000; y Maldonado-
Torres, 2004a). Esto también fue enfoque central del reciente seminario “Mapping
the Decolonial Turn. Post/Trans-Continental Inventions in Philosophy, Theory,
and Critique”, University of California Berkeley, abril 21-23 de 2005. También
ver mi ponencia “’Other’ Knowledges, ‘Other’ Critiques. Reflections on the Politics
and Practices of Philosophy and De-coloniality in the ‘Other’ America”.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 197

Al comprender la interculturalidad desde la perspectiva de la dife-
rencia colonial, se introduce de entrada la dimensién del poder que
generalmente es olvidada en las discusiones relativistas de la dife-
rencia cultural (Escobar, 2003) y en el tratamiento de orientacién
liberal de la diversidad étnica y cultural que el multiculturalismo,
particularmente en sus versiones oficial y académica, sostiene. Por
otra parte, y tomada en conjunto, la interculturalidad y la diferencia
colonial son concebidas desde y comprendidas no por su caracter
descriptivo —de identidad politica o particularismos (minoritarios)
(en el sentido de Zizek) sino mas bien como indicativa de una rea-
lidad estructural histérica y sociopolitica necesitada de descoloniza-
cién y transformaciéon. Por lo tanto, denota y requiere una accién
transformadora, una accién que no se limite a la esfera de lo politico
sino que infiltre a los sistemas del pensamiento y del ser®.

La dimensién “otra” de la interculturalidad: descolonizacion,
descolonialidad y transformaciones socio-politicas

Si bien el movimiento no usa los términos diferencia colonial o
colonialidad del poder (ni citan a Mignolo y Quijano), tiene muy en
claro que su discurso, pensamiento y practica derivan de la experiencia
del colonialismo y las continuas manifestaciones de colonialidad, lo
que Luis Macas® llama el “problema estructural de la tara colonial”?’.
Esto quiere decir que el proyecto social, politico y epistémico del mo-
vimiento se origina alli, aportando evidencia sobre las condiciones co-
loniales del presente a través de una politica de descolonializacién
dentro de la cual la interculturalidad ocupa un rol céntrico.

25 Tal relacién recuerda la atencién que puso Fanon al cuerpo vivo como punto
de accién o agente. “Cuando Fanon habla de agente o actor o conciencia, ¢l
quiere decir los individuos concretos que encontramos en la experiencia coti-
diana (Gordon, 1995: 49).

26 Lider indigena, actual presidente de la CONAIE, y rector de la Universidad
Intercultural, ex diputado nacional y ex Ministro de Agricultura (en el gobierno
de alianza indigena-militar de Lucio Gutiérrez, enero a agosto de 2003). Entre-
vista: agosto, 2001.

27 Para una discusién del uso del movimiento de conceptos y discursos relacio-
nados con la colonialidad, particularmente con relacién a las politicas de
descolonializacién, véase Walsh, 2005.



198 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

En una forma distinta, los afroecuatorianos estan involucrados en
procesos que derivan de la particularidad de una dimensién del ser
que es accional, subjetiva y situada (Fanon citado por Gordon 1995),
y que encuentra su base en las experiencias entretejidas y vividas de
la esclavizacion y el colonialismo; es decir, en su diferencia ances-
tral y colonial. Pero mientras que los procesos afros también son
guiados por el proyecto amplio de la interculturalidad, su compren-
si6on y el uso de la interculturalidad son distintos. Para los afros, el
fortalecimiento de lo propio es precursor necesario para cualquier
amplio proyecto social. Y mientras que, tanto en el caso afro como
indigena, la diferencia colonial es el punto de partida para la cons-
truccion de la interculturalidad (marcando asi una clara diferencia
con el discurso de la interculturalidad que proviene del Estado o de
otras instituciones hegemonicas), esta diferencia colonial tiene que
ser comprendida por su heterogeneidad de esencia y de construc-
cién. Dicho de otra manera, la diferencia colonial afro tiene su par-
ticularidad con relaciéon a la diferencia colonial indigena.

No obstante, lo que es importante destacar aqui es no solamente lo que
el concepto de diferencia colonial ofrece a la interculturalidad sino lo
que el concepto y la practica de la interculturalidad aportan a las cons-
trucciones de la diferencia colonial y a la colonialidad del poder. En
esencia, la interculturalidad es el proceso y proyecto “otro” de existen-
cia que cuestiona y desaffa la colonialidad del poder, mientras que, al
mismo tiempo, hace visible el problema de la diferencia colonial. Al
anadir una dimensién “otra” epistemoldgica y de existencia a estos
conceptos —una dimensién concebida en relacién con y a través de
verdaderas experiencias de subalternizacién promulgadas por la
colonialidad— la interculturalidad ofrece un camino para pensar desde
la diferencia hacia la descolonizacion, la descolonialidad y la construc-
cién y constitucion de una sociedad radicalmente distinta. El hecho de
que este pensamiento no transciende simplemente la diferencia colo-
nial sino que la visibiliza y rearticula en nuevas politicas de la subjetivi-
dad y una légica diferente, es critico por el desafio que presenta a la
colonialidad del poder y al sistema mundo moderno/colonial.

Desde 1990 el movimiento indigena ha hecho evidente en forma
cada vez mas creciente su estrategia de visibilizaciéon y rearticula-



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 199

cion de la diferencia colonial, aunque estas estrategias se fueron
modificando en el tiempo. Las grandes movilizaciones desde 1990,
por ejemplo, visibilizaron y construyeron una politica étnica de re-
sistencia con demandas de cardcter étnico-identitario, alterando asi
la percepcién generalizada sobre los pueblos indigenas considera-
dos campesinos rurales y peones hacia una percepcién diferente
por la que se los percibe como actores sociales y politicos. Tal cam-
bio proveyé las bases para el fortalecimiento sociopolitico y
organizativo del movimiento a nivel local y nacional y, a la vez, un
nuevo reconocimiento publico, un reconocimiento que también es-
timulé temor y desconfianza, especialmente entre los sectores mas
tradicionales de la sociedad, lo que es mds importante. En 1999, el
Ministro de Bienestar Social se refirié a la CONAIE como parte de un
proceso sin comparaciéon en la historia del pais (Walsh, 2002b). A
mediados de 1990, el protagonismo del movimiento llegé a ser una
espina clavada en el lado del gobierno, evidenciado més aun por el
derrocamiento indigena-popular de dos presidentes en menos de
cuatro afios. Con la formacion, a finales de 1995, del movimiento
politico Pachakutik —una alianza entre el movimiento y otros secto-
res progresistas— y la entrada de Pachakutik en las politicas electo-
rales en 1996, la visibilizacién y rearticulacién asumié nuevas for-
mas, especialmente al frente de la presencia, por la primera vez en
la historia, de diputados indigenas en el Congreso Nacional y la
explosién a nivel local de alcaldes, consejeros y prefecturas indige-
nas, todos representando la colectividad indigena y su proyecto
politico. La resistencia social ya no era suficiente; la estrategia ahora
fue la construcciéon de transformaciones.

Mientras que la agencia estratégica del movimiento indigena ecuatoria-
no ha servido como muestra importante para el resto de la regién, su
significado nacional se comprende mas aun cuando se ve con relacién
a la historia: el hecho, por ejemplo, de que durante 453 afos los pue-
blos indigenas tuvieron que vivir bajo un sistema de tutoria en el cual
los blancos o mestizos tenfan la autoridad de hablar por ellos y sélo fue
hasta 1978 (487 afos después de la invasién espafiola), que lograron
tener ciudadania a pesar de su habilidad de leer y escribir (Kowii,
2003). Al frente de esta historia, el desafio que el movimiento presenta
a la diferencia colonial y la colonialidad del poder queda claro.



200 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

De particular significado aqui es la manera como esta agencia marca
y construye un proyecto social, politico, ético y epistémico dentro
del cual la interculturalidad juega una posicién central, un proyecto
que no sélo trabaja en “contra” sino también “adentro” de los cen-
tros del poder, especificamente adentro de las estructuras e institu-
ciones del gobierno a niveles local y nacional. Hasta una época
reciente, la entrada en la politica electoral, por ejemplo, fue pensa-
da en mayor parte como una estrategia dirigida a la creacién de
“poderes locales alternativos”. Y ahora (2005), con 26 alcaldias alia-
das (la mayoria indigenas) trabajando desde 1996 como parte de
una red nacional de poderes alternativos, los avances hacia la
resignificacién de participacién, democracia y ciudadania ya son
evidentes. Ademas, por medio de la experiencia de parlamentos
populares, asambleas cantonales, mingas (trabajo colectivo) y pro-
cesos participativos hasta el nivel presupuestario, un numero cada
vez mas grande de municipios estd poniendo en prictica unas 16gi-
ca y practica “otras” de gobierno y poder local (como también de
modernidad), todas guiadas por el principio de la interculturalidad.
Como anotaron ciudadanos de uno de estos municipios, “son pro-
cesos desde los cuales ya no hay regreso”. Tales esfuerzos estin
construyendo un nuevo modelo y estructura del poder social “des-
de abajo”, que efectivamente pone en cuestion el marco moderno
neocolonial de democracia liberal representativa y sus pretensiones
de una ciudadania “universal”, ofreciendo asi posibilidades de otros
modos de pensar no solo sobre gobierno y organizaciéon social sino
también sobre modernidad”. Como ha argumentado el alcalde kichua
de Cotacachi, Auki Tituafia, estos esfuerzos también cuestionan:

28 Comentarios de ciudadanos de Cotacachi en un taller sobre interculturalidad y
politicas publicas, julio de 2002.

29 No esta dentro del ambito de este articulo entrar en discusiéon sobre si estos
procesos representan alternativas a la modernidad o modernidades alternati-
vas. No obstante, lo que si vale la pena anotar es el hecho de que estos
procesos si desafian definitivamente la operacién tradicional de la moderni-

a aciéndolo por medio de la visibilizacién de su otra cara —Ila colonialidad.
dad, h dolo p dio de 1 bil d t 1 1 lidad

n este sentido, uno podria especular su relacién con lo que Dusse ignolo
E t tido, pod pecul 1 lo que D 1, Mignol
y otros han llamado proyectos de la “transmodernidad”.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 201

La democracia representativa, al igual que las formas de organizacion
del Estado colonialista (...) caracterizadas por ser excesivamente
excluyentes, impositivas y corruptas; (lo que) han constituido instru-
mentos de dominacién de los terratenientes, empresarios y banque-
ros que controlan el poder politico, militar y econémico en el pafs.
Sus actores principales pertenecen a la etnia blanco-mestiza, la que
se ha encargado permanentemente de marcar diferencias raciales,

religiosas y socioculturales (Tituafa, 2000: 110).

Una filtracién atin mas compleja fue la supuesta alianza indigena-
militar del gobierno nacional de los primeros ocho meses de 2003
que, con la presencia de una mujer indigena como Ministra de Rela-
ciones Exteriores, de un lider histérico y ex presidente de la CONAIE
como Ministro de Agricultura y de lideres indigenas en las posicio-
nes de subsecretario de bienestar social y del banco estatal de desa-
rrollo, radicalmente puso en cuestiéon las categorfas y el pensamien-
to coloniales todavia presentes. Desde la perspectiva indigena, el
proyecto estaba enfocado a la transformacién del caracter y de la
practica del gobierno nacional desde adentro, trabajando hacia el
desarrollo del Estado Plurinacional que podria permitir el ejercicio
de los derechos de todos™. Es lo que otra lideresa definié como la
construccion de un pluralismo democratico y un “gobierno
intercultural” en el cual los pueblos indigenas (no como individuos
sino como representantes de una colectividad histérica y sociopolitica)
tendran un rol de equidad en los procesos de toma de decisiones,
en la politica y en los de gobernar “desde adentro™'.

Aunque obviamente no libre de contradicciones, controversias y
tensiones mayores, esta participacion directa del movimiento y sus
lideres dentro del Estado sirvié para avanzar en el pensamiento en

30 Comentarios de Luis Macas, entonces Ministro de Agricultura, E/ Comercio, 1
de enero 2003.

31 Comentarios de Lourdes Tiban, abogada y subsecretaria de entonces de bien-
estar social y desarrollo rural humano, en el coloquio “La participacién indige-
na en el gobierno”, organizado por el Instituto Cientifico de Culturas Indige-
nas-ICCI, Quito, 27 de marzo de 2003.



202 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

torno a la interculturalidad, haciendo claros los reales desafios y
dificultades de su aplicacién®. Este avance se evidencia en la publi-
cacion de Politicas para el plan de gobierno nacional (CONAIE, 2003)
en el cual la interculturalidad sirve como eje principal en los cam-
bios institucionales y estructurales hacia el Estado Plurinacional. Un
pensamiento que no parte de la ideologia estatal, sino de la diferen-
cia colonial. Esfuerzos iniciados por la Ministra de Relaciones Exte-
riores tendentes a repensar las politicas internacionales a partir de la
interculturalidad, incorporando los Ministerios de Agricultura, Edu-
cacién y Turismo fue un ejemplo claro de esta resignificacion.

Pensamiento fronterizo y/o posicionamiento critico
fronterizo

En este proceso, la interculturalidad ha llegado a ser la herramienta
conceptual que organiza la rearticulacién de la diferencia colonial y
las politicas de la subjetividad del movimiento y su pensamiento y
acciones en relacién al problema de la colonialidad del poder. Del
mismo modo, es la subalternizacién propagada por la diferencia
colonial y la colonialidad del poder la que cre6 (y continta crean-
do) las condiciones para el proyecto de interculturalidad, tanto para
los pueblos indigenas como para los pueblos afros. En este sentido,
los conceptos (de interculturalidad, diferencia colonial y colonialidad

32 El espacio aqui no permite una discusién sobre las contradicciones, controver-
sias y tensiones tanto dentro del movimiento indigena y Pachakutik como
también dentro del gobierno militar. Con relacién a esta experiencia y, en
general, es importante no idealizar el discurso y la practica del movimiento.
Tampoco es sugerir que realmente habfa una alianza. De hecho, el racismo de
sectores blanco-mestizos asumié nuevas formas y, a la vez, un etnocentrismo
indigena, entre algunos sectores indigenas, se hizo evidente. Con la decision
de Pachakutik en julio de 2003 de romper la “alianza” y salir del gobierno, las
posibilidades de una transformacién nacional desde “adentro” han sido repen-
sadas. En el congreso y evaluaciéon de Pachakutik luego de salir del gobierno,
la discusién se centré en la necesidad de refortalecer los esfuerzos a nivel
local, pero también en la necesidad de un nuevo radicalismo indigena para
enfrentar las tendencias cada vez mads derechistas del gobierno de Lucio
Gutiérrez. Sin embargo, el debilitamiento del movimiento como resultado de
esta experiencia todavia se evidencia (en 2005).



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 203

del poder) se encuentran inevitablemente interrelacionados. No obs-
tante, no es soélo la interconexién de los términos lo que acd nos
interesa, sino mas bien cémo estas interconexiones en la practica
facilitan una forma de “posicionamiento critico fronterizo” que es
epistémico, politico y ético en caracter, y que se orienta a la afirma-
cién de la diferencia y a la transformacién de las matrices coloniales
del poder. Es decir, un posicionamiento en términos tanto de pensa-
miento como de praxis que se mueve mas alla de las categorias
establecidas por el pensamiento eurocéntrico (mientras, al mismo
tiempo, incorpora estas categorias tanto desde espacios interiores
como exteriores), que parten desde una otredad —de la diferencia
de 1légica, de modernidad/colonialidad— y que se encuentra soste-
nida en las confrontaciones entre distintas concepciones de la socie-
dad, proponiendo reales alternativas.

La nocién de “posicionamiento critico fronterizo” radica en la con-
cepcién de pensamiento fronterizo de Mignolo —una forma “de
pensar de otro modo, moverse a través de ‘otra loégica’— en suma,
de cambiar los términos no sélo el contenido de la conversacion”

(2000: 69-70).

[Interculturalidad] es un buen ejemplo del potencial epistémico de una
epistemologia fronteriza. Una epistemologia que trabaja en el limite del
conocimiento indigena subordinado por la colonialidad del poder,
marginalizado por la diferencia colonial y el conocimiento occidental
trasladado a la perspectiva indigena del conocimiento y su concepcidon
politica y ética (en Walsh, 2002a: 27-28).

Para mi, el pensamiento fronterizo en la manera que propone
Mignolo, es la relacién entre conocimientos subalternizados y el
conocimiento universalizado por el mundo occidental. Es decir, el
pensamiento fronterizo es una practica que intenta mediar entre el
conocimiento y pensamiento construidos dentro de historias mo-
dernas coloniales —dentro de la modernidad/colonialidad— y co-
nocimientos locales ligados a la diferencia colonial (Mignolo, 2000).
El pensamiento fronterizo no deja a un lado, sino que entabla el
pensamiento dominante, poniéndolo en cuestién, contaminandolo
con otras historias y otros modos de pensar. Su proyecto, entonces,



204 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

es “abrir”, epistémicamente, el pensamiento eurocéntrico, un pro-
yecto un tanto diferente que el propuesto por el pensamiento “otro”;
es una practica que lleva el pensamiento “otro” a una dimensién
diferente en la ruta hacia la interculturalizacién del conocimiento,
una ruta que ya no es “casa adentro” sino “casa afuera”.

Pero mientras que el pensamiento fronterizo alude a un encuentro
entre modos subalternizados y dominantes de pensar, las condicio-
nes en las cuales cada uno viene a la conversaciéon no son las mis-
mas. Mas bien, existe una verticalidad de relaciéon y de una sola via.
En esta practica y conceptualizacion, la agencia indigena o afro, por
ejemplo, trabaja desde las fronteras o intersticios de las dos légicas
de pensamiento (lo propio y lo dominante), permitiendo asi por lo
menos en los casos indigena y afro, romper con la hegemonia del
eurocentrismo como unica perspectiva epistemolégica. Lo que rara
vez podemos observar, en cambio, es una direccionalidad reversa:
blancos o blanco-mestizos abriendo los modos dominantes del co-
nocimiento al pensamiento indigena o afro®. Pero también existe
otro obstiaculo que no deberfamos olvidar: el problema de la fronte-
ra misma; generalmente no estamos hablando de bordes multiples
aqui (incluyendo la posibilidad de otros Occidentes), sino una sola
frontera occidental predeterminada. Por estas razones, el pensamiento
fronterizo en si solo no transforma el conocimiento o las relaciones
sociales, no obstante, por el hecho de que permite imaginar alterna-
tivas al universalismo y la totalidad, como anota Mignolo (2001: 11).

En este sentido, el posicionamiento critico fronterizo lleva al pensa-
miento fronterizo a otro nivel (Figura 3), poniendo en debate cuestio-
nes, por ejemplo, sobre la construccién de fronteras (incluyendo la
multiplicidad de las fronteras mismas), la direccionalidad y conflictividad
de relaciones y las condiciones en las cuales diferentes actores y co-
nocimientos llegan a la conversacién. Apunta a la capacidad de nego-
ciar, transgredir y afectar desde lo propio, es decir, desde el “lugar” de
los pueblos afros o indigenas, por ejemplo, y desde los términos que

33 No obstante, un contra-ejemplo podria ser el mismo proyecto de la moderni-

dad/colonialidad.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 205

Cuestionar
Relaciones Colonialidad del
del poder dominante  poder saber y ser

Reconocer y
fortalecer
lo propio

= Identidades
= Diferencia (colonial)

= Pensamiento propio
= Pensamiento “otro”

, Nuevas
DESCOLONIALIZACION ~ condiciones DESCOLONIALIDAD
sociales de
poder, saber,
ser y naturaleza
Transformar Construir/Crear
(Relaciones, estructuras, -— (modos otros de

instituciones,

Al poder, saber, ser)
conocimientos)

Posicionamiento
critico fronterizo

\ 4 v

Pensamiento Relacionar Pensamiento
fronterizo Lo p.rOp'O y otros
lo dlfirente
L X

FIGURA 3



206 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ellos mismos ponen para la conversacién™. Esfuerzos como Amawtay
Wasi o la etnoeducacién afro para establecer espacios epistémicos o
centros del pensamiento “otro” demuestran un posicionamiento criti-
co fronterizo porque ofrecen la posibilidad de poner conocimientos y
cosmologias “otras” en dialogo critico entre ellos y con los conoci-
mientos y formas de pensar tipicamente asociados con el mundo
occidental”. En estos casos, el punto de referencia y de partida no es
el conocimiento eurocéntrico en si (o la necesidad de afectar este
conocimiento). Mas bien, es el deseo de construir posibilidades de
pensar desde posicionalidades situadas y subjetivas, hacia encuentros
intersubjetivos de multiple direccién que tratan de “dialogar con”, asi
dando la vuelta a las subalternizaciones histéricas y promoviendo
una incorporaciéon de otro modo.

Es esta reformulacién de conocimiento —conocimiento en didlogo
con otros conocimientos— la que abre perspectivas nuevas para el
orden geopolitico de produccién de conocimiento (Mignolo, 2000).
Pero mas que poner conocimientos en dialogo, lo que sugieren esta
reformulacién y perspectiva es una relaciéon epistemoldgica diferen-
te, una relacién que intencionalmente permite posicionar estos co-
nocimientos (y sus logicas, sus modos de pensar y sus pensantes)
desde una postura social, politica y ética y con la meta o el proyecto
de transformacién. Asi, por ejemplo, en Amawtay Wasi pero tam-
bién en el proyecto politico continuo del movimiento indigena con
relacién a otras esferas, podemos evidenciar un pensamiento y po-
sicionamiento critico fronterizo que trastornan la universalidad de
conceptos como conocimiento, Estado y poder, que afirman pers-
pectivas indigenas y que trabajan en los limites de perspectivas indi-
genas y no-indigenas, alentando una “interculturalizaciéon”. Hablar
de un “posicionamiento fronterizo critico”, entonces, significa reco-

34 Por lo tanto, hace recordar lo que Gramsci refirié como la “guerra de posicio-
nes”, una lucha de posicionalidades que, como ha anotado Hall (1996), ha
tenido en los ultimos aflos un rol importante en las politicas negras y, pode-
mos agregar, también en la politica del movimiento indigena ecuatoriano.

35 Estos “lugares epistémicos” representan iniciativas locales a teorizar criticamente
desde la practica social, procesos distintos a lo que hacen los académicos

cuando intentan aplicar la teoria critica « la practica.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 207

nocer la capacidad de movimientos sociales-étnicos a entrar en/
trabajar dentro y entre los espacios sociales, politicos, epistemologicos
anteriormente negados y reconceptualizar estos espacios con mane-
ras que ponen en cuestiéon la persistente re-colonialidad del poder,
del saber y del ser con miras hacia la creaciéon de una civilizaciéon
alternativa; un tipo de confrontacién estratégica con las condiciones
subalternizantes establecidas por la colonialidad misma.

Aqui la utilizacién de la palabra “critico” es clave porque hace
posicionar todos los conocimientos (no solamente los conocimien-
tos locales, subalternos u “otros”) como construcciones sociales. Pero
también es clave porque apunta hacia las luchas en, entre y alrede-
dor de conocimientos, luchas para el control de significado, luchas
que no ocurren sélo a nivel de teorfa, sino en los contextos vividos
de sujetos cuya agencia es necesariamente enraizada en una red
compleja de relaciones del poder (Walsh, 20006). Por lo tanto, hablar
de transformacion en las esferas sociales, politicas, epistémicas y del
ser, requiere poner atenciéon no sélo al pensamiento “otro” o fronte-
rizo, sino, y mas importante aun, a nuevas condiciones sociales del
poder, conocimiento y ser que tienen sus bases en una intercul-
turalizacién critica de estructuras, instituciones, relaciones y de for-
mas del saber, a un nuevo poder, proyecto y condicién que no
simplemente combina, relaciona o incluye sino que mas bien re-
piensa y reconstruye estas estructuras, instituciones relaciones y
conocimientos desde la diferencia misma, en todas sus multiples
posicionalidades, conflictividades y manifestaciones. En este senti-
do, lo que propone la interculturalidad desde una perspectiva
epistémica y critica es un repensamiento y re-construcciéon de lo
que entendemos por “teoria critica”.

Conclusiéon

En su presentaciéon de los elementos claves del programa de investi-
gaciéon de modernidad/colonialidad, Arturo Escobar (2003) argumen-
ta por la necesidad dentro del programa de tomar en serio la fuerza
epistémica de historias locales y de pensar la teoria por medio de la
praxis politica de grupos subalternos. Y aunque eso es lo que he
intentado hacer aqui, también mi intencién ha sido ir mas alla de esta



208 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

propuesta, poniendo atencién no sélo a la manera en que grupos
subalternos “actian” sino también a la manera como construyen teo-
rfa —teoria entendida como situada, con actores, historias, territorio y
lugar, todo marcado por el horizonte colonial de la modernidad y por
la colonialidad del poder, del saber y del ser que este horizonte ha
construido y perpetuado. En este sentido, mi interés ha sido eviden-
ciar la praxis politica de los movimientos indigenas y afros en Ecua-
dor con relacién a la interculturalidad y, a la vez y mas importante
aun, la capacidad de los movimientos de teorizar su propia practica.
Es en este proceso de la construccién de la interculturalidad como
concepto, principio ideolégico, proceso y proyecto cuyo nucleo o
corazén es la transformaciéon de pensamiento (tanto de pensamiento
propio como pensamiento de los otros) y la transformacién de la
sociedad, que los movimientos revelan su propia capacidad de “to-
mar en serio la fuerza epistémica de historias locales y pensar teoria
por medio de la praxis politica”, capacidades que, como ellos aclaran,
no son soélo de los académicos.

Por lo tanto, interculturalidad sefiala y significa una logica, un pen-
samiento y una practica que trascienden las limitaciones e imagina-
rios tanto del pensamiento occidental como del multiculturalismo (y
de politicas identitarias). Como afirmé al inicio del articulo, la
interculturalidad sefala y significa la construccién de conocimientos
“otros”, de una practica politica, poder social y sociedad “otros”, y
una forma “otra” de pensar sobre y actuar con relacién a y en contra
de la modernidad/colonialidad; en esencia, es un paradigma “otro”.
Estas légica, practica y pensamiento que pueden ser entendidos
como insurgentes y subversivos tanto por su significado estratégico
como por su manera de marcar y partir de la diferencia, no son
limitados al Ecuador. Mds bien, y como indica Mignolo:

Es importante subrayar que la interculturalidad como proyecto
epistémico, ético y politico desde la perspectiva indigena es una
manifestaciéon singular de lo que esta ocurriendo en otras partes del
mundo(...) Interculturalidad seria asi un nombre de un fenémeno
global cuyas caracteristicas dependen de las historias locales y de la
particular articulacién de la colonialidad del poder en Asia, Africa y
América Latina (en Walsh, 2002a: 28).



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 209

Poner la interculturalidad en diialogo con los conceptos de la
colonialidad del poder y de la diferencia colonial, como he intenta-
do aqui, es empezar a armar un pensamiento y posicionamiento
“otro” desde las fronteras (epistémicas, sociales, politicas y de sub-
jetividades) de la colonialidad misma. Son un pensamiento y posi-
cionamiento que se mueven dentro y fuera de los espacios y lugares
de enunciacién, de subjetividades y de agencias, simultaneamente
rompiendo, rearticulando y abriendo las légicas, las racionalidades,
los sistemas de clasificacién y las estructuras del poder que han sido
concebidos y usados en contra de los pueblos indigenas y negros.
Interculturalidad, en este sentido, significa un proceso de
descolonializacién que imagina un nuevo proyecto de sociedad y
una nueva condiciéon de saber, poder, naturaleza y ser y que orienta
estrategias y acciones para construirlo. No obstante, al hacer eso,
también indica algo mads: la necesidad de trabajar no sélo para la
descolonializacién sino en contra de la colonialidad, lo que he lla-
mado aqui “descolonialidad”. Por tanto, la interculturalidad hace
referencia a una lucha, a un proceso y a un proyecto siempre en
curso y continuo por naturaleza.

Con relacién al proyecto de pensamiento social y critico, las
implicaciones de esta configuracién conceptual son varias. Prime-
ro, interculturalidad como esta entendida aqui requiere una consi-
deraciéon acerca del lugar politico de enunciaciéon y la relacién
entre la subjetividad y agencia de este lugar y la fuerza epistémica
de los movimientos indigena y afros. Segundo, y en conversacién
con Escobar, la construccién conceptual de la interculturalidad hace
clara la necesidad de pensar teorfa por medio de la praxis politica
de grupos subalternos; no tratar estas historias, praxis y grupos
como objetos de estudio, sino de pensar coz (y no sobre) ellos.
Esta implicaciéon requiere una consideracién critica de nuestros
roles como intelectuales basados en la universidad, del significado
concreto de una actitud de-colonial (Maldonado-Torres, 2004b) y
de las relaciones y responsabilidades que tenemos con aquellos
sujetos para quienes un pensamiento “otro” no es una apuesta
te6érica sino un posicionamiento politico que tiene que ver con
asuntos reales de la vida: con asuntos de existencia, libertad, libe-
raciéon y sobrevivencia.



210 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Finalmente, la conceptualizacién de la interculturalidad que ha he-
cho el movimiento indigena y, en forma relacional, la atencién que
los afroecuatorianos, han puesto a la afirmacién de identidad y del
pensamiento propio y “otro”, presentan consideraciones importan-
tes en torno a la utilidad de conceptos en el pensamiento social y
critico. Al frente de la busqueda de herramientas conceptuales que
podrian aclarar la problemadtica de la modernidad/colonialidad pat-
ticularmente en relacién a América Latina, el asunto llega a ser uno
no sélo de conceptos per se, sino mas bien la manera como configu-
raciones conceptuales pueden ayudar a orientar, guiar y dirigir pro-
yectos politicos, éticos y epistémicos cuyo blanco es la transforma-
cion, la descolonializaciéon y la descolonialidad. Es decir, la manera
en que podrian construir por medio de esta subjetividad, agencia y
accion, la posibilidad de mundos de otro modo.

Bibliografia

Amawtay Wasi (2004). Documento base. Quito: Amawtay Wasi.

Bogues, Anthony (2003). Black Heretics Black Prophets. Radical Political
Intellectnals. NY: Routledge.

CONAIE (2003). Politicas para el Plan de Gobierno Nacional. El mandato de la
CONAIE. Quito: CONAIE.

CONAIE (1997). Proyecto Politico, Quito: CONAIE.

CONAIE (1994). Proyecto Politico, Quito: CONAIE.

CONAIE-ICCI (2003). “Amawtay Wasi”. Casa de la sabiduria. Universidad
Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos del Ecuador. Propuesta de ca-
mino sin camino. Quito: CONAIE-ICCI.

Dussel, Enrique (2001). Hacia una filosofia politica critica. Bilbao: Desclée de
Brouwer.

E! Comercio (2003). “G. Talahua tomd las riendas de Pachakutik”, October 21.

Escobar, Arturo (2003). “Worlds and Knowledges Otherwise: The Latin America
Modernity/Coloniality Research Program”, Paper presented at the Third
International Congress of Latinoamericanists in Europe, Amsterdam,
July 3-6.

Fanon, Frantz (1967). Black Skin, White Masks. NY: Grove.

Fornet-Betancourt, Raul (2002). “Filosofia e interculturalidad en América Latina:
Intento de introduccién no filoséfica”. En E/ discurso intercultural. Prolegd-
menos a una filosofia intercultural, Graciano Gonzalez R. Arnaiz (coord.).
Madrid: Biblioteca Nueva, 123-140.

Garcia Salazar, Juan (comp.) (2003a). Papa Roncin. Historia de vida. Quito: Fondo
Documental Afro-Andino, Universidad Andina Simén Bolivar.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 211

Garcia Salazar, Juan (comp.) (2003b). Guardianes de la tradicion. Compositores y
decimeros. Quito: Génesis.

Gordon, Lewis (2000). Existentia Africana. Understanding Africana Existential
Thought. NY: Routledge.

Gordon, Lewis. (1995). Fanon and the Crisis of the European Man. Essays on
Philosophy and the Human Sciences. NY: Routledge.

Granda, Sebastian (2002). Textos escolares e interculturalidad: La representaciin
de la diversidad cultural ecnatoriana, Tesis de Maestria, Quito: Universidad
Andina Simén Bolivar.

Hall, Stuart (1997). “The Spectacle of the ‘Other’. En Representation: Cultural
Representation and Signifying Practices, Stuart Hall (ed.). London: Sage.

Hall, Stuart (1996). “Gramsci’s Relevance for the Study of Race and Etnicity”. En
Stuart Hall. Critical Dialogues in Cultural Studies, David Morley and Kuan-
Hsing Chen (eds.). London: Routledge.

Henry, Paget (2000). Caliban’s Reason. Introducing Afro-Caribbean Philosophy.
NY: Routledge.

ICCI (2000). “La Universidad Intercultural”. Boletin ICCI-RIMAI 19 (Quito: Instituto

Cientifico de Culturas Indigenas): 4-9. http://icci.nativeweb.org

Khatibi, Abdelkebir (2001). “Maghreb plural”. En Capitalismo y geopolitica del co-
nocimiento. El enrocentrismo y la filosofia de la liberaciin en el debate inte-
lectnal contempordaneo, Walter Mignolo (comp.). Buenos Aires: Ediciones
del signo, 71-92.

Kowii, Ariruma (2003). “Democracia plural y politicas interculturales”. Exposicion
presentada en el curso Interculturalidad y politicas culturales, Universidad
Andina Simén Bolivar, Quito, marzo.

Leén, Edizon (2003). (Re)presentacidn de lo negro desde lo negro: prdcticas de
significacion para la construccidn de una memoria visual, Tesis de Maes-
tria, Quito: Universidad Andina Simén Bolivar.

Macas, Luis y Lozano, Alfredo (2001). “Reflexiones en torno al proceso coloniza-
dor y las caracteristicas de la educacién universitaria en el Ecuadot”. http://
uinpi.nativeweb.org/docs/macasl/macas1l.html

Maldonado-Torres, Nelson (2004a). “The Topology of Being and the Geopolitics
of Knowledge. Modernity, empire, coloniality”, Cizy 8:1, Abril, 29-56.

Maldonado-Torres, Nelson (2004b). Comments at the workshop Critical Theory
and  Decolonization,  Conversations  between  Eorocentered — Critigune  of
Modernity and the Modernity/ Coloniality Perspective in Latin/o/a Americas,
Duke University/UNC, May 30.

McCarthy, Cameron and Crichlow, Warren (eds.) (1993). Race, Identity, and
Representation in Education, NY: Routledge.

Mignolo, Walter (2003). “Prefacio a la edicién castellana e Introduccion”. Historias
locales /| diseiios  globales. Colonialidad, conocimientos subalternos y pensa-
miento fronterigo. Madrid: Akal, 2003, 19-110.

Mignolo, Walter (2000). Loca/ Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern
Knowledges, and Border Thinking. Princeton: Princeton University Press.



212 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Muyolema, Armando (2001). “De la ‘cuestién indigena’ a lo ‘indigena’ como
cuestionamiento. Hacfa una critica del latinoamericanismo, el indigenismo y
el mestiz(o)aje”. En Convergencia de tiempos. Estudios subalternos | contex-
tos  latinoamericanos estado, cultura, subalternidad, 1. Rodriguez (ed).
Amsterdam: Rodopi, 365-380.

Rivera Cusicanqui, Silvia (1993). “La raiz: colonizadores y colonizados”. En Xavier
Alb6 y Raudl Barrios (coords). Violencias encubiertas en Bolivia. Cultura y
politica. 1.a Paz: CIPCA, 26-139.

Sleeter, Christine (1991). “Race, Gender, and Disability in Current Textbooks”. En
The Politics of the Textbook, M. Apple and L. Christian-Smith (eds.). NY:
Routledge, 78-110.

Tituafia, Auki (2000). “Autonomia y poder local: el caso de Cotacachi, Ecuador”.
En Las sociedades interculturales: Un desafio para el Siglo XXI, Fernando
Garcia (coord.). Quito: FLACSO/IBIS, 107-118.

Vera Herrera, Ramén (1997). “La noche estrellada. (La formacién de constelacio-
nes de saber)”. Chiapas 5: 75-95.

Walsh, Catherine 2006 (en prensa). “Shifting the Geopolitics of Critical Knowledge:

Decolonial Thought and Cultural Studies “Others”in the Andes”, en Cultural Studies.

Walsh, Catherine (2005). ““Other” Knowledges, ‘Other’ Critiques. Reflections on the
Politics and Practices of Philosophy and De-coloniality in the ‘Other’ America”,
Ponencia presentada en el Congreso “Mapping the Decolonial Turn. Post/
Trans-Continental Inventions in Philosophy, Theory, and Critique”, University
of California Berkeley, abril 21-23.

Walsh, Catherine (20052) (en prensa). “(Post)Coloniality in Ecuador: The Indigenous
Movement’s Practices and Politics of (Re)signification and Decolonization”.
En Coloniality at Large. Latin America and the Post-Colonial Debate. E. Dussel,
M. Morafia y C. Jauregui (eds.), Durham, NC: Duke University Press.

Walsh, Catherine (2004b). “Geopoliticas del conocimiento, interculturalidad y
descolonializacién”, Boletin ICCI-Rimay, 6, marzo.

Walsh, Catherine. (2002). “Las geopoliticas de conocimiento y colonialidad del
poder. Entrevista a Walter Mignolo”. En Indisciplinar las ciencias sociales.
Geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo
andino, C. Walsh, F. Schiwy, and S. Castro-Gomez (eds.). Quito: UASB/Abya
Yala, 17-44.

Walsh, Catherine (2002b). “La (re)articulacién de subjetividades politicas y dife-
rencia colonial en Ecuador: reflexiones sobre el capitalismo y las geopoliticas
del conocimiento”. En Indisciplinar las ciencias sociales. Geopoliticas del
conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo andino, C. Walsh,
F. Schiwy, and S. Castro-Gémez (eds.). Quito: UASB/Abya Yala, 175-214.

Walsh, Catherine (2002¢). “(De)construir la interculturalidad. Consideraciones cri-
ticas desde la politica, la colonialidad y los movimientos indigenas y negros
en el Ecuador”. En Interculturalidad y politica. Desafios y posibilidades, Nox-
ma Fuller (ed.). Lima: Red para el desarrollo de las ciencias sociales en el
Perd, 115-142.



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER 213

Walsh, Catherine (2002d). “Interculturalidad, reformas constitucionales y pluralis-
mo juridico”. En Justicia indigena. Aportes para un debate, Judith Salgado
(comp.). Quito: Universidad Andina Sim6n Bolivar/Abya Yala, 23-36.

Walsh, Catherine (2000). “Politicas y significados conflictivos”, Nueva Sociedad
165, 121-133.

Walsh, Catherine y Leén, Edizon. En prensa. “Afro Andean Thought and Diasporic
Ancestrality”. En Shifting the Geography of Reason: Gender, Science and
Religion, edited Marina Banchetti and Clevis Headley (editors). London:
Cambridge Scholars Press.

Walsh, Catherine, Edizén Leén y Eduardo Restrepo (2005a). “Movimientos sociales
afro y politicas de identidad en Colombia y Ecuadot”. En Siete cdtedras para
la integracion. La wuniversidad y los procesos de investigacidn social, Bogota;
Convenio Andrés Bello.

Walsh, Catherine, Edizén Leén y Eduardo Restrepo (2005b). “Procesos organizativos
y politicas culturales de los pueblos negros en Colombia y Ecuador”, Table-
ro, Bogota, Convenio Andrés Bello.






(De)colonialidad e interculturalidad epistémica:
politica, ciencia y sociedad de otro modo’

CATHERINE WALSH?

El sonido de los pututus —un instrumento de viento tradicional-
mente usado para llamar a los pueblos aymaras a la rebelion— y los
gritos “Jallalla Evo!, jallalla Evo!”, resonaron en el Templo de
Kalasasaya en el territorio boliviano el dia 21 de enero del 2006,
donde mas de 20 mil personas se juntaron para presenciar la llegada
al poder del primer presidente indigena en las Américas, Evo Mora-
les. Descalzo, como sefial de respeto a la Pachamama, y vestido
con una tinica ceremonial ancestral usada hace mas de 10 siglos
por los curas del sol de la cultura tiwanacota, la investidura de Mo-
rales fue parte de un rito antiguo no utilizado en 700 afios en el cual
cuatro amautas invocaron la protecciéon de los ancestros, nombran-
dole jefe maximo de los pueblos indigenas de la regién andina y
confiriéndole los poderes necesarios para gobernar Bolivia.

Algunos sectores de la prensa describieron este acto en forma iréni-
ca como “la coronacién de Evo 17, advirtiendo sobre los peligros de
revanchismos étnicos y suplicando al nuevo presidente evitar una

1 Ponencia presentada en el Seminario Internacional “La Investigaciéon en las
Ciencias Sociales y la Constitucién de Ciudadanias”, Universidad Nacional de
Colombia, sede Bogota, 10 de noviembre de 2006.

2 Universidad Andina “Simén Bolivar”, sede Ecuador, Quito.



216 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

politica indianista para mas bien pensar en todos los bolivianos. De
hecho, nadie ha pedido lo mismo de otros presidentes; pero, claro,
no eran indigenas, pobres o parte de un movimiento social masivo
y, por eso, supuestamente representaron a “todos”.

Lo que se puso en evidencia con esta referencia “a todos” es la
relacién directa entre mestizaje y ciudadania, una relacién que his-
téricamente ha servido como base del imaginario de la nacién en
América Andina y del control de la diferencia —étnico-racial y colo-
nial— dentro de ella. En este imaginario de nacidn, los dignos de
representar (gobernar, hablar, pensar) han sido sélo los criollos y
blanco-mestizos; los pueblos indigenas y pueblos de descendencia
africana quedan fuera de este imaginario (y de la historia en si) o,
en el mejor de los casos, subalternizados dentro de él, considerados
como incapaces de conformarse a las normas y privilegios de la
ciudadanfa, incluyendo representacién nacional’. Ciertamente, este
imaginario no se limita a Bolivia. Se extiende a todos los pafses de la
region; pero, por la fuerte presencia indigena en Bolivia, asi como
también en Ecuador, se hace aun mas evidente en estos paises,
particularmente en momentos cuando los movimientos presentan
desafios directos a la hegemonia del poder.

Tal fue el caso dentro de la supuesta alianza militar-indigena del
gobierno ecuatoriano de Lucio Gutiérrez en el 2003, una alianza
falsa que apenas duré ocho meses, dando fuego tanto a nuevos
racismos como de “mesticismos”. Bajo el emblema de “nuestro pafs
mestizo” y “nuestra nacién mestiza”, la prensa puso en cuestion casi
continuamente la capacidad de un indigena de ser ministro o ministra
y de representar a la sociedad (ésta entendida como blanco-mesti-
za). Los editorialistas y comentaristas volvieron a citar a los pensa-
dores criollo-latinoamericanos como autoridades al respecto y a
nombrar el proyecto politico y epistémico de mestizaje como medular
a la “unificacién” (Walsh, 2000).

3 Ver Silvia Rivera Cusicanqui, “La raiz: colonizadores y colonizados”, en Violen-
cias encubiertas en Bolivia. Cultura y politica, coord. Xavier Alb6 y Franz Ba-
rrios [La Paz: CIPCA, 1993] y Javier Sanjinés, E/ espejismo del mestizaje [La Paz:
IFEA, PIEB, 2005].



(DE)COLONIALIDAD E INTERCULTURALIDAD EPISTEMICA 217

De hecho, lo que esta en juego tanto con el proyecto del gobierno de
Evo Morales como en todo lo sucedido con el movimiento indigena
ecuatoriano en los ultimos 16 afios —desde su potencia mas alta en los
noventa hasta su fragmentaciéon hoy—, no es simplemente el imagina-
rio de la nacién, sino mas bien la operacion historica y entretejida de
diferencia y poder como constitutivos tanto de la nacién como del
Estado y la sociedad. Anibal Quijano se ha referido a ésta como la
colonialidad del poder, sefialando el uso de la raza como patrén de
poder conflictivo y permanente entrelazado con las necesidades del
capitalismo, lo que establecié desde la colonia hasta hoy una escala de
identidades sociales con el blanco europeo en la cima y los indios y los
negros en los peldafos finales, estos ultimos entendidos como identi-
dades homogéneas, inferiores y negativas. Esta colonialidad claramen-
te se extiende a los campos de ser —la deshumanizaciéon y el trato de
no-existencia de algunos grupos— y del saber —el posicionamiento
del eurocentrismo y occidentalismo como modelos unicos y universa-
les de conocimiento—, descartando, asi por completo, a los afros e
indigenas como intelectuales y como productores de conocimiento.

En un pafs de mayoria indigena como Bolivia, donde el poder esta-
tal siempre ha Estado en las manos de los ¢'ara (los blanco-mesti-
z0s), el significado de la eleccién de Evo y de los ritos ancestrales
por medio de los cuales asumié al poder (incluyendo las responsa-
bilidades colectivas que estos ritos sugieren) es evidente, un signifi-
cado que se extiende a todo Abya Yala. Sin embargo, tal significado
no debe ser visto simplemente en términos étnicos o simbélicos,
sino como parte de un vuelco histérico, geopolitico, social, ético y
epistémico, un giro radical basado en una visién o imaginario “otro”
de Estado, nacién, ciudadania y sociedad, construido a partir de
siglos de lucha y conciente de los asuntos contemporaneos del capi-
talismo global y lo que Frei Beto llama la globocolonizacién. Y si
esta vision “otra” logra concretarse, no serfa dentro del mismo mar-
co de Estado-nacién, ni tampoco de sociedad multicultural, sino a
partir de la idea de lo pluri- (e inter-) nacional, conceptos que las
ciencias “sociales” ain no han podido comprender ni tomar en cuenta.

Es un vuelco que, desde lo local, radicalmente perturba las fuerzas
del neoliberalismo global, tanto las ligadas a lo politico, econémico



218 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

y social como las ligadas a la academia, inclusive a las ciencias
sociales que, cada vez mas, se suman a la formaciéon de la que
Lander (2005) llama una “ciencia neoliberal”. Un vuelco que llevan
a la discusion, las discontinuidades y los legados de las matrices
coloniales e imperiales del poder, presentes no solamente en el
espacio geografico de América Latina y de América Andina, sino
también en su proyecto politico hegemonico, incluyendo en el mis-
mo nombramiento de la regién como América “Latina” suplantando
todo lo anterior, para asi marcar un nuevo comienzo®.

[Como manera de enfrentar este genio y politica de nombramiento,
las nacionalidades, pueblos y organizaciones indigenas empezaron
en los afos recientes a referirse a la region como Abya Yala, expre-
sién proveniente de los kuna de Panama, que significa “tierra en
plena madurez”. Este renombramiento tiene doble significacién: como
un posicionamiento politico y como lugar de enunciacién, es decir,
como manera de confrontar el peso colonial presente en “América
Latina” entendido como proyecto de occidentalizacién, ideologica-
mente articulado en el mestizaje (Muyolema, 2001).]

En contraste con otros jefes de Estado, Evo Morales no pretende
esconder o ignorar el legado colonial, sino posicionarlo como cén-
trico; lo hizo asi en su discurso inaugural:

Estoy convencido que silo con la fuerza del pueblo vamos a acabar
con el Estado colonial y el modelo neoliberal. I.a necesitamos para
doblar la mano del imperio.

4 Ver Kowii (2005) y Césaire (2006). De hecho, el mismo concepto de “latinidad”
es parte de eso. Su uso inicial empez6 en la segunda mitad del siglo XIX por
las élites locales como parte de una idea avanzada por Francia para marcar
una distincién con lo anglosajon —una distincién en la cual la religién catdlica
fue central— creando asi una identidad supuestamente “poscolonial” en las
antiguas colonias de Francia, Portugal y Espafia, todas ahora consideradas
parte de “Latin” América. Por lo tanto, y como bien dice Mignolo (2005: 65),
“América Latina como proyecto politico y ético fue el genio del colonialismo
interno”.



(DE)COLONIALIDAD E INTERCULTURALIDAD EPISTEMICA 219

Al nombrar el Estado “colonial”, hablar de la vigencia de su
colonialidad e identificar la descolonizacién como parte del trabajo
para hacer con el poder de la gente, Evo ha dado un sentido muy
distinto al proyecto de gobernar como también al proyecto de cons-
truir una Bolivia y una América Latina/Andina otra. Tal proyecto
hace recordar los amonestares de Aimé Césaire y de Frantz Fanon
(en el contexto caribeflo) sobre la naturaleza continua de la domi-
naciéon colonial y del Estado colonial, asi como también el pensa-
miento del intelectual afrocolombiano y ekobio mayor Manuel Zapa-
ta Olivella quien, en Las claves mdgicas de América, hablé de la
“verdadera esencia del sistema racista colonial” que ain permanece
(1989: 14). (Pero es claro, en las universidades de la region pocos
lean o conocen a Césaire, a Fanon, a Zapata Olivella o a intelectuales
indigenas como Reinaga (Bolivia), o Quintin Lame (Colombia), por-
que no forman parte del canon de las ciencias sociales y humanas.
¢Bste canon no deberia ser también puesto en cuestion y tension?)

De hecho, el proyecto guiado por Morales no debe ser entendido
como una nueva delegacién de poderes sino como una praxis
enraizada en el agenciamiento del movimiento indigena, una praxis
que supera un accionar y pensar basados en la resistencia defensi-
va, evidenciando wn pensar y accionar enraizados en la insurgen-
cia ofensiva, explicitamente dirigida a descolonizar, interculturalizar
y transformar las instituciones, estructuras y relaciones dominantes
y, a la vez, crear nuevas condiciones sociales, politicas y culturales,
asi como también epistémicas.

¢Como entender y qué implica la creacion de nuevas condiciones
epistémicas —condiciones pensadas desde una mirada decolonial,
desde el agenciamiento de wuna interculturalidad ¢ insurgencia
epistémica? ;Qué podria ofrecer para las reflexiones de este Semina-
rio y esta mesa con relacién a las ciencias sociales, as{ pensando
mas alla de Bolivia; pero también manteniéndola como referente?

II.

En América Latina, como en otras partes del mundo, el campo de las
ciencias sociales ha sido parte de las tendencias neoliberales, impe-



220 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

riales y globalizantes del capitalismo y de la modernidad. Son ten-
dencias que suplen la localidad histérica por formulaciones teéricas
monoliticas, monoculturales y “universales”, y que posicionan el
conocimiento cientifico occidental como central, negando o rele-
gando as{ al estatus de no conocimiento a los saberes derivados del
lugar® y de racionalidades sociales y culturales distintas. Claro es
que en esta jeraquizacién, existen ciertos supuestos como la univer-
salidad, la neutralidad y el no-lugar del conocimiento cientifico he-
geménico y la superioridad del logocentrismo occidental como ra-
cionalidad dnica de ordenar el mundo.

Son estos supuestos asumidos como verdad los que han venido
organizando y orientando las ciencias sociales hegemonicas desde
su origen. No obstante, y desde los afios noventa, se observa en
Latinoamérica un fortalecimiento de estos supuestos como parte de
la globalizacién neoliberal extendida a los campos de la ciencia y el
conocimiento. Es en este fortalecimiento, evidente en la mayoria de
las universidades de la regién, que la escisiéon cartesiana entre el ser,
el hacer y el conocer, entre ciencia y practica humana, se mantiene
firme, que el canon eurocéntrico-occidental de teorfa se reposiciona
como marco principal de interpretaciéon y que el borramiento del
lugar (incluyendo la importancia de experiencia basada-en-lugar) se
asume sin mayor cuestionamiento. L.as consecuencias, como argu-
menta Arturo Escobar (2005), se encuentran, por un lado, en las
asimetrias promovidas por la globalizacién (donde lo local se equi-
para al lugar y a la tradicién, lo global al espacio, al capital y a la

5 Aqui uso la expresion “en-lugar” en la manera que la emplea Arturo Escobar,
como cuestionamiento y contrapuesta de la ausencia del lugar, atributo esen-
cial a la condicién posmoderna. “El lugar sigue siendo importante en las vidas
de muchas personas [...] si lo entendemos como experiencia de una locacién
en particular con alguna medida de anclaje [...] con un sentido de fronteras
[...] y de conexién con la vida cotidiana [...]. La pregunta por el lugar es de
igual importancia para renovar la critica al eurocentrismo en la conceptualiza-
cién de las regiones del mundo, de los estudios de drea y de la diversidad
cultural”, para dar atencién a las politicas y “practicas basadas-en-lugar [...]
como arena importante para repensar y retrabajar las formas de analisis
eurocéntricas” (2005: 158-159).



(DE)COLONIALIDAD E INTERCULTURALIDAD EPISTEMICA 221

historia) y, por el otro lado, en los entendimientos de conocimiento,
cultura, naturaleza, politica y economia y la relacién entre ellos.

Cierto es que en los ultimos afios la ciencia, el conocimiento espe-
cializado de la academia en general y de las ciencias sociales en
particular as{ como las posturas politicas, sociales y culturales domi-
nantes en torno a su teorizaciéon han sido temas de debate global®;
sin embargo, el impacto real de estos debates ha sido minimo. De
hecho, América Latina tiene una importante trayectoria critica al res-
pecto, una trayectoria que tenia sus momentos mas licidos en los
aflos sesenta y setenta, enfocada en construir unas ciencias sociales
propias y criticas, en promover didlogos sur-sur y en impulsar una
praxis y un pensamiento de América Latina desde adentro —proce-
sos en que intelectuales colombianos tuvieron un papel importante.
No obstante, y como argumenta Lander (2000b), esta producciéon
tedrica todavia permanecia dentro de las metanarrativas universales
de modernidad y progreso; poco consideraba “las implicaciones
enormes de la pluralidad de historias, sujetos y culturas que caracte-
rizan América Latina” (521), asi como también los conocimientos de
estos sujetos y culturas y su produccion intelectual’. Eso es porque
su Jocus central de atencidon fue enfocado en la economia como el
lugar de dominacién, pasando por alto otras esferas, particularmen-

te la de raza, como base tanto de la clasificacién social como del
Estado-naciéon (Quijano, 2000).

6 Estas discusiones empezaron a visibilizarse con la publicaciéon del Informe de
la Comisién Gulbenkian en 1996, Abrir las ciencias sociales, aunque si se evi-
denciaban anteriormente en algunos autores europeos como Foucault y
Bourdieu, y autores latinoamericanos como Stavenhagen, Gonzalez Cassanova
y Quijano entre otros. Para debates mds recientes y partiendo del problema de
la modernidad/colonialidad, ver Castro-Gomez (2000), Lander (2000a), Walsh,
Schiwy y Castro-Gémez (2002).

7 Mientras que Fals Borda hacfa una contribucién importante desde el IAP en
torno a visibilizar los “saberes populares” y una ciencia popular, ésta entendi-
da como procesos enddgenos informales desde los cuales un sistema de cono-
cimientos fue construyéndose sobre sus propios términos, siempre fue visto y
posicionado simplemente como “popular”, ligado a la experiencia y en este
sentido “local” sin posibilidades de universalizacién.



222 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

En los dltimos 25 a 30 afios, la criticidad latinoamericana definitiva-
mente ha perdido fuerza. Actualmente se evidencia en la regién un
regreso a los paradigmas liberales del siglo XIX, incluyendo a las
metanarrativas universales de modernidad y progreso y una posi-
cién entre los cientistas sociales de no involucramiento (Lander
2000a). Pero también se evidencia la instalaciéon de una nueva racio-
nalidad cientifica que “niega el caracter racional a todas las formas
de conocimiento que no parten de sus principios epistemologicos y
sus reglas metodoldgicas (Sousa Santos, 1987: 10-11).

Por lo tanto, el problema no descansa simplemente en abrir, impensar
o reestructurar las ciencias sociales como algunos sugieren, sino
mas bien en poner en cuestion las bases mismas (modernas/colo-
niales) de ellas. Es decir, refutar los supuestos que localizan la pro-
duccién de conocimiento sélo en la academia, entre académicos y
dentro del cientificismo, de los canones y de los paradigmas esta-
blecidos. También refutar los conceptos de racionalidad que rigen

el conocimiento mal llamado “experto™®

, negando y desacreditando
asi las practicas, agentes y saberes que no caben dentro de la racio-
nalidad hegemonica y dominante. Tal refutacién no implica descar-
tar por completo esta racionalidad, sino hacer ver sus pretensiones
coloniales e imperiales y disputar su posicionamiento como unico,
de esta manera disputar también la supuesta universalidad del co-
nocimiento cientifico que preside las ciencias sociales; pero que no
capta la diversidad y la riqueza de la experiencia social, ni las alter-
nativas epistemoldgicas contrahegemodnicas y decoloniales que
emergen de esta experiencia. Son estas alternativas las que permi-
ten ir mucho mas alla de la simple dicotomia entre la localidad del
“saber popular” y la supuesta universalidad y no-temporalidad del
conocimiento “experto”, tomando as{ paso hacia un sistema “otro”
de conocimientos —o mejor dicho, un sistema de conocimientos
“otros”— cuya base se fundamenta en la (de)colonialidad del poder,

8 Como argumenta Mignolo (2003), el conocimiento “experto” sirve como base,
no so6lo de la epistemologia y la “Ciencia”, sino también de la filosofia econé-
mica-politica, incluyendo los conceptos de “democracia”, “libertad” y su co-
nexién con el “desarrollo” y “progreso”, todos ligados al mercado.



(DE)COLONIALIDAD E INTERCULTURALIDAD EPISTEMICA 223

saber y ser. Alli es donde los trabajos de Césaire, Fanon, Zapata
Olivella, Reinaga, Quintin Lamé, y otros, junto con el pensamiento
actual de los movimientos sociales se entretejen.

I1I.

Hace algunos afos, Silvia Rivera Cusicanqui (1992) apunt6 la distan-
cia creciente entre las ciencias sociales y la sociedad, usando como
ejemplo la incapacidad de estas ciencias y los cientistas sociales mis-
mos de predecir la emergencia en Pert de Sendero Luminoso. Lo que
evidencié Rivera era la brecha entre los estudios de la academia y el
pensamiento-accion —a veces de caracter revolucionario y otras ve-
ces simplemente insurgente— de la gente, un pensamiento-accién
que no necesariamente encuadra con los paradigmas o marcos teori-
co-conceptuales establecidos por las ciencias sociales, incluyendo sus
marcos criticos izquierdistas que, con frecuencia y cada vez mas, en-
cuentran su sustento en pensadores y escuelas de pensamiento euro-
peos y norteamericanos, referentes asumidos no por su localidad (Eu-
ropa y Estados Unidos) sino como globales. Este hecho fue claramen-
te evidenciado en las mesas de trabajo sobre “La reconstruccién de
pensamiento critico-revolucionario” en el Foro Social de las Américas
que se llev6 a cabo en Quito en julio 2005, donde Foucault, Deleuze
y Lacan fueron elogiados como centrales en el escenario de la teorfa
critica actual, especialmente en abrir un “horizonte de corrientes criti-
cos” para América Latina (ver Moreano, 2004).

<

Hacer referencia sélo a estas “corrientes criticas” sin considerar co-
rrientes criticas latinoamericanas incluyendo las producidas por los
movimientos sociales y sus intelectuales, algo que también sucede
en los Foros Sociales Mundiales donde la izquierda blanca y mascu-
lina mantiene su hegemonia, provoca varios interrogantes: Jquiénes
producen conocimiento critico? ¢Para qué, es decir, con qué propo-
sitos y con qué reconocimiento? Dicho en forma distinta: ¢Conoci-
miento critico de quién? ¢Para quién? ;Por qué y con qué uso? Y,
¢qué mismo queremos decir con el término “critico”?

Claro es que el referente “critico” dentro de las ciencias sociales
sigue, en gran parte, enraizado en la modernidad, no en la colo-



224 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

nialidad®. Y alli es donde encontramos un problema geopolitico.
Como aclaré Zapata Olivella, en América Latina los conceptos de
raza y clase son inseparables, parte central de la fase colonialista del
capitalismo que cre6 una nueva relacién econdémico-racial: “el desa-
rrollo tecnoldgico para los pueblos blancos opresores y el atraso
para los pueblos pigmentados sometidos. Sin estas premisas biolo-
gicas y socioecondmicas, los supuestos que hagan sobre clase, raza,
cultura en América se reducirfan a meras elucubraciones que encu-
bren la verdadera esencia del sistema racista” (1989: 14).

Preguntamos: ¢qué implicarfa dar un giro a la geopolitica del cono-
cimiento de las ciencias sociales, incluyendo sus tendencias “criti-
cas”? ¢Tomar como punto de partida la producciéon de conocimiento(s)
en América Latina, incluyendo los de los que han vivido y luchado
contra el sistema racista, colonial y patriarcal; y que encuentran su
base en las experiencias vividas y en la reflexiéon y accién en torno
a ellas? ¢Puede ser que tal giro en la mirada y el /ocus de enuncia-
cién visibilizaria otros referentes por definir y entender tanto lo “cri-
tico” como lo “social”, prestando atencién, como ha sugerido el
Subcomandante Marcos (2003), no en quién habla, sino desde don-
de se habla y qué nos dice este habla sobre la realidad?

Ojo, el asunto aqui no es simplemente incluir o incorporar unas
voces y unos conocimientos méas dentro de lo establecido. No es
asumir un pragmatismo como una suerte de practica sin teorfa y sin
principios (Marcos, 2003). Tampoco es promover nuevos objetos de
estudio e investigacién —los movimientos sociales como producto-
res del conocimiento, por ejemplo— un tipo de multiculturalismo
que posiciona y sustenta la diferencia dentro del orden académico
volviéndola funcional a la expansién de la ciencia socialneoliberal
(como se hace en cierta forma el nuevo interés en torno al conoci-
miento ancestral, dentro del marco de la propiedad intelectual). Es,
mas bien, reconocer que las ciencias sociales no pueden ser (y no
son) solo el dominio de la academia. Deben ser pensadas como
ciencias construidas desde multiples lugares; ciencias que la acade-

9 Para una discusién con relacién a la posicién del pre Subcomandante Marcos
—ecl filésofo Rafael Guillén— al respecto, véase Walsh (2005).



(DE)COLONIALIDAD E INTERCULTURALIDAD EPISTEMICA 225

mia deberia hacer dialogar, con la meta de comprender mejor la
sociedad no desde una posiciéon superior de observacién (el hibris
del punto cero del que habla Castro-Gémez) sino desde el interior
mismo de la sociedad, con el deseo y compromiso de intervenir en
ella con esperanzas hacia un mundo y un vivir mejor. Como dice el
mismo Subcomandante Marcos (2003),

Quienes son parte de ese recorrido y de quien hace el inventario pue-
den descubrir cosas que quienes suman y restan en los escritorios de
las ciencias sociales no alcanzan a ver, a saber, que importan, s7, el
caminante y su paso, pero sobre todo importa el camino, el rumbo, la
tendencia. Al sefalar y analizar, al discutir y polemizar, no sé6lo lo
hacemos para saber qué ocurre y entenderlo, sino también, y sobre
todo, para tratar de transformarlo.

Es en este marco, que la decolonialidad y la interculturalidad
epistémica empiezan a asumir sentido como proyectos entrelazados
de re-existencia en permanente camino y construccion.

A modo de conclusion

En un trabajo reciente y en didlogo con el proyecto de modernidad/
colonialidad/decolonialidad, Arturo Escobar (2005) argumenta por
la necesidad de tomar con seriedad la fuerza epistémica de historias
locales asi como también la necesidad de pensar teorfa por medio
de la praxis politica de grupos subalternos. Lo que apunta tal argu-
mento no es la incorporacion o inclusién de historias, praxis y pen-
samiento “otros” de grupos subalternos o movimientos sociales como
nuevos objetos de estudio e investigacién, una suerte de estudios
sociales y culturales criticos sobre el otro. Mas bien, sugiere la cons-
truccion de nuevos lugares y nuevas comunidades de pensamiento,
interpretacién e intervencién que buscan generar y edificar intersec-
ciones e interculturalizaciones entre formas criticas de pensamiento
decolonial y proyectos politico-epistémicos de reexistencia'
enraizados en las historias y experiencias vividas de la colonialidad.

10 Concepto introducido por Adolfo Alban, profesor de la Universidad de Cauca,
en el Encuentro Internacional “Insurgencias politicas epistémicas y giros de-
coloniales”, 17 a 19 de julio en la Universidad Andina Simén Bolivar en Quito.



226 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Claro es que el asunto va mas alla de la conceptualizacion de lugares
del pensamiento critico. Como he intentado aclarar aqui, es un asunto
cuya base se encuentra en las formas como la colonialidad y las
geopoliticas del conocimiento han funcionado para permitir a la mo-
dernidad posicionarse como ¢/ proyecto civilizatorio del Occidente,
un proyecto que sistematicamente ha subordinado y negado marcos
“otros”, conocimientos “otros”, sujetos y pensadores “otros”. La loca-
lizacién del pensamiento critico y las metanarrativas que lo han dirigi-
do, incluyendo el pensamiento critico asociado con la izquierda en
América Latina, es demostrativa de la complejidad del problema y su
naturaleza local y global simultinea''. Se evidencia en las mismas
dificultades que tengan los cientistas sociales al comprender el actual
proyecto boliviano guiado por Evo Morales, un proyecto que desafia
la hegemonia dominante, politica, social, cultural y epistémica.

Empezar a pensar ciencia, politica y sociedad de otro modo, desde
lugares “otros” y con intelectuales para quienes el punto de partida no
es la academia (o solo ella) sino proyectos politico-epistémicos de la
interculturalidad y decolonialidad, podria abrir caminos, caminos que
incitan vuelcos en las geopoliticas del conocimiento, caminos que tam-
bién animan la construccién de una praxis compartida muy distinta,
una praxis que procura enfrentar lo que Zapata Olivella una vez afir-
mo: “que las cadenas ya no estin en los pies, sino en las mentes”. Son
estas cadenas que, antes de nada, las ciencias sociales tienen que quitar.

11 En forma relacionada, Boaventura de Sousa Santos (2005) apunta a la necesidad
de construir “una epistemologia del sur” que da credibilidad a las nuevas expe-
riencias sociales contrahegemonicas y a los supuestos epistemoldgicos alternati-
vos que estas experiencias construyen y marcan. Para Santos, esta operacién
epistemoldgica consiste en dos procesos que podrian enfrentar el sentido comun
de las ciencias sociales hegemonicas, lo que ¢l llama la “sociologia de las ausen-
cias” y “sociologia de las emergencias”. Mientras que el primero se basa en el
reconocimiento y la valorizacién de diferentes racionalidades, conocimientos, prac-
ticas y actores sociales asi moviéndose en el campo de las experiencias sociales, el
segundo pretende “identificar y ampliar los indicios de las posibles experiencias
futuras, bajo la apariencia de tendencias y latencias que son activamente ignora-
dos por la racionalidad y el conocimiento hegeménicos” (38), actuando de esta
manera en el campo de las expectativas sociales a partir de posibilidades radicales
y concretas. Conjuntamente, estas dos sociologfas, por su no conformismo y por
sus dimensiones sociales, politicas, éticas, subjetivas y de porvenir, permiten com-
prender, actuar e imaginar el mundo de otra manera, lo que no hacen las ciencias
sociales tradicionales. Ademas, sugieren formas otras de involucramiento, de ana-
lisis, de investigacién as{ como también de elaboracién y produccién de teorfa.



(DE)COLONIALIDAD E INTERCULTURALIDAD EPISTEMICA 227

Referencias

Césaire, Aimé (2006). Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Akal.

Escobar, Arturo (2005). Mds alld del tercer mundo. Globalizaciin y diferencia.
Bogota: Instituto Colombiano de Antropologia ¢ Historia/Universidad de
Cauca.

Kowii, Ariruma (2005). “Barbarie, civizaciones e interculturalidad”, en C. Walsh
(ed.). Pensamiento critico y matriz colonial. Quito: UASB/Abya Yala.
Lander, Edgardo (2000a). “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos”.
En E. Lander (comp). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias

sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.

Lander, Edgardo (2000b). “Eurocentrism and Colonialism in Latin American
Thought”, Nepantla. Views from South. 1:3, 519-532.

Marcos, Subcomandante (2003). “El nuevo mundo”. Publicado en la revista mexi-
cana Rebeldia.

Mignolo, Walter (2005). The Idea of Latin America. Malden, MA: Blackwell.

Moreano, Alejandro (2004). “La reconstruccién del pensamiento critico-revolucio-
nario”, Tintaji (special edition of the Social Forum of the Americas), July, e.

Muyolema, Armando (2001). “De la ‘cuestién indigena’ a lo ‘indigena’ como
cuestionamiento”. En Convergencia de tiempos. Estudios subalternos/contex-
tos latinoamericanos estado, cultura, subalternidad, lleana Rodriguez (ed.).
Amsterdam: Rodopi.

Quijano, Anibal (2000). “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en Amé-
rica Latina”, en S. Castro-Gomez, O. Guardiola-Rivera, C. Millin de Benavides
(eds.) Pensar (en) los intersticios. Teoria y practica de la critica poscolonial.
Bogota, Coleccién Pensar/Centro, Editorial Javeriano.

Rivera Cusicanqui, Silvia (1992). “Sendas y senderos de la ciencia social andina”,
Autodeterminaciin.

Rivera Cusicanqui, Silvia (1993). “La raiz: colonizadores y colonizados”, en iolen-
cias encubiertas en Bolivia. Cultura y politica, Xavier Alb6 y Raul Barrios
(coord.), La Paz: CIPCA.

Sanjinés, Javier (2005). E/ espejismo del mestizaje. La Paz: IFEA, PIEB.

Santos, Boaventura de Sousa (1987). Un discurso sobre as ciencia. Porto: Edicoes
Afrontamiento.

Santos, Boaventura de Sousa (2005). Foro Social Mundial. Mannal de uso. Barce-
lona: Icaria,

Walsh, Catherine (2002). “La (re)articulaciéon de subjetividades politicas y diferen-
cia colonial en Ecuador: Reflexiones sobre el capitalismo y las geopoliticas
del conocimiento”, en C. Walsh. F. Schiwy, S. Castro-Gémez (eds.).
Indisciplinar — las  ciencias  sociales:  Geopoliticas — del — conocimiento  y
colonialidad del poder. Perspectivas desde lo andino. Quito: Abya Yala//Uni-
versidad Andina Simén Bolivar.



228 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Walsh, Catherine (2005). “Introduccién. (Re)pensamiento critico y (de)colonialidad”,
en C. Walsh (ed.). Pensamiento critico y matriz colonial. Quito: UASB/Abya
Yala.

Walsh, Catherine (2006). “De-colonialidad e interculturalidad: Reflexiones (des)de
proyectos politico-epistémicos”, en PIEB (coord.). Modernidad y Pensamiento
Descolonizador. Memoria Seminario Internacional. La Paz: PIEB.

Zapata Olivella, Manuel (1989). Las claves mdgicas de América. Bogota: Plaza y
Janes.



¢Son posibles unas ciencias sociales/culturales otras?
Reflexiones en torno a epistemologias
decoloniales’

CATHERINE WALSH?

Es necesario ‘desconstruir’ lo pensado para
pensar lo por pensar.

Para desentraiiar lo mds entraiiable de nnestros
saberes y para dar curso a lo inédito, arriesgdan-
donos a desbarrancar nuestras iltimas certegas

9 a cuestionar el edificio de la ciencia.
Enrique Leff, 2004

¢Pueden las ciencias sociales hegemodnicas ser reconcebidas y re-
construidas desde la perspectiva de la pluriversalidad epistemoldgica
y la creaciéon de vinculos dialégicos dentro de esta pluriversalidad?
¢Qué implicaria considerar con seriedad las epistemologias que en-
cuentran sus bases en filosofias, cosmovisiones y racionalidades dis-
tintas, incluyendo en ellas las relacionadas con la experiencia social,
con el territorio y la naturaleza, las luchas politicas y epistémicas
vividas y con lo que Escobar (2005) llama practicas-en-lugar? ¢Es
posible la construccién de ciencias sociales/culturales “otras” que
no reproducen la subalternizacién de subjetividades y de saberes, ni
el eurocentrismo, el colonialismo y la racializaciéon de las ciencias
hegemonicas, sino que apuntan una mayor proyeccién e interven-
cién epistémica y social decoloniales? Son estas preguntas las que
gufan la discusién presentada a continuacidn.

1 Por publicarse en Ndmadas, 26, 2007.
2 Universidad Andina “Simén Bolivar”, sede Ecuador, Quito.



230 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

La modernidad/colonialidad y la relacion raza-saber-ser-
naturaleza

Un punto de partida para esta indagacién se encuentra en los orige-
nes y el desarrollo de la modernidad y en el colonialismo y capita-
lismo como constitutivos de ella. Entendemos modernidad no como
fenémeno intra-europeo, sino desde su dimensién global, asi con
relacién a la hegemonia, dominacion, periferizacién y subalternizacion
geopolitica, racial, cultural y epistémica que la modernidad ha esta-
blecido desde la posicién europea como centro. La colonialidad es
el lado oculto de la modernidad, lo que articula desde la conquista
los patrones del poder de raza, saber, ser y naturaleza de acuerdo
con las necesidades del capital y para el beneficio blanco-europeo
como también la élite criolla. L.a modernidad/colonialidad entonces
sirve, por un lado, como perspectiva para analizar y comprender los
procesos, las formaciones y el ordenamiento hegemonicos del pro-
yecto universal sistema mundo (a la vez moderno y colonial) y, por
el otro lado, para visibilizar, desde la diferencia colonial, las histo-
rias, las subjetividades, los conocimientos y las l6gicas de pensa-
miento y vida que desaffan esta hegemonia.

Dentro de la colonialidad, podemos distinguir cuatro esferas o di-
mensiones interrelacionadas de operacién que conjuntamente contri-
buyen a mantener la diferencia colonial y la subalternizacion. La pri-
mera es lo que Anibal Quijano (1999) ha llamado la colonialidad del
poder, entendida como los patrones del poder moderno que vinculan
raza, el control del trabajo, el Estado y la produccién del conocimien-
to. Esta colonialidad del poder instauré en América Latina una estrati-
ficacién social con el blanco europeo en la cima y el indio y negro en
los ultimos peldafios —estos dos grupos como identidades homogé-
neas y negativas. Fue este uso e institucionalizacién de raza como
sistema y estructura de clasificacién lo que sirvié como base para
también posicionar jerarquicamente ciertos grupos sobre otros en los
campos del saber. Es esta segunda dimensién, la de la colonialidad
del saber, la que no sélo establecié el eurocentrismo como perspecti-
va unica del conocimiento, sino que también, y a la vez, descarté por
completo la produccién intelectual indigena y afro como “conoci-
miento” y, consecuentemente, su capacidad intelectual.



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 231

La promocién de este enlace entre raza y saber, a lo que Eze (2001) se
refiere como “el color de la razén”, se encuentra claramente en el
pensamiento que, desde el siglo XVIII, ha venido orientando la filoso-
fia occidental y la teorfa social contemporanea. Tal vez el ejemplo
mas descarado es del Immanuel Kant, quien en su antropologia filo-
sofica dijo que “La humanidad existe en su mayor perfecciéon en la
raza blanca... Los negros son inferiores y los mas inferiores son parte
de los pueblos [nativos] americanos” (Kant citado por Eze, 2001: 231).

Esta perspectiva también se encuentra en el pensamiento latino-
americano. Para Sarmiento, por ejemplo, el indio representaba “la
barbarie y, por tanto, hay que eliminarle para abrir paso al progreso
y la civilizacion... definitivamente existe la superioridad de unas
razas sobre otras; entre ellas, de la raza anglosajona (citado por
Sacoto, 1994). El mismo José Carlos Mariategui, conocido como uno
de los pensadores latinoamericanos mas progresistas del siglo XX,
fue impulsor de esta colonialidad que propagé la idea de una jerar-
quia racial y epistémica, en este caso, en torno a los pueblos negros,
dando razén a su exclusién social, cultural, politica y econémica, asi
como también a su exclusién dentro de la construcciéon tedrica y
discursiva de la modernidad. Para Mariategui, mientras que los indi-
genas s{ podrian hacer una contribucién social y cultural a la socie-
dad moderna, los negros no estaban en condiciones, “por la in-
fluencia cruda y viviente de su barbarie”, de contribuir a la creaciéon
de cultura ninguna (ver Walsh, 2004: 336). Hasta el antropdlogo
Fernando Ortiz, quien hizo mucho por visibilizar las practicas cultu-
rales de los afrocubanos, tuvo en su trabajo temprano un pensa-
miento negativo sobre los pueblos negros: “una raza que bajo mu-
chos aspectos ha conseguido marcar caracteristicamente la mala vida
cubana comunicandole sus supersticiones, sus organizaciones, sus
lenguajes, sus danzas, etc”. (Ortiz, 1917: 38).

Es a partir de esta racializacién moderno-colonial que se forjé la
idea de que los indios y negros no piensan por si mismos; cualquier
saber viene simplemente de la prictica de/con la naturaleza, asi
clasificada y nombrada como “tradiciéon”, nunca como ciencia o co-
nocimiento. De hecho, para Kant, la “raza” se basaba en un princi-
pio no histérico de la razén. Es decir, la razén (el pensamiento y



232 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

conocimiento) estaba directamente ligada al estatus humano; los
considerados menos humanos —los indios y negros— no tenfan
razén o la capacidad de pensar.

Es esta ligazén de humanidad y razén que apunta a una tercera
dimension del caricter ontolégico, la colonialidad del ser, la que
ocurre cuando algunos seres se imponen sobre otros, ejerciendo asi
un control y persecucién de diferentes subjetividades como una
dimensién mas de los patrones de racializacién, colonialismo y do-
minacién que hemos discutido. En este sentido, la que apunta la
colonialidad del ser no es la violencia ontoldgica en si, sino el carac-
ter preferencial de la violencia que esta claramente explicado por la
colonialidad del poder; es decir, la cuestion del ser colonizado, quien
tiene un arraigamiento con la historia y el espacio (Maldonado-To-
rres, 2003). “La concepcioén del espacio invita a la reflexiéon no sola-
mente sobre el Ser, sino mas especificamente sobre su aspecto colo-
nial, el que hace que los seres humanos sientan que el mundo es
como un infierno ineludible” (103). Esta atencién al espacio es im-
portante por evidenciar cémo la supuesta neutralidad de las ideas
filosoficas y teorfas sociales esconde “una cartografia imperial impli-
cita que fusiona la raza y el espacio... en las formas de o/vido de Ja
condenacion, racismo epistémico y muchas otras... en la cartografia
de lo que se suele considerar como trabajo filoséfico y pensamiento
critico” (128-129). Pero también es importante por lo que sugiere en
término de estrategia opuesta. Escobar (2005) deja muy claro eso
cuando argumenta que la mejor manera de contrarrestar estas ten-
dencias imperializantes del espacio —las que producen la mirada
desituada y desprendida del cartesianismo y la ciencia moderna—
es activando la especificidad del lugar como nocién contextualizada
y situada de la practica humana.

Esta localizacién de seres y de sus conocimientos no sélo desaffa la
nocién del vacfo y no-lugar del conocimiento cientifico, sino que
también lleva a la discusién la cuarta dimensién de la colonialidad
(no identificada o considerada por Quijano), la que refiero aqui como
la colonialidad de la naturaleza. Con esta dimensién de la colonialidad,
hago referencia a la division binaria cartesiana entre naturaleza y so-
ciedad, una divisién que descarta por completo la relacién milenaria



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 233

entre seres, plantas y animales, como también entre ellos, los mundos
espirituales y los ancestros (como seres también vivos). De hecho,
esta colonialidad de la naturaleza ha intentado borrar y eliminar la
relacionalidad, que es base de la vida, de la cosmologia y del pensa-
miento en muchas comunidades indigenas y afros de Abya Yala’ y
América Latina. Es esta légica racionalista, como mantiene Noboa
(2000), la que niega la nocién de que la tierra como “el cuerpo de la
naturaleza” que es un ser vivo con sus propias formas de inteligencia,
sentimientos y espiritualidad, como también la nocién de que los
seres humanos son elementos de la tierra-naturaleza.

Por lo tanto, la colonialidad de la naturaleza afiade un elemento
fundamental a los patrones del poder discutidos (asi partiendo de y
constantemente conectandose con ellos); eso es el dominio sobre
las racionalidades culturales, las que en esencia forman los cimentos
del ser y del saber. Es la relacién continua del ser con el pensar, con
el saber y el conocer, que parte de un enlace fluido entre tres mun-
dos: el mundo biofisico de abajo, el mundo supranatural de arriba y
el mundo humano de ahora y las formas y condiciones tanto del ser
como del estar en ellos. El control que ejerce la colonialidad de la
naturaleza es el de “mitoizar” este enlace y relacién, es decir, con-
vertirla en mito, leyenda y folclor y, a la vez, posicionarla como no
racional, como invenciéon de seres no modernos. De esta manera,
intenta eliminar y controlar los sustentos, los sentidos y las com-
prensiones de la vida misma que parten de lugar-territorio-pacha
mama, reemplazandolos con una racionalidad moderna-occidental
deslocalizada que desde las escuelas, los proyectos del desarrollo y
hasta la universidad procure gobernar a todos.

En forma similar, Leff (2004) pone en discusion el problema del logos
cientifico que intenta regir la racionalidad ambiental desde las condi-

3 Abya Yala es el nombre acufiado por los cunas de Panama al referirse al
territorio y las naciones indigenas de las Américas. Significa “tierra en plena
madurez”. Para Muyolema (2001), esta forma de nombrar tiene un doble signi-
ficado: como posicionamiento politico y como lugar de enunciacién, es decir,
como una manera de confrontar el peso colonial presente en “América Latina”
entendido como proyecto cultural de occidentalizacién articulado ideolégica-
mente en el mestizaje.



234 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ciones del ser —el ser constituido por su cultura en los diferentes con-
textos en los que significa a la naturaleza. Por ambiente se entiende:

El campo de relaciones entre la naturaleza y la cultura, de lo material
y lo simbolico, de la complejidad del ser y del pensamiento; es un
saber sobre las estrategias de apropiacién del mundo y la naturaleza
a través de las relaciones de poder que se han inscrito en las formas
dominantes de conocimiento. [Es] el saber ambiental que entreteje en
una trama compleja de conocimientos, pensamientos, cosmovisiones
y formaciones discursivas que desborda el campo del logos cientifi-
co, abriendo un dialogo de saberes en donde se confrontan diversas
racionalidades y tradiciones (Leff, 2004: 4-5).

Tanto el saber ambiental del que habla Leff como la naturaleza como
la entendemos aqui, abren otras vias para entender y enfrentar el
problema del conocimiento construido por la modernidad/
colonialidad; plantean perspectivas distintas de comprensién y apro-
piaciéon del mundo, que encuentran sus bases en la experiencia
social y las epistemologias que se construyen a partir de ella. En
estas perspectivas, la experiencia humana no queda subsumida a la
aplicacién practica, instrumental y utilitarista del conocimiento obje-
tivo, como ocurre en las ciencias sociales hegemodnicas. Tampoco
quedan fijados estos elementos del proyecto epistémico de la mo-
dernidad como la representaciéon de lo real a través del concepto, la
voluntad de unificacién del ser y la objetivacién y transparencia del
mundo a través del conocimiento (Leff, 2004). Mas bien, estos cam-
pos de saber marcan una “apertura” (en contraste al cierre que hace
el “conocimiento cientifico”), donde la creencia y el precepto
epistémico-vivencial central es que se llega al conocimiento desde
el mundo —desde la experiencia; pero también desde la cosmologia
ancestral y la filosofia de existencia que da comprensién a esta ex-
periencia y la vida*. En cambio, la perspectiva moderno-occidental

4 Un ejemplo concreto se encuentra en las luchas de los movimientos indigenas
en contra del TLC. Mas que simplemente un desacuerdo con las politicas del
Estado y la imposicién capitalista-imperial del control del mercado, estas luchas
forman parte de una resistencia histérica en defensa de la existencia y de la vida
en la cual el entretejido entre ser-naturaleza-saber tiene una posiciéon clave.



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 235

asume que se llega al mundo desde el conocimiento. Y es esta
ultima perspectiva ya asumida y naturalizada como abstracto uni-
versal, que se puede observar tanto en la esfera politica (incluyendo
la relacion civilizacién-progreso-mercado) como en la universidad,
particularmente en su tendencia actual neoliberal corporativa, don-
de la localidad histérica es suplida por formulaciones tedricas
monoliticas, monoculturales y “universales”.

En esencia, los que estan en juego entonces, son sistemas distintos de
pensar y de construir conocimiento. ¢Qué implicarfa para las ciencias
sociales no limitarse a uno —mal posicionado como universal— sino
poner en consideracién una pluriversalidad de perspectivas
epistemologicas, buscando asi un dialogo entre ellas? ;Qué ofreceria
dar visibilidad y credibilidad a la experiencia social, a las practicas y a
los agentes y saberes no tenidos en cuenta por la racionalidad
hegemonica? sSon estas consideraciones suficientes o, mas bien, ne-
cesitamos ser mas radicales, contemplando la construccion de cien-

13

cias sociales/culturales “otras” que apuntan a una mayor proyeccion e

intervenciéon epistémica, sociopolitica y cultural decolonial?

Reflexiones en torno a epistemologias decoloniales y
ciencias sociales y culturales “otras”

Existen distintas perspectivas desde las cuales podemos empezar a
pensar la epistemologia y las ciencias sociales de otra manera. Una
perspectiva propuesta por Boaventura de Sousa Santos (2005) en el
marco de la experiencia del Foro Social Mundial y desde la opera-
cién epistemoldgica y ontoldgica efectuada por los movimientos y
organizaciones sociales, apunta a la necesidad de “una epistemolo-
gfa del sur” que da credibilidad a las nuevas experiencias sociales
contrahegemonicas y a los supuestos epistemolégicos alternativos
que estas experiencias construyen y marcan. Para Santos, esta ope-
racién epistemoldgica consiste en dos procesos que podrian enfren-
tar el sentido comun de las ciencias sociales hegemonicas, lo que él
llama la “sociologia de las ausencias” y “sociologia de las emergen-
cias”. Mientras que el primero se basa en el reconocimiento y la
valorizacién de diferentes racionalidades, conocimientos, practicas
y actores sociales moviéndose asi en el campo de las experiencias



236 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

sociales, el segundo pretende “identificar y ampliar los indicios de
las posibles experiencias futuras, bajo la apariencia de tendencias y
latencias que son activamente ignorados por la racionalidad y el
conocimiento hegemoénicos” (38), actuando de esta manera en el
campo de las expectativas sociales a partir de posibilidades radicales
y concretas’. Conjuntamente, estas dos sociologias por su no confor-
mismo y sus dimensiones sociales, politicas, éticas, subjetivas y de
porvenir, permiten comprender, actuar e imaginar el mundo de otra
manera, lo que no hacen las ciencias sociales tradicionales. Ademas,
sugieren formas otras de involucramiento, de analisis, de investiga-
cién asi como también de elaboraciéon y produccion de teoria.

Claro es que todo eso pone en tapete el rol de la universidad tradi-
cional, tanto por su aislamiento de las nuevas practicas de los nue-
vos actores —lo que resulta en conceptos y teorias que no adecuan
a las realidades actuales— como por su academismo, elitismo, falta
de interés y de capacidad de apoyar procesos de teorizacién y re-
flexién con los movimientos y otros actores sociales. Es a partir de
esta realidad que se ha venido planeado la Universidad Popular de
los Movimientos Sociales como una red del conocimiento con dos
argumentos centrales: (1) promover el encuentro entre gente dedi-
cada predominantemente a la practica de transformacién social y
otros dedicados principalmente a la produccion tedrica, y (2) avan-
zar en el desarrollo de un espacio para la formaciéon de activistas y
lideres de los movimientos sociales y de cientistas sociales dedica-
dos al estudio de la transformacién social (Santos, 2003).

Otra perspectiva esta reflejada en los procesos politicos y epistémicos
de las comunidades y organizaciones indigenas y afros de la region,
procesos que parten de la racializacién, el colonialismo y la domi-
naciéon con la exigencia de enfrentar a lo que Manuel Zapata Olivella
se ha referido como las cadenas que ya no estan en los pies sino en
las mentes. Con este objetivo, se puede presenciar iniciativas emer-
gentes enfocadas en la construccién y el fortalecimiento de pensa-

5 Interesante anotar aqui es el argumento del autor de que es la misma moderni-
dad occidental la que ha creado la discrepancia entre experiencias y expecta-
tivas, mas que todo, por medio del concepto de progreso.



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 237

mientos y epistemologias propias. Estas iniciativas “casa adentro”
ponen en debate y discusion la producciéon del saber local y ances-
tral, incluyendo sus consecuencias filosoficas, identitarias, ontologicas
(subjetivas) y politicas®. Estas iniciativas también han venido po-
niendo en consideracién la produccién intelectual-activista de per-
sonajes rara vez incluidos en las ciencias sociales nacionales y lati-
noamericanas, como Zapata Olivella, Manuel Quintin Lame, Fausto
Reinaga en Bolivia, Dolores Cuacuango y Juan Garcia en Ecuador,
entre otros, cuyos actos, discursos y escritos se dirigen a los proce-
sos de liberacién de su propia gente. Como he argumentado en otra
parte (Walsh, 2004), buscar la manera de que estos conocimientos y
perspectivas epistemoldgicas penetren los espacios académicos de
la universidad, invadiendo asi los silencios e ingresando en el didlo-
go de pensamiento, tanto de las ciencias sociales como de otros
campos disciplinares es un reto no facil de llegar.

Un ejemplo que lleve las epistemologfas propias no sélo dentro de la
casa sino fuera de la casa en el contexto de la educacién superior, se
encuentra en la propuesta de la Universidad Intercultural Amawtay
Wasi de las Nacionalidades y Pueblos Indigenas del Ecuador,
conceptualizada y pensada desde la filosoffa y cosmologia de Abya
Yala. Amawtay Wasi considera su tarea central de la siguiente manera:

Responder desde la epistemologia, la ética y la politica a la
descolonializacién del conocimiento (...) un espacio de reflexiéon que
proponga nuevas formas de concebir la construccién de conocimien-
to (...) potenciar los saberes locales y construir las ciencias del cono-
cimiento, como requisito indispensable para trabajar no desde las
respuestas al orden colonial epistemolégico, filoséfico, ético, politico
y econ6émico; sino desde la propuesta construida sobre la base de
principios filoséficos [andinos| (Amawtay Wasi, 2004: 165).

A partir del ejemplo de Amawtay Wasi, podemos empezar a visualizar
“un proyecto-otro” de educaciéon universitaria que toma como punto

6 Ver por ejemplo el CRIC-Consejo Regional Indigena de Cauca (2004), Walsh
(2004), Walsh y Garcia (2002) y Walsh y Leén (en prensa).



238 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

de partida una légica y un pensamiento enraizados en el entendi-
miento y uso renovados de la cosmovisién y teoria filoséfica de Abya
Yala, cuyo principio clave es la relacionalidad: la integracion, la arti-
culacién e interconexion entre todos los elementos de la Pachamama.
Esta relacionalidad vivencial simbdlica implica asumir una perspecti-
va epistémica y sociocultural que dé cuenta de la unidad en la diver-
sidad, la dualidad complementaria y la reciprocidad o ayni que apun-
ta al rol fundamental del intercambio de saberes y la construccion
colectiva del conocimiento como responsabilidad compartida.

Es a partir de esta perspectiva epistémico-filosofica que Amawtay
Wasi construye su propuesta intercultural basada en la necesidad de
reconocer ¢ interrelacionar diversas racionalidades, en que cada una
articule y responda a cosmovisiones, experiencias colectivas, “mitos
fundantes”, légicas y axiomas distintos, “de acuerdo a los cuales dan
respuestas reflexivas y practicas a preguntas claves relacionadas con
la naturaleza de la realidad (pregunta ontoldgica), las relaciones y
posibilidades de conocimiento de esa realidad (pregunta
epistemoldgica) y el o los caminos posibles de conocimiento (pre-
gunta metodolégica)” (Amawtay Wasi: 173). Es a partir de tal pers-
pectiva que la Amawtay Wasi intenta retar la fragmentacién entre
saber-ser-naturaleza caracteristica de la racionalidad cientifica occi-
dental (enfocando en sentido colectivo de pertenencia, la propia
racionalidad y sabiduria como bases necesarias para el encuentro
con el otro), buscando la complementariedad, la decolonialidad y la
promocién de wun dialogo intercultural permanente entre
racionalidades distintas’. El hecho de que Amawtay Wasi ha sido
concebido como parte del proyecto politico del movimiento indige-
na y como respuesta a los legados coloniales evidencia una com-
prensiéon y practica de la interculturalidad que radicalmente se dife-
rencia de las que estan asociadas al Estado y sus politicas sociales y
educativas. Aqui la interculturalidad es un paradigma de disrupcion,

7 Claro estd que un problema central de la propuesta es la falta de atencién que
da a otras nacionalidades indigenas no kichwas, y a los pueblos afroecuatorianos.
La Universidad misma acepta esta falencia; pero hasta el momento no ha bus-
cado la manera de resolverla.



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 239

pensado por medio de la praxis politica y la construccién de un
mundo mas justo (Walsh, 2004).

Una tdltima perspectiva por mencionar en esta construcciéon de cien-
cias sociales/culturales de otro modo es la que otienta el Doctorado
de Estudios Culturales Latinoamericanos de la Universidad Andina
Simén Bolivar, sede Ecuador, cuyo enfoque central se orienta alre-
dedor de la problematica de las geopoliticas del conocimiento, es
decir, de la relacién entre conocimiento, modernidad y colonialidad.

A diferencia de la mayorfa de programas de posgrados, este docto-
rado tiene caracteristicas muy especiales, tal vez por el perfil de los
alumnos —Ila mayorfa con una larga trayectoria de trabajo compro-
metido con movimientos y procesos sociales— y tal vez por el perfil
de los profesores —algunos vinculados con el proyecto colectivo de
modernidad/colonialidad latinoamericano y otros mas ampliamente
con las luchas de transformacién social. Por eso, y casi desde su
inicio, el programa se convirtié6 en un espacio de reflexiéon colectiva
tanto sobre la problematica de la supuesta universalidad de las cien-
cias sociales y humanas, como sobre la realidad latinoamericana en
tiempos de capitalismo transnacional, imperialismo neoliberal y glo-
bal, y de lo que Frei Betto recientemente ha llamado la
“globocolonializacién”®. Buscar y trabajar hacia la configuracién de
espacios-otros de andlisis, intervencion y de producciéon de conoci-
mientos ha sido, entonces, parte central de la praxis del programa.

De hecho, estos procesos han implicado la re-significaciéon de lo
que entendemos por “estudios culturales latinoamericanos”. Como
he descrito en otra parte:

Es abrir un espacio de didlogo desde Latinoamérica y especificamente
desde la region andina sobre la posibilidad de (re)pensar y (re)construir

8 Entrevista E/ Comercio, 1 de agosto del 2004.

9 Esta re-significaciéon se diferencia con lo que muchas veces se ha referido
como la “primera generaciéon” de los estudios culturales en América Latina
reflejado en los trabajos de Néstor Garcia Canclini, Jesus Martin Barbero y
Renato Ortiz, entre otros, pero también con las trayectorias despolitizadas de
los estudios culturales en los Estados Unidos.



240 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

los ‘estudios culturales’ como espacio de encuentro politico, ctitico y
de conocimientos diversos. Un espacio de encuentro entre discipli-
nas y proyectos intelectuales, politicos y éticos que provienen de
distintos momentos histéricos y de distintos lugares epistemoldgicos,
que tiene como objetivo confrontar el empobrecimiento de pensa-
miento impulsado por las divisiones disciplinarias, epistemoldgicas,
geograficas, etc. y la fragmentacién sociopolitica que cada vez mas
hace que la intervencién civica y el cambio social aparezcan como

proyectos de fuerzas divididas (Walsh, 2003: 12).

En este sentido, “los estudios culturales” nombran un proyecto inte-
lectual dirigido al (re)pensamiento critico y transdisciplinar, a las
relaciones intimas entre cultura, poder, politica y economia y a las
problematicas a la vez locales y globales, que son reflejo de la actual
légica multicultural del capitalismo transnacional y tardio. También
representan una fuerza capaz de enfrentar las tendencias dominan-
tes en las universidades latinoamericanas, especialmente en los ulti-
mos afios, de adoptar y reinstalar perspectivas eurocéntricas del sa-
ber (Lander, 2000b). Estudios culturales en este programa, entonces,
reflejan el interés de articular desde América Latina, en conversa-
cién con otras regiones del mundo, proyectos intelectuales y politi-
cos que ponen en debate pensamientos criticos con el objetivo de
pensar fuera de los limites definidos por el neoliberalismo y la mo-
dernidad, y con el propésito de construir mundos y modos de pen-
sar y ser distintos.

Reflexiones finales

Al retomar la perspectiva de Santos, Escobar (2005) ha argumentado
recientemente que la tarea no es la busqueda de soluciones moder-
nas a problemas modernos, sino el imaginar soluciones realmente
novedosas con base en la practica de los actores sociales de mayor
proyeccién epistemolégica y social. En si, la produccién del saber
tiene consecuencias politicas.

¢Es posible pensar unas ciencias sociales/culturales “otras”? Y, ¢qué
implica este pensar con relacién a epistemologias decoloniales? Para
terminar, propongo unas consideraciones e interrogantes criticas:



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 241

1. Primero es a considerar, y como ha dicho el intelectual-activista
afroesmeraldefio Juan Garcia (ver Walsh y Garcfa, 2002), estos
conocimientos que han sido considerados no-conocimientos.
Es decir, poner en cuestién y tensidon los significados manteni-
dos y reproducidos por las universidades en general y las cien-
cias sociales en particular sobre qué es conocimiento, conoci-
miento de quiénes, y conocimiento para qué, es decir, con qué
propoésitos. También es poner en cuestiéon y tension la utilidad
de teorfas eurocéntricas para comprender la condicién colo-
nial, pasada y presente.

2.  Es considerar el posicionamiento de pensamientos/ conocimien-
tos otros, entendidos asi no como un pensamiento o conoci-
miento mas que podria ser sumado o afiadido al conocimiento
“universal” (una suerte de multiculturalismo epistémico), sino
un pensamiento/conocimiento plural desde la(s) diferencia(s)
colonial(es), conectado por la experiencia comun del colonia-
lismo y marcado por el horizonte colonial de la modernidad.
¢Bs posible posicionar seriamente estos conocimientos en las
universidades en general y en las ciencias sociales/culturales
en particular? Al posicionarlos, scémo podemos asegurar que
no llegardan a ser simplemente un conocimiento mas, un ele-
mento de la foclorizacién y, peor atn, una herramienta de
manipulaciéon y control politico?

3. ¢Coémo pensar nuevos lugares de pensamiento dentro y fuera
de la universidad? Lugares de pensamiento que permitan tras-
cender, reconstruir y sobrepasar las limitaciones puestas por “la
ciencia” y los sistemas de conocimiento (epistemologia) de la
modernidad. Lugares que, a la vez, ponen en debate, didlogo y
discusién légicas y racionalidades diversas.

Hace 35 anos Rodolfo Stavenhagen publicé un texto con el titulo:
¢Cdmo descolonizar las ciencias sociales? Como antropdlogo, el in-
terés de Stavenhagen fue, mds que todo, pensar las ciencias sociales
no sélo desde las formas dominantes de la organizacién social de su
época (el pensamiento social y politico de la ilustracién), sino tam-
bién como un espacio de expresion de “contracorrientes radicales y
de la conciencia critica” (1971: 39). Segun argumenta él, el conoci-
miento que produce el cientifico social “puede y debe volverse un



242 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

instrumento para el cambio que, mediante el despertar y desarrollo
de la conciencia critica creativa, capacite a los que no tienen poder,
a los oprimidos y colonizados, a cuestionar primero, luego a subver-
tir, y modificar el sistema existente”.

No obstante, lo que Stavenhagen no tomé en consideracién es la
existencia de estos modos “otros” de saber. En la lucha de la
decolonialidad del poder, saber, naturaleza y ser, lo que los movi-
mientos y grupos afros e indigenas necesitan no es un “despertar y
desarrollo de conciencia critica creativa”, ni tampoco recibir capaci-
tacién por intelectuales “concientes” de la izquierda. Las ciencias
sociales/culturales tampoco necesitan simplemente una nueva in-
yeccion de enfoques izquierdistas del posmarxismo o posmo-
dernismo, aunque sean radicales. Lo que necesitamos todos y todas
es un giro distinto, un giro que parte no de la lucha de clases sino de
la lucha de la decolonialidad, asi haciendo ver la complicidad moder-
nidad-colonialidad como marco central que sigue organizando y orien-
tando “las ciencias” y el pensamiento académico-intelectual.

En la filosoffa y pensamiento de los pueblos de Abya Yala, estamos
entrando a una nueva era de Pachakutik, la era de la claridad. 1.a
entrada a ésta era ya estd evidenciandose, tanto en los proyectos
politicos y epistémicos de los movimientos como en los giros
decoloniales que estos proyectos estin moviendo. Por eso mismo,
quiero terminar con las palabras de Evo Morales pronunciadas en su
ponencia inaugural:

Estamos acd para decir, basta a la resistencia. De la resistencia de 500
aflos a la toma del poder para 500 afios, indigenas, obreros, todos los
sectores para acabar con esa injusticia, para acabar con esa desigual-
dad, para acabar sobre todo con la discriminacién, opresién donde

hemos sido sometidos..."

10 “Palabras del Presidente de la Republica” (discurso inaugural), Evo Morales
Ayma, La Paz, enero 22, 2006.



¢SON POSIBLES UNAS CIENCIAS SOCIALES/CULTURALES OTRAS? 243

Referencias

Amawtay Wasi (2004). Documento base. Quito: Amawtay Wasi.

Castro-Gémez, Santiago (ed.) (2000). La reestructuraciin de las ciencias sociales
en América Latina. Bogoté: Instituto Pensar/Centro Editorial Javeriana.

CRIC (2004). Qué pasaria si la escuela...? 30 aiios de construccion de una ednca-
cidn propia. Popayan: Consejo Regional Indigena de Cauca.

Escobar, Arturo (2005). Mds alld del tercer mundo. Globalizacidn y diferencia.
Bogota: Instituto Colombiano de Antropologia ¢ Historia/Universidad de
Cauca.

Eze, Emmanuel Chukwudi (2001). “El color de la raz6n. Las ideas de ‘raza’ en la
antropologia de Kant”. En W. Mignolo (comp.) Capitalismo y geopolitica del
conocimiento. Buenos Aires: Ediciones del Signo.

Lander, Edgardo (2000a). “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos”.
En E. Lander (comp). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias
sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.

Lander, Edgardo (2000b). “Eurocentrism and Colonialism in Latin American
Thought”, Nepantla. Views from South. 1:3, 519-532.

Lander, Edgardo (s.d.). “La ciencia neoliberal”, inédito.

Leff, Enrique (2000). Saber ambiental. México: Siglo XXI.

Leff, Enrique (2004). “Mas alla de la interdisciplinariedad. Racionalidad ambiental
y didlogo de saberes”, Seminario Internacional Didlogo sobre la Interdisciplina,
Guadalajara, México, 27-28 de septiembre.

Maldonado-Torres, Nelson (2006). “La topologia del ser y la geopolitica del saber.
Modernidad, imperio, colonialidad”. En Freya Schiwy, Nelson Maldonado-
Torres y Walter Mignolo, (Des)colonialidad del ser y del saber. Cuaderno no.
1. El desprendimiento: pensamiento critico y giro des-colonial. Buenos Aires:
Ediciones del signo.

Mignolo, Walter (2003). Historias locales /| diseiios globales. Colonialidad, conoci-
mientos subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal.

Muyolema, Armando (2001). “De la ‘cuestién indigena’ a lo ‘indigena’ como
cuestionamiento”. En Ileana Rodriguez (ed). Convergencia de tiempos: estu-
dios subalternos/contextos latinoamericanos. Estado, cultura y subalternidad,
Amsterdam/Atlanta, GA: Rodopi.

Noboa, Patricio (20006). “Representaciones del ‘corpus’ de la naturaleza. De la pre
a la postmodernidad”. Ensayo inédito.

Ortiz, Fernando (1917). Hampa afrocubana. 1os negros brujos. Madrid: Editorial
América.

Quijano, Anibal (1999). “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en Amé-
rica Latina”, en S. Castro-Gémez, O. Guardiola-Rivera, C. Millin de Benavides
(eds.) Pensar (en) los intersticios. Teoria y practica de la critica poscolonial.
Bogota, Coleccion Pensar/Centro, Editorial Javeriano.



244 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Reinaga, Fausto (1970/2001). La revolucién india. La Paz: Ediciones Fundacion
Amaitica “Fausto Reinaga”.

Sacoto, Antonio (1994). E/ indio en el ensayo de la América espaiiola. Quito: UASB/
CEN.

Santos, Boaventura de Sousa (1987). Un discurso sobre as ciencia. Porto: Edicoes
Afrontamiento.

Santos, Boaventura de Sousa (2003). “Universidad Popular de los Movimientos
Sociales y/o red del conocimiento”, Foro Social Temditico http://
www.fsmt.org.co/universidades.htm

Santos, Boaventura de Sousa (2005). Foro social mundial. Mannal de unso. Barce-
lona: Icaria.

Stavenhagen, Rodolfo (1971). “Cémo descolonizar las ciencias sociales”. En Socio-
logia y subdesarrollo, México DF: Editorial Nuestro Tiempo.

Wallerstein, Immanuel (coordinador) (1996). Abrir las ciencias sociales. Reporte de
la Comision Gulbenkian para la reestructuracidn de las ciencias sociales.
México: Siglo XXI.

Walsh, Catherine (2003). “¢Qué saber, qué hacer y como ver? Los desafios y predi-
camentos disciplinares, politicos y éticos de los estudios (inter) culturales
desde América Andina”. En C. Walsh (ed). Estadios culturales latinoamerica-
nos. Retos desde y sobre la regidn andina. Quito: UASB/Abya Yala.

Walsh, Catherine (2004). “Colonialidad, conocimiento y didspora afro-andina: Cons-
truyendo etnoeducacion e interculturalidad en la universidad”, en E. Restrepo
y A. Rojas (eds.). Conflicto ¢ (in)visibilidad. Retos en los estudios de la gente
negra en Colombia. FEstudios Afrocolombianos. Popayan: Universidad del
Cauca.

Walsh, Catherine and Garcia Juan (2002). “El pensar del emergente movimiento
afroecuatoriano: Reflexiones (des)de un proceso”. En Daniel Mato (comp.).
Estudios y otras prdcticas intelectnales latinoamericanas en cultura y poder,
Caracas: CLLACSO/Faces.

Walsh, Catherine and Leén, Edizon. En prensa. “Afro Andean Thought and Diasporic
Ancestrality”. En Marina Banchetti y Clevis Headley (eds.). Shifting the
Geography of Reason: Gender , Science and Religion, London: Cambridge
Scholars Press.



Las actuales insurgencias politicas epistémicas
en las Américas: giros a la izquierda, giros
antiimperiales, giros decoloniales’

AGUSTIN LAO-MONTES?

Para abrir una asociacién libre de imdagenes que surgen en sinergia de
corazén y mente, cito: escenas de miedo y muerte develando el Ho-
locausto palestino en el Libano y la Franja de Gaza, en contrapunteo
a dos escenarios de esperanza y vida: un coro multicultural de millo-
nes de voces aclamando que “ningun ser humano es ilegal”, el prime-
ro de mayo a través de los Estados Unidos, y una ceremonia ritual
para rendir tributo a la Pachamama dando inicio ayer al Foro Social
Indigena Andino en el Cuzco, el vientre mismo del Tawantinsuyo.
¢Cémo darle sentido a esta globalidad tan laberintica a la vez que tan
claramente interconectada? ;Coémo agenciar la liberacién desde las
trincheras subjetivas y la materialidad corporal, hasta integrar formas
de accién colectiva que logren descolonizar el Estado, la economia, y
el conocimiento? ¢Cémo traducir el “sentido de horrot” y los “gritos de
espanto” (de los que hablaba Nelson cuando analizaba en su presen-
taciéon de apertura el terror constitutivo de la modernidad capitalista),
en proyectos viables por la vida, el deseo, la solidaridad? ;Coémo cons-
tituir, como decia el filosofo Francés Argelino Jacques Derrida, una
politica de la amistad?

1 Este articulo es una version brevemente realizada de los comentarios finales a
la conferencia “Insurgencias politicas epistémicas y giros de-coloniales”, efec-
tuada en la Universidad Andina “Simén Bolivar”, en Quito, Ecuador, entre el 17
y 19 de julio de 2006.

2 Universidad de Massachusetts, Amherst, Estados Unidos.



246 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Ayer decfa Juan Montafio que la calle se mueve mas rapido que la
academia. Asi fue con las Panteras Negras, quienes lefan a Fanon y
hablaban del colonialismo interno en los HEstados Unidos antes de
que esto entrara en el registro académico. De la misma manera, los
giros decoloniales emergen con las insurgencias politicas epistémicas
en las Américas a pesar de las camisas de fuerza, cegueras epistémicas,
y resistencias politicas de un mundo académico enmarcado en es-
tructuras occidentales de poder y saber.

En esta presentacién me voy a enfocar muy esquemdticamente en
ubicar insurgencias y los giros que ellas implican en una perspectiva
histérico-mundial, la cual es una de las estrategias analiticas claves
del colectivo modernidad/colonialidad. Y avanzando de la analitica
de la colonialidad a la politica de descolonizacién y liberacién, abordo
dos preguntas fundamentales: ¢qué entiendo por la decolonialidad y
la descolonizacién?’, scomo identificar y potenciar la produccion
presente de futuros posibles de liberaciéon? Esta tdltima es una tarea
critica que Wallerstein denomina como “utopistica” porque se pro-
duce a partir de la potencialidad y el accionar presente y no simple-
mente como un deseo utépico hacia el futuro.

Comienzo por decir que el patrén o matriz de poder’ que significamos
con el concepto de colonialidad del poder se refiere a una totalidad

3 El concepto de colonialidad del poder fue acufiado por Anibal Quijano y ha
sido retomado y elaborado por una amplia variedad de intelectuales-activistas
en América Latina y los Estados Unidos. Podriamos argumentar que hoy dia es
uno de los conceptos claves en el proceso de emergencia de nuevas teorfas
criticas y discursos radicales en América Latina y a nivel global, lo cual Nelson
Maldonado-Torres ha bautizado como el giro decolonial que se conjuga con el
accionar de los movimientos sociales y politicos que podriamos catalogar en
su conjunto como grito decolonial.

4  Este concepto de utopia (en palabras de Wallerstein, utopistica) como horizon-
te de esperanza y futuro enraizado en la politica de lo posible y nuestra capa-
cidad de potenciacién del futuro es afin a los planteamientos de Ernst Bloch a
principios del siglo XX y con los argumentos que hace hoy dia Hugo
Zemmelman.

5 Anibal Quijano usa el concepto de patrén de poder, mientras que Walter Mignolo
usa la nocién de matriz de poder.



LAS ACTUALES INSURGENCIAS POLITICAS EPISTEMICAS EN .AS AMERICAS 247

histérica compleja y contradictoria que también representamos como
el sistema-mundo moderno/colonial capitalista patriarcal (esta formula-
cién particular se la debemos a Ramén Grosfoguel). Dicha constelacion
de poder también se puede resumir como el entrelazado de cuatro
sistemas de dominacion: capitalismo, racismo, imperialismo y patriarcado.
En la larga duracién de dicho sistema histérico hay continuidades y
rupturas y por eso es necesario periodizar y hacer analisis tanto de
época como de coyuntura. Por eso también hablamos de la tardo-
modernidad neoliberal capitalista para distinguir el momento presente,
el cual, a vuelo de péjaro, caracterizamos de la siguiente manera:

1. La colonizaciéon del planeta (de los cuerpos, el campo, los re-
cursos naturales, las ideas, las universidades, entre mucho otros)
por parte del Capital como eje central de la civilizacién
tardomoderna.

2. Una crisis sistémica ligada a una Recolonizacién Global, lo cual
tiene varias vertientes entre las cuales enumeramos los elemen-
tos siguientes:

3. Una crisis de acumulacién de capital que comenzé a mediados
de los setenta y que implicé la hegemonia del capital financie-
ro, las politicas neoliberales, todo esto asociado a una
reconcentracion global de la riqueza, es decir, a mayores des-
igualdades, desempleo masivo crénico (sélo mirar los informes
del Banco Mundial), erosiéon de la forma salarial (ejemplos: tra-
bajo excedente/vidas desechables, nueva esclavitud, cuya cifra
oficial son 200 millones) y nuevas servidumbres.

4. Un declive de la hegemonia imperial norteamericana que im-
plica una dinamica de “dominacién sin hegemonia” (expresion
que usa Ranahit Guha en referencia al Estado colonial) y la
emergencia de formas fragmentadas de dominacién mundial
como un “bloque imperial global”, que incluye Estados domi-
nantes (EE.UU., Alemania, Francia, Jap6n), corporaciones
transnacionales, instituciones del capital global (Fondo Mone-
tario Internacional, Organizacién Mundial de Comercio)®. Los

6 La nocién de “bloque imperial de poder” la tomo de Anibal Quijano (2005), lo
cual contrasta con la visién abstracta de “Imperio” de Hart y Negri.



248 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

intentos fallidos de renovacion de la hegemonia norteamerica-
na llevan a una politica maquiavélica de imposiciones diploma-
ticas y militarismo que sostienen una dindmica de desarticula-
cién del orden politico internacional a la vez que una erosiéon
de la democracia liberal en el campo politico estadounidense.

5. Una crisis de la forma misma de la nacién-Estado revelada por
la erosién de la democracia liberal burguesa expresada en la
centralizacién del poder, la creciente conversiéon de la politica
electoral en simulacro mass-mediatico, la crisis de legitimacién
demostrada en la falta de participacion electoral, y la emergen-
cia de formas locales y extra-estatales de autoridad como tam-
bién en el poder del capital transnacional sobre las naciones-
Estado especialmente en la periferia.

6. Una crisis ecoldgica cuyos sintomas mas notables son el calen-
tamiento global y el uso de semillas transgénicas promovidas
por las transnacionales, lo cual pone en peligro la vida y la
integridad misma del planeta.

7. El desmembramiento de la hegemonia de las estructuras
occidentalistas del conocimiento incluyendo las viejas izquier-
das a partir de los afios sesenta y aqui vemos la importante
relacién entre movimientos antisistémicos y estructuras del co-
nocimiento incluyendo tanto perspectivas epistémicas como
formas institucionales.

8. Todo esto sirve de marco y contexto para la emergencia de
nuevos focos de insurgencias, subjetividades politicas, trinche-
ras de lucha, proyectos y horizontes de futuro los que el
Subcomandante Marcos denomina como la “La Cuarta Guerra
Mundial” cuyas primeras expresiones se pueden trazar de for-
ma diversa; por ejemplo el Caracazo de 1989 en Venezuela, el
levantamiento zapatista de enero de 1994 en el sur de México,
o las protestas contra la reunién de la Organizaciéon Mundial de
Comercio en diciembre de 1999, en Seattle, Washington, en los
Estados Unidos.

Insurgencias y giros

Aqui entramos entonces a analizar esquematicamente lo que llama-
remos las insurgencias que provocan los tres giros entrelazados que



LAS ACTUALES INSURGENCIAS POLITICAS EPISTEMICAS EN .AS AMERICAS 249

denominan el panel. Comenzamos por los giros hacia la izquierda.
Primero es pertinente aclarar el concepto de insurgencia’. La nocién
de insurgencias, en contraste a la de resistencia, combina elementos
contestatarios con dimensiones propositivas que sirven como con-
tracorriente de lo establecido. Incluye focos de lucha, nuevos acto-
res en el escenario y redefiniciones de lo politico y de cémo hacer
politica; envuelve saberes liberados de su condiciéon subalterna,
nuevos discursos y horizontes distintos. Entre éstas se cuentan los
nuevos movimientos feministas, de homosexuales y lesbianas,
etnoraciales y ecolégicos que emergieron desde los afios sesenta
esgrimiendo reclamos de ser y subjetividad y discursos de democra-
cia radical. Las insurgencias también son espacios, zonas, territorios:
economfias de trueque, gobiernos locales, experimentos de convi-
vencia solidaria y estrategias comunitarias de supervivencia. Pueden
ser formas institucionales alternas y alternativas de caracter diverso:
proyectos educativos, gobiernos indigenas, ciudades de gobierno
radical (como las Caracolas Zapatistas), y Estados disidentes (como
Cuba, Venezuela y Bolivia). Cuando hablamos de las nuevas iz-
quierdas de hoy, nos referimos a una constelacién compleja y con-
tradictoria, lo que cuestiona la categoria misma de izquierda que ya
no esta cohesionada por un discurso socialista de pretensién
universalista. Las llamadas izquierdas se pueden diferenciar segun
cémo responden a distintas esferas de injusticia; es decir, una pers-
pectiva puede ser contestataria en lo social y conservadora en lo
racial y cultural, o ser liberadora en lo econémico y opresora en lo
sexual y lo epistémico. A partir de la ola de movimientos
antisistémicos que surgen en los sesenta, todas las cadenas de opre-
sion (raciales, sexuales, de género, de clase, y demas) que corres-
ponden a las jerarquias de la colonialidad, comienzan a ser desafia-
das por focos de insurgencia que esgrimen reclamos de justicia,
reconocimiento, derechos y representaciéon. Frente a la contra-
revolucién imperial capitalista que comienza en los ochenta y la

7 El concepto de insurgencia ha sido usado de maneras multiples, por ejemplo,
por Negri y por Zavaleta Mercado (esta referencia particular se la agradezco a
Walter Mignolo). Me patrece importante reconocer la autoria de Catherine Walsh
por introducir dicha nocién como titulo de esta conferencia en relacién a los
giros politico-epistémicos que discutimos.



250 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

llamada globalizacién neoliberal, se riegan semilleros de insurgen-
cia que apuntan hacia una nueva ola de movimientos antisistémicos,
los cuales adquieren dicho valor en vista de su vocacién, organiza-
cién y efectos politicos y culturales. Sus reclamos multiples de auto-
nomia, identidad, recursos, derechos, espacio y vida transgreden la
logica del orden a la vez que corresponden a las cadenas de explo-
taciéon y dominacién que configuran la colonialidad del poder/sa-
ber. Dichas acciones colectivas incluyen Glo-calidades basadas en
el lugar, pero de alcance transnacional®, y redes translocales que
se tejen como movimientos con vocacién y alcance mundial. Un
ejemplo clave son los Foros Sociales en tanto procesos politicos y
espacios de encuentro donde un mosaico plural de insurgencias
debaten perspectivas epistémicas y ético-politicas, y en el cual, a
pesar del relativo caos y del océano de diferencias, se crean los
lenguajes, los géneros y las alianzas de un nuevo sentido comun
en aras de un discurso critico y un proyecto emancipatorio’. Un
resultado concreto es la organizacién coordinada de marchas anti-
guerra a través del mundo el 15 de febrero del 2003, un acto poli-
tico de coordinacién global sin precedentes que se concibié en la
Asamblea de Movimientos Sociales del Foro Social Mundial de Porto
Alegre en enero del mismo afio. La celebracién de los foros en
Brasil no fue accidental, sino sintoma del surgimiento de América
Latina como punto nodal principal de las nuevas insurgencias de
izquierda. Dichas insurgencias se pueden dividir esquematicamen-

te en cuatro categorias'®:

8 Para la politica del lugar ver Escobar.

9 La literatura sobre los foros es ya abundante y sigue creciendo. El concepto de
“nuevo sentido comin” se lo debemos a Boaventura de Sousa Santos. Para el
foro como espacio y actor ver Teivanen.

10 Es importante aclarar que no intentamos ser comprensivos y que tampoco
pretendemos hacer ni un sondeo ni un andlisis del estado actual de las
insurgencias en América Latina. Hay movimientos de primera importancia (por
ejemplo, los que surgieron en Argentina a partir de la crisis econémica de
principios del nuevo siglo) y desarrollos institucionales (por ejemplo, la nueva
administracion estatal en Uruguay) que no se registran en este recuento esque-
matico dada su limitacién de tiempo y espacio.



LAS ACTUALES INSURGENCIAS POLITICAS EPISTEMICAS EN .AS AMERICAS 251

1. Los zapatistas: un movimiento que caracterizamos por sus re-
clamos de autonomia, por su racionalidad politica maya
(articulada en su maxima politica de que el poder significa
“mandar obedeciendo”), por priorizar todas las formas de opre-
sién, su estrategia de abrir espacios a varios niveles (escala
local, nacional, global), pero sin dar respuesta clara y definitiva
a las formas institucionales de autoridad (Estado y gobierno
global). Esto plantea una disyuntiva, un area de debate entre
optar por la descolonizacién del Estado, producir una nueva
forma de Estado (¢cudl?, ;cémo?) o, en vez de ello, crear una
nueva organizaciéon de la autoridad a la vez que nuevas formas
y articulaciones de comunidad politica. La opciéon de los
zapatistas es que no debemos pretender administrar la crisis a
través del Estado, sino abrir espacios e implosionar el Estado
hasta y mas alla de sus limites.

2. Brasil: El Partido de los Trabajadores (PT) aparece como un
nuevo tipo de partido politico que originalmente estuvo com-
puesto por una coalicién de movimientos. Podemos argumen-
tar que su principal éxito ha sido expresado en los gobiernos
locales de izquierda (por ejemplo, el discutido “presupuesto
participativo” en Porto Alegre y Curitiba como ciudad ecologica).
Por otro lado se puede hablar, por el momento, de un fracaso a
nivel nacional en vista de la reproduccién de politicas
neoliberales y la clara continuidad de las condiciones crasas de
desigualdad social, racial y politica, lo cual ha implicado un
desmembramiento relativo del PT. Aqui cabe preguntarse: chasta
qué punto la responsabilidad debe atribuirse a la administra-
cién de Lula, o si mas bien se explica a partir de la crisis y los
limites de la forma misma del Estado-nacién moderno (a pesar
del caracter semiperiférico de Brasil)? Es también importante el
ubicar al Movimiento de los Sin Tierra (MST) como contrapun-
to al PT. E1 MST con sus formas de autonomia comunitaria, su
reforma agraria radical y de cardcter ecoldgico, sus iniciativas
de economia solidaria que se proyectan tanto local y
nacionalmente como hacia el mercado mundial, y su rol funda-
mental en la organizacién de Via Campesina como una red
global que articula movimientos rurales a través del planeta,
representa un contraste clave al PT.



252

EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Bolivia y Ecuador: paises donde los movimientos indigenas sur-
gen al frente como protagonistas del escenario politico (en el Ecua-
dor, sumando también los movimientos de afrodescendientes). En
este contexto, hablamos de dos légicas contradictorias (¢o com-
plementarias?): por un lado, el poder estatal y, por otro, la autono-
mfa comunitaria (0 como se le suele llamar, de la sociedad civil)
de las que nos hablaban hoy Javier Sanjinés y German Muenala.
Aqui una interrogante clave es cémo mantener de manera perma-
nente y productiva (en el sentido transformativo) la relacién entre
movimientos sociales autbnomos, organizaciones politicas (como
partidos), e instituciones de poder (tanto local como nacional)
teniendo en cuenta las contradicciones entre dichos espacios y
actores, asi como también las presiones y limites presentados por
las instituciones y actores centrales del sistema-mundo moderno/
colonial capitalista (como el Fondo Monetario Internacional y el
Estado imperial norteamericano).

Venezuela y Cuba: a los que llamaré “Estados disidentes” por su
oposiciéon parcial a los disefios globales del capitalismo
tardomoderno y el nuevo imperialismo. Aqui es importante resal-
tar el rol de Venezuela como laboratorio donde se dilucidan op-
ciones, discursos, posibilidades y limites (lo que tanto Reinaldo
como Lander analizan como las logicas paralelas y muchas veces
opuestas entre la emergencia de formas de poder popular y el
creciente centralismo estatal), y donde observamos la fluidez de
las posibilidades y los limites de promover cambios desde el Esta-
do. Aqui es importante observar que el neodesarrollismo (o nue-
vo estructuralismo) que caracteriza el nuevo Estado venezolano
(la llamada Revolucién Bolivariana que se autodefine como porta-
dora del “Socialismo del Siglo XXI7), esta limitado tanto por la
forma misma del Estado moderno y mas aun en sus expresiones
periféricas, como en su inmersiéon dentro del sistema interestatal
que es parte del engranaje que constituye el patrén de poder
moderno/colonial. Dicho esto, cabe preguntarse cuiles son las
posibilidades y las limitaciones de la trinchera geopolitica y la
estrategia de poder regional (o de integracién, como lo acaba de
describir la colega cubana Lidia Cano), que en oposiciéon al ALCA
los gobiernos de Cuba y Venezuela han bautizado como el ALBA.
Esto nos lleva al tema de los giros antiimperiales.



LAS ACTUALES INSURGENCIAS POLITICAS EPISTEMICAS EN .AS AMERICAS 253

Giros anti-imperiales

Para entrarle a este tema, la primera pregunta que hacemos es: ¢Qué
entendemos tanto por imperialismo como por politicas
antiimperialistas? Aqui hay una tendencia a nuevos impulsos de lu-
cha a partir de viejos esquemas epistémicos y politicos. Nelson nos
habl6 en su presentacion del “antiimperialismo eurocéntrico del si-
glo XIX”. Dicho discurso esta atn vivito y coleando, y ahora esta
acompafnado por una teoria y politica antiimperial basadas en una
optica que reduce el imperialismo a la dominaciéon geopolitica y la
explotacién econémica. Argumentamos que hay necesidad de reno-
var la analitica del imperialismo mas alla del marxismo tradicional,
de las teorfas de la dependencia, y atun de los analisis vigentes de
sistema-mundo. Es imperativo elaborar estrategias criticas vy
metodologias que nos permitan entender las formas de poder impe-
rial en relaciéon a todos los elementos que componen la colonialidad
del poder, para asi, ademas de la explotacién econémica y la domi-
nacién geopolitica a cargo de las empresas transnacionales y los
Estados imperiales, podamos analizar y evidenciar otras formas y
mediaciones del poder imperial: géneros y sexualidades (como su-
bray6 Marfa Lugones en su presentacion), ecolégicos, epistémicos,
lingiifsticos, espirituales, e intersubjetivos. Asi, podremos entender
la Guerra de Irak como un proyecto occidentalista de afirmacién de
masculinidad heterosexual anglosajona y como una forma de geno-
cidio racial expresado en la indiferencia escandalosa en los Estados
Unidos frente a las muertes de iraquies y palestinos, o la pornogra-
fia perversa enunciada en la figura del torturador que disfruta con
sadismo a los cuerpos arabes subyugados en la prision de Abu Gra-
ve. Las tecnologias de poder de la supuesta guerra contra el terror:
las torturas, las carceles clandestinas, Guantanamo como expresion
de la erosién de la democracia liberal burguesa, suponen tanto un
analisis mas complejo del poder imperial como un giro hacia un
nuevo tipo de politica antiimperial. Esto implica ver el imperialismo
como un proyecto de terror y muerte con dimensiones éticas y
existenciales (como observaron Nelson Maldonado-Torres y Walter
Mignolo en sus presentaciones de apertura) y, por ende, la necesidad
de un proyecto antiimperialista que afronte todos estos elementos del
poder imperial. Esto también implica la necesidad de abandonar el



254 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

viejo discurso antiimperialista reduccionista, basado en un latino-
americanismo occidentalista, para asi integrarlo al giro decolonial.

Giros decoloniales y politica de descolonizacion

Comienzo reafirmando que la diferencia especifica que marca el
giro decolonial es una analitica de la modernidad capitalista como
un patréon de poder colonial, lo que implica el imperativo decolonial
o centrar la politica de descolonizacién. El colectivo Modernidad/
Colonialidad (mayormente académico) ha puesto énfasis en lo
epistémico y en la cuestion racial, mientras intelectuales vernaculos
y aliados a movimientos (afros, indigenas, feministas) también
enfatizan lo politico y cuestiones de género, sexualidad y ecologia.
Aqui cabe de nuevo reconocer la importancia de este encuentro y
del trabajo de las compas y los compas en Ecuador, Colombia, y
Bolivia de abrir didlogos amplios (inter/intra/trans-culturales, para
usar este lenguaje que hemos venido dilucidando en este encuen-
tro), para explorar, desde una politica de diferencia (o de alteridad),
como las cadenas de colonialidad pueden informar una politica de
alianzas que permita articular las cadenas de equivalencia entre las
diferentes formas de opresién y los movimientos sociales que sur-
gen a partir de reclamos de liberacion. Esto implica implosionar las
mediaciones multiples que nos marcan como sujetos y la necesidad,
no s6lo de des-marcar (como repetidamente sefial6 Adolfo Alban),
sino también de promover la autocreacion intersubjetiva para re-
existir y re-construirnos a partir de nuevos criterios de afinidad y
nuevas formas de comunidad. Es decir, la afirmacién de
ancestralidades debe ir acompafiada de la produccién de identida-
des criticas, lo cual supone la descolonizacién como un proceso
complejo, desigual y continuo. Por eso, uno de los ejes principales
del encuentro han sido las tensiones y contradicciones de los proce-
sos de descolonizacién, y aqui quiero mencionar algunas cuestiones
abiertas y prioritarias, ya que obviamente es tarea colectiva buscar y
rebuscar respuestas en el camino:

1. En vista de la fuerte tensién y ruptura relativa entre nacién y
Estado (expresada en KEstados plurinacionales, naciones
diasporicas, y reclamos territoriales de autonomia etnoracial a



LAS ACTUALES INSURGENCIAS POLITICAS EPISTEMICAS EN .AS AMERICAS 255

niveles locales y regionales): ¢hasta qué punto se pueden rei-
vindicar los nacionalismos? ¢Hasta donde se puede descolonizar
desde Estados modernos que son formaciones coloniales, capi-
talistas, racistas y patriarcales?

2. Cuiles son los limites y posibilidades de descolonizar el Estado
y descolonizar desde el Estado? Por ejemplo, del “Estado Para-
lelo” postulado por Boaventura que mencioné Reinaldo, lo cual
implica una estrategia dual: desde y contra el Estado.

3. ¢Cdémo descolonizar economia y politica, abordar a la vez ex-
plotacién y dominacién?, ¢cémo hablar simultineamente de so-
cialismo y democracia radical?

4.  En referencia a la dimensién politico-econémica, ¢cuales son
los limites y las posibilidades de los procesos de regionalizacion,
nacionalizacién, y socializacién de la riqueza desde el Estado
en el contexto del capitalismo global? ¢Es defendible un
neodesarrollismo en aras de la independencia econémica y de
la redistribucién social de la riqueza a partir de un Estado su-
bordinado en el sistema-mundo al capital transnacional y al
bloque imperial global? No se trata de decir que no se puede
hacer nada, sino de reconocer los limites, y asi apuntar hacia
una estrategia efectiva para descolonizar la economia.

5. Se puede seguir usando un discurso desarrollista fundamentado
en la construcciéon de otredades supuestamente “tradicionales” y
“subdesarrolladas”? ¢Se pueden hacer conmensurables los recla-
mos ecolégicos de los movimientos indigenas y afros con el
neodesarrollismo antiimperialista (por ejemplo, el cual es pro-
movido contradictoriamente por el gobierno de Chavez)? Como
estrategia de descolonizacién, ¢qué lugar ocupan las insurgencias
(especialmente comunidades subalternas y movimientos socia-
les) en la re-creacién de la vida material: incluyendo el bienestar
econémico y la integridad ecoldgica, cultural y espiritual?

6. Aqui también viene al caso la interrogante que trafa Libia Grue-
so tanto en relacion con la idea de desarrollo comunitario, como
con la de ciudadania participativa e interculturalidad, porque,
como ella decfa: “al capital transnacional no le estorba ni la
participacion directa ni la diferencia”. ¢Cuales son las diferen-
cias que hacen diferencia en aras de un proyecto decolonial? Y
es que el surgimiento tanto de la interculturalidad neoliberal



256 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

como del multiculturalismo imperial (no olvidemos que una
mujer negra, Condoleza Rice, es la Secretaria de Estado del
gobierno neoconservador del Presidente Bush, y que un hom-
bre latino, Alberto Gonzilez, es el Procurador General que jus-
tifica la tortura), revela como los discursos insurgentes pueden
ser recolonizados y, por ende, la necesidad de crear constante-
mente nuevos lenguajes descolonizadores a la vez que resig-
nificamos espacios discursivos.

7. Ademias es importante no seducirnos por la imagen
desmovilizadora de la globalizacion tardomoderna como un
monstruo que coloniza todo. Es importante preguntar: ¢cudles
son las exterioridades relativas de caracter decolonial? ;Cuales
son las insurgencias subalternas que apuntan hacia
racionalidades politicas, conocimientos y proyectos de vida
Otros? Esto invita a didlogos interregionales e interespistémicos
(entre regiones-mundo y entre vertientes de civilizacién) para
hacer una cartografia global de las formas y proyectos
decoloniales de ayer y de hoy.

8. Aqui un desafio grande es como crear alianzas y articulaciones
a escalas locales, regionales, nacionales y globales hacia la des-
colonizacién y la produccién de futuros posibles de liberacién
desde trincheras presentes.

Los avatares multiples de la descolonizacién apuntan hacia cultivar
procesos de transformacién radical en todas las esferas de la vida
desde la subjetividad (Patricio Gutiérrez nos hablaba en el panel
inicial de “descolonizar el corazén”), lo intimo y el desco, hasta la
comunidad politica, la educacién, la salud, los espacios urbanos, los
epistemes, y la economia mundial, como hemos venido discutiendo
durante estos tres dias. La otra cara de la moneda implica parir, dar
a luz futuros posibles de liberacién sostenidos tanto en el desmonte
de la colonialidad del poder, como en la creacién de formas sociales
basadas no en la dominacién y la explotacién sino en la solidaridad
y reciprocidad. Esto se ha de dar simultaneamente a la re-creacién
de geografias histéricas sustentadas en una ecologfa politica de ar-
monfa con la madre tierra y reconexién tanto con memorias de
reconocimiento de la herida moderna (la cual develaba Nelson con
sensibilidad ética y maestria filoséfica) como de la busqueda y afir-



LAS ACTUALES INSURGENCIAS POLITICAS EPISTEMICAS EN .AS AMERICAS 257

macién de la ancestralidad. Para esto, creo necesario resignificar la
idea de revolucién, no como toma armada del palacio estatal sino
como descolonizaciéon profunda, porque hoy lo que estd en juego
es la supervivencia del planeta y la vida misma. En este sentido,
descolonizar el poder significa crear formaciones de poder sin do-
minacién, porque, como postula Dussel, el fundamento del poder
es la afirmacién misma de la vida. Por eso, el nuevo sentido comun
decolonial que emerge de este encuentro apunta hacia una utopistica
por la vida, para re-existir y re-vivir mas alla del reino de la supervi-
vencia y resistencia, en el Palenque Coésmico de la libertad, el deseo
y la rumba.

Bibliografia

Bloch, Ernst (2000). The Spirit of Utopia. Palo Alto: Stanford University Press.

Derrida, Jacques (1997). The Politics of Friendship. New York: Verso.

Dussel, Enrique (20006). 20 Tesis de Politica. México: Siglo XXI.

Escobar, Arturo (2000). “El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lugar:
globalizacién o posdesarrollo? En Edgardo Lander, ed. La colonialidad del
saber: enrocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. Bue-
nos Aires: CLACSO, 113-144.

Grosfoguel, Ramén (2003). Colonial Subjects: Puerto Ricans in Global Perspective.
Berkeley: University of California Press.

Guha, Ranajit (1998). Dominance wihtout Hegemony: History and Power in Colo-
nial India. Cambridge: Harvard University Press.

Hardt, Michael and Antonio Negri (2000). Empire. Cambridge: Harvard University
Press.

Mignolo, Walter (2003). Historias locales/disenos globales. Colonialidad, conoci-
mientos subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal.

Quijano, Anibal (2005). “Colonialidad del Poder, Globalizacién y Democracia”.

Quijano, Anibal (2000). “Colonialidad del Poder y Clasificaciéon Social”, en

Journal of World Systems Research. Vol VI, No. 2: 342-388.

Negri, Antonio (1999). Insurgencies: Constituent Power and the Modern State.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Santos, Boaventura de Sousa (2005). Reinventar la Democracia. Reinventar el Es-
tado. Buenos Aires: CLACSO.

Santos, Boaventura de Sousa (2004). “El Foro Social Mundial: hacia una globalizacién
contra-hegemoénica” En J. Sen, A Anand, A. Escobar y P. Waterman, eds.

El Foro Social Mundial: Desafiando Imperios. Malaga: El Viejo Topo, pp. 330-343.

Teivainen, Teivo (2004). “El Foro Social Mundial: Espacio o Actor?”. En J. Sen, A



258 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Anand, A. Escobar y P. Waterman, eds. E/ Foro Social Mundial: Desafiando
Imperios. Malaga: El Viejo Topo, pp. 190-200.

Wallerstein, Immanuel (1998). Uftopistics: or Historical choices of the twenty-first
century. New York: New Press.

Zavaleta Mercado, Rene (1988). Clases Sociales y Conocimiento. 1.a Paz-Cochabamba:
Los Amigos del Libro.

Zemmelman, Hugo (2003). Los horigontes de la razin 11: Historia y necesidad de
utopia. Barcelona: Anthropos.



Pariendo una globalidad sin dominacién:
politicas y pedagogias descolonizadoras’

AGUSTIN LAO-MONTES?

Dar a luz implica mucho mas que develar lo oculto a través del
saber sistematico, como en el sentido socratico, o descubrir lo des-
conocido al sentido comun hegemonico, como en los discursos
fundacionales de la ideologia de Occidente. Para expresar en alego-
rias su proyecto de emancipacién universal, Marx cred el simil del
proletariado como partera de la humanidad. Pero, para parir dicha
suerte de liberacién mundial, necesitamos tanto una teorfa mas glo-
bal del poder como un proyecto ético-politico mas fundamentado
en la diversidad histérica y cultural de una humanidad profunda-
mente plural. A partir del espacio tanto tedrico-critico como ético-
politico, abierto por Anibal Quijano y retomado en varias direccio-
nes (a veces, contradictorias) por varios grupos de intelectuales (al-
gunos situados en instituciones académicas y otros localizados prin-
cipalmente en otros espacios del movimiento social), en esta po-
nencia hemos de presentar, a rasgos generales, por un lado, los
lineamientos de una analitica de la colonialidad del poder y, por
otro lado, algunas tesis para articular unos lineamientos hacia una
politica de descolonizacién y en aras de una pedagogia descolonial.
En este sentido, nuestro dar a luz es un acto de creacidon colectiva
que significa una practica de descolonizacién, socializacién y demo-

1 Este texto fue presentado a IPECAL (Instituto Pensamiento y Cultura en Amé-
rica Latina) en el septiembre mexicano del 2005.
2 Universidad de Massachussets, Amherst, Estados Unidos.



260 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

cratizacion del poder. Dicho acto histérico de autoproduccién creativa
implica construir un camino, un proceso sustentado por una peda-
gogia descolonizadora que es, a su vez, guiada por una cultura
radicalmente democratica, como hemos de ver.

Analitica de la colonialidad del poder

Uno de los grandes desafios del pensamiento critico hoy dia es cémo
pensar la globalidad sin aniquilar la especificidad de las historias loca-
les y, en reverso, qué teorias y métodos nos permiten analizar la
presencia del pasado en el presente y la inscripcién de lo global en lo
local. A la estrategia epistémica que utilizamos para responder a este
tipo de preguntas, la denominamos como perspectiva histérico-mun-
dial. En el mismo registro, nos preguntamos c6mo Construir un marco
analitico de lo social que entienda y reconozca las diferencias y parti-
cularidades (por ejemplo, etnoraciales, de lugar, de género, y genera-
cién), a la vez que explique las mediaciones, identificaciones y articu-
laciones de cardcter mas general y global. Por otro lado, cuando inda-
gamos en los menesteres del quehacer critico desde nuestras localiza-
ciones periféricas en relaciéon a los centros del poder y del saber
occidental, nos confrontamos con la espinosa paradoja de cémo des-
mantelar la dominacién epistémica, cultural, politica y econémica del
capitalismo del Atlantico del Norte mientras seguimos usando los
marcos tedricos y las categorias criticas heredadas del pensamiento
occidental. En esa busqueda, nos preguntamos: ¢hasta donde nos
sirven, cémo y cuando debemos separarnos de Marx, Freud o Foucault?
y, écomo hemos de elaborar discursos criticos y categorias analiticas
postoccidentalistas que nos encaminen mas alld y en contra de la
tradicion eurocéntrica? En este trabajo, hemos de enfocarnos en una
de las miradas epistémicas que ha abordado con mas rigor y vigor
estas problematicas. Nos referimos a la perspectiva teérico-critica y
ético-politica iniciada por el intelectual radical peruano Anibal Quijano,
la cual conceptualiza al sistema-mundo moderno/colonial capitalista
a partir del concepto de colonialidad del poder. Esta perspectiva esta
prefiada de respuestas contundentes a interrogantes claves, tanto para
analizar, como para transformar dicho sistema histérico. ¢Qué entende-
mos por colonialidad del poder y cual es su importancia como catego-
rfa critica? ¢Cudl es su valor tanto epistémico como ético-politico?



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 261

El concepto de colonialidad del poder es una categoria clave para
repensar el mundo moderno y el capitalismo histérico en contra de
las corrientes eurocéntricas y occidentalistas que esgrimen no solo
los apologistas de la modernidad capitalista sino también la mayorfa
de sus criticos de izquierda. Dicha categoria se refiere a lo que
Quijano define como “un patrén de dominaciéon” (Quijano, 2000),
es decir, un entramado de poder que articula de manera compleja y
desigual una multiplicidad de formas de dominacién y explotacion,
que se pueden resumir sobre la base de tres ejes intersectados: el
eje de explotacion del trabajo por el capital, el eje de dominacién
etnoracial y cultural, y el eje de dominacién sexual y de género’.
Luego explicaremos mas claramente estos ejes y sus relaciones; pero
consideramos importante comenzar explicando que dicho patrén
de poder colonial debe entenderse como un proceso histérico-mun-
dial que nace junto con la modernidad capitalista y que caracteriza
fundamentalmente el proceso de globalizacién capitalista que surge
en el siglo XVI en el contexto de la conquista de las Américas, el
comercio esclavista transatlantico y la institucionalizacién del siste-
ma de plantaciones, la emergencia de imperios europeos modernos
y, eventualmente, un orden geopolitico basado en un sistema de
naciones-Estado, y la emergencia de la ideologia de Occidente como
marco discursivo para darle sentido a las nuevas formas de domina-
cién, tanto religiosas y lingiifsticas, como culturales y epistémicas, lo
cual implicé la emergencia de nuevos modos de identificacién e
intersubjetividad. Es en esta coyuntura histérico-mundial cuando
emerge el capitalismo centrado en el Atlantico, junto a las invencio-
nes simultaneas de las Américas, de Africa y de Europa en cuanto
categorias geohistoricas continentales y regionales?, con las que se
crean las formas de clasificacién y estratificacién racial que, conju-
gadas con los nuevos modos de explotacién del trabajo subyugados
a las dinamicas de acumulaciéon de capital en el naciente mercado
mundial, y con la redefinicién del poder patriarcal, dan origen al

3 Esta divisién de la colonialidad del poder en tres ejes se la debemos a Ramén
Grosfoguel.

4 Para la invencién de las Américas y de Africa como categorias geohistéricas,
ver Dussel, Mudimbe, O’Gorman, y Rabassa.



262 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

patrén de colonialidad del poder que continta primando mundial-
mente hasta hoy dia. De dicha aseveracién, se deriva una importan-
te conclusién metodoldgica: que los procesos sociales en toda su
diversidad y complejidad hay que entenderlos en su historicidad y
enmarcarlos en la totalidad que Quijano caracteriza con el concepto
de heterogeneidad histérico-estructural.

Obviamente, los limites de tiempo de esta ponencia no nos permi-
ten tratar con cuidado minimo el problema de la totalidad ni a nivel
filosofico ni en cuanto a su estatus como categoria histérica y social.
Pero si queremos apuntar que tanto Quijano como Dussel distin-
guen el todo en tanto heterogeneidad historico-estructural (o totali-
dad parcial que siempre implica zonas de exterioridad), de la totali-
dad organica con pretensiones universales que permea en el pensa-
miento eurocéntrico, la cual intenta explicar y colonizar todo el
mundo a partir de la particularidad de su propia razén instrumental.
Por otro lado, también argumentamos contra tendencias
postmodernas y postestructuralistas que pretenden negar o eludir la
categorfa de totalidad, tanto en términos onto-histéricos como
epistemoldgicos. Y aqui estamos en el meollo mismo del valor criti-
co y la pertinencia politica del concepto de colonialidad del poder.
Es decir, el concepto de colonialidad del poder, al postular una
analitica del sistema-mundo moderno/colonial capitalista con base
en el entramado que compone su patrén de dominacién, explota-
cién y conflicto, coloca la cuestion del poder en el centro mismo del
debate. En este sentido, el problema de la totalidad es fundamental
y necesario, ya que estipula el espacio histérico-mundial donde se
desenvuelve el patrén de poder no solamente en tanto dominacién
y explotacién, sino también en cuanto a las luchas antisistémicas y
las alternativas emancipatorias que calificamos como decoloniales.

¢Por qué heterogeneidad histérico-estructural? Este concepto nos
indica varios aspectos basicos de los regimenes de poder moderno:
primero, su historicidad, debido a que los seres humanos creamos
historia, pero en condiciones que no necesariamente escogimos ya
que nos fueron dadas (para parafrasear la repetida cita del 78
Brumario de Lowuis Bonaparte de Carlos Marx). Aqui, lo histérico
significa, no sélo la conformacién en el largo plazo de la mundialidad



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 263

moderna de estructuras de dominacién y explotacién, sino también
el accionar histérico de los sujetos sociales, que constituye y trans-
forma las institucionalidades y normatividades sociales. Desde el
otro angulo, la heterogeneidad significa el caracter multiple, com-
plejo y contingente de los diversos campos que componen el pa-
tré6n de poder moderno/colonial. De esta manera, podemos locali-
zar terrenos de poder a varias escalas espacio-temporales: desde la
localidad inmediata, la regién subnacional, la ciudad, y la nacién-
Estado, hasta la regién mundial y el sistema-mundo. Ademas, pode-
mos entender la heterogeneidad histérico-estructural del patréon de
poder moderno/colonial en términos de los distintos modos de do-
minacién y explotacion, jerarquias y mediaciones de poder, y de
formas de subyugacién y subjetividad.

Volvamos, pues, a los tres ejes de la colonialidad del poder que
mencionamos anteriormente. Comienzo con la relaciéon entre capi-
tal y trabajo, pero no porque tenga primacia, ya sea temporal o
causal, ya que, como hemos indicado, el patrén de poder moderno/
colonial que deslindamos es un conjunto complejo donde todas las
partes tienen su especificidad a la vez que se refieren necesaria y
reciprocamente unas a otras. Aqui el argumento es que en dicho
patrén todas las formas histéricas de organizaciéon y explotaciéon del
trabajo social (reciprocidad, esclavitud, servidumbre, pequefa pro-
duccién mercantil y salario) se articulan en subordinacién al capital
global. Este planteamiento supone e implica un analisis del capital
como una relacion social de explotacion, no sélo del trabajo asala-
riado (como en concepciones eurocéntricas), sino de una pluralidad
de formas laborales que convergen en el mercado mundial con base
en la busqueda de ganancias y a través del proceso global de acu-
mulacién de capital’. Pero este proceso que nos sirve de entrada
para entender las desigualdades de riqueza en el mundo no se ex-
plica simplemente con base en las categorias de la economia politi-
ca. La divisién desigual de la economia mundial capitalista en tres
estratos (centro, semiperiferia y periferia) que surge a partir del si-

5 Para este tipo de andlisis del capitalismo histérico, ver Amin, Quijano y
Wallerstein, entre otros.



264 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

glo XVI y permanece en gran manera hasta hoy dia, se establece
sobre la base de la institucionalizacién de regimenes raciales de
explotacién del trabajo donde el trabajo asalariado se concentré en
los centros Occidentales y las formas mas coercitivas (como la escla-
vitud) en los espacios subalternos periféricos. Dicha correlacion entre
la desigualdad laboral y racial permanece hasta hoy dfa. Claro esta,
estas jerarquias en la distribuciéon global de la riqueza también se
corresponden a las divisiones geopoliticas que se han establecido
dentro del patrén de poder moderno/colonial en cuestiéon. El surgi-
miento del primer Estado absolutista en 1492, con la mal llamada
reconquista de la Peninsula Ibérica por los castellanos, fecha que a
la misma vez marca la configuracién de un nuevo espacio global a
partir de la colonizacién del mal llamado Nuevo Mundo, da inicio a
la era de los imperios y Hstados modernos. Esto implicé una
redefinicién de los espacios institucionales de poder y de los cuer-
pos politicos que desembocé primero en la organizaciéon de un sis-
tema interestatal que corre desde el Tratado de Westphalia, bajo la
hegemonia Holandesa en el siglo XVII, hasta las Naciones Unidas,
bajo la hegemonia estadounidense después de la Segunda Guerra
Mundial. Dicha convergencia entre competencia entre Estados im-
periales en busqueda por la dominaciéon politico-militar, hegemonia
diplomatica e intelectual y primacfa econémica en el sistema-mun-
do moderno/colonial capitalista es uno de los dramas principales de
lo que hoy llamamos globalizacién. En este drama historico, la gran
mayorfa de los Estados entramados en la geopolitica del patrén de
poder moderno/colonial han sido en algin momento Estados impe-
riales o Estados coloniales, y todos estan imbricados en las jerar-
quias de poder politico y econémico que establecen las divisiones
de riqueza y poder en el mundo. En esta concepcién de la econo-
mia politica, el poder econémico y politico se refieren mutuamente
sin ser reducibles el uno al otro.

El segundo eje que postulamos de manera heurfstica para explicar la
colonialidad del poder es el de la dominacién etnoracial y cultural.
Como ya mencionamos, no se puede entender la diferenciacién y
estratificacion de la explotaciéon del trabajo y la apropiacién de la
riqueza a nivel global sin verlo como un proceso a largo plazo de
racializacién de la humanidad. ¢Cual es la importancia de la identifica-



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 265

cién, de la clasificacién y de la estratificacion racial dentro del patrén
de poder moderno/colonial que discutimos? La idea misma de raza y,
por ende, el discurso racial y los regimenes racistas son principalmen-
te un producto histérico de la colonizacién de las Américas y un
elemento central en la constitucion del sistema Atlantico como centro
nodal del sistema-mundo moderno/colonial capitalista. Aqui el argu-
mento principal es que la creacién europea de categorias de clasifica-
cién racial en conjunto con la emergencia de jerarquias raciales liga-
das a la explotacion del trabajo, la apropiaciéon de la tierra y la desva-
lorizacién de la memoria y la cultura de los sujetos racializados y
colonizados son pilares fundamentales del nuevo patrén de poder.

En el contexto de la conquista y de la colonizacién, surgié un ima-
ginario racial de acuerdo al cual se crearon nuevas categorfas de
identidad que le fueron de importancia crucial al nuevo patrén de
poder moderno/colonial. Asi, se crearon categorias globales como
“indio”, que agrupd singularmente a una gran variedad de identida-
des locales a través de todo el hemisferio, como, por ejemplo,
“navajo”, “guarani”, “apache”, “mapuche”, “zapoteca” y “quiché”.
También se creé la nocién de “negro”, la cual conjugd una inmensa
pluralidad de identidades como “ashanti”, “kongo”, “yoruba”,
“carabali”, “dingo” y “mandingo”, que emergieron del continente
africano que se definié como la zona al sur del Sahara. De esta
manera, se produjo el discurso racial y la cultura racista moderna,
los cuales articulan jerarquias de color (o pigmentocracia) con valo-
rizaciones desiguales de cultura, civilizacidn, religion, geografia e
idioma. En este sentido, las jerarquias raciales son definidas de for-
ma ambigua e inestable, a partir de criterios multiples que pueden
ser fenotipicos, culturales, religiosos, ecolégicos o lingiifsticos. De
esto hay un gran repertorio de ejemplos, desde la racializaciéon de
los irlandeses como barbaros celtas (y, por eso, no clasificados como
blancos) en el imaginario imperial britanico, hasta la calificacién de
los mexicanos en el discurso anglosajon norteamericano como mes-
tizos de raza impura y civilizacién inferior. De ese modo, podemos
ver cémo las identidades culturales/etnoraciales que surgen en rela-
cién al patrén de poder moderno/colonial se pueden agrupar en
tres categorias generales que, a pesar de su especificidad, se refie-
ren una a otra: nacionalidad, etnicidad y raza. Las tres tienen un



266 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

componente cultural y también tienden a la esencializacién y natu-
ralizacién de sus sujetos, que es lo que basicamente define la cate-
goria raza, la primera en surgir histéricamente y la cual constituye
un sustrato comuin a las formas de identificacién cultural de la mo-
dernidad capitalista.

En resumen, la categoria raza, las formas jerarquizadas de clasifica-
cién etnoracial, y los regimenes de dominacién racista que le acom-
pafian, son pilares fundamentales del patrén histérico-mundial que
llamamos colonialidad del poder. La emergencia del discurso racial
implicé la primera clasificacién universal de los seres humanos, el
establecimiento de regimenes raciales de explotacién del trabajo y
apropiacién de poblaciones vy territorios, ademds de la
institucionalizacién de la hegemonfa de estructuras de conocimien-
to eurocéntricas basadas en la idea de la superioridad de los saberes
imperiales de los colonizadores en detrimento de la memoria y las
culturas de los supuestos otros de Occidente. Dicha colonizacién de
la vida material y los imaginarios sociales también implicé la emer-
gencia de nuevas formas de identidad e intersubjetividad, y, por
tanto, también de nuevos modos de resistencia y comunidad que se
evidencian elocuentemente en los discursos antiracistas y libertarios
de la revuelta de Tupac Amaru y la revolucién haitiana, ambas en el
siglo XVIII.

El tercer eje de la colonialidad del poder es el de la dominacién
patriarcal definida por jerarquias de género y sexualidad. A diferen-
cia de la dominacién racial, el patriarcado es anterior a la moderni-
dad capitalista. Sin embargo, el poder patriarcal se redefine una vez
articulado al capital, a las jerarquias etnoraciales, al orden geopolitico
global y a las nuevas formas de subjetividad y colonialidad del saber
que emergen con el patréon de poder moderno/colonial. Por eso,
debemos analizar fenémenos tales como la division sexual capitalis-
ta del trabajo a escala mundial, lo que hoy dia implica procesos de
feminizacién de proletariados periféricos, como es el caso de las
maquiladoras en México. En suma, si analizamos la imagen ideal del
sujeto soberano occidental, veremos un hombre blanco, europeo o
eurodescendiente, propietario, educado, padre y marido heterosexual.
La soberania de dicho sujeto, al cual podrfamos afiadir el adjetivo



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 267

imperial, radica precisamente en la concatenacién de su definicién
racial, su cardcter de clase, su género y sexualidad, y el capital sim-
bolico y cultural devengado por la posesion y maestria de la civiliza-
cién occidental. Dicho discurso de la subjetividad que informa el
sujeto trascendental de Kant, el sujeto histérico de Hegel y la figura
del ciudadano en el discurso democratico de la Revolucién France-
sa, es sustentado sin asi reconocerlo por la ideologia de la inferiori-
dad tanto de las supuestas razas inferiores como de la supuesta
superioridad de hombres sobre mujeres. A la vez, en las jerarquias
universales del ser, inventadas en los discursos eurocéntricos y
occidentalistas, un hombre negro (especialmente de las clases sub-
alternas) se localiza en un lugar mucho mads subordinado que una
mujer blanca. Mas no se trata de establecer un orden preferencial de
determinacién o una vara para medir la opresién, sino de analizar
las formas histéricas de articulacién de los diferentes ejes, formas y
mediaciones de la colonialidad del poder.

Concluimos esta presentacion somera de la analitica de la colonialidad
del poder resumiendo el concepto de patrén de poder moderno/
colonial y sus elementos constitutivos. Con este proposito, Quijano
define dicho patrén de poder como “una malla de relaciones de
explotacion, dominacién y conflicto que se configuran entre las gentes
en la disputa por el control del trabajo, de la ‘naturaleza’, del sexo,
de la subjetividad y la autoridad”. En el mismo renglén, apunta que
“la clasificacién social se refiere a los lugares y a los roles de las
gentes en el control del trabajo y sus productos, sus recursos (inclui-
dos los de la ‘naturaleza’) y sus productos, del sexo y sus productos,
de la subjetividad y de sus productos (ante todo el imaginario y el
conocimiento), y de la autoridad, sus recursos y sus productos”
(Quijano, 2000). Definida asi, la nocién de colonialidad del poder
integra en un mismo marco analitico a una serie de formas de domi-
nacién-explotacién, a la vez que reconoce la especificidad de una
pluralidad de procesos histéricos de poder social, los cuales se pue-
den resumir en los siguientes: trabajo, naturaleza, autoridad, sexo y
subjetividad. Quijano también analiza las instituciones claves que
nacen con y que reproducen la colonialidad del poder, las cuales
son: la corporacion capitalista, el Estado moderno, la familia bur-
guesa y la universidad liberal. En una elaboracién de este marco,



268 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Ramén Grosfoguel postula que este patréon de poder moderno/co-
lonial esta compuesto por ocho jerarquias globales de dominacién y
explotacion que se encuentran entrelazadas, a la vez que tienen
dimensién propia. Grosfoguel propone la siguiente enumeracién de
jerarquias (Grosfoguel, 2000):

1. Una divisién internacional del trabajo entre centro y periferia
donde el capital organiza el trabajo periférico con base en la
coercién y en las formas autoritarias.

2. Un sistema interestatal de organizaciones politico-militares ma-
yormente controladas por hombres europeos (o eurodes-
cendientes) e institucionalizada en administraciones coloniales
y neocoloniales.

3.  Una jerarquia global étnica y racial que privilegia la gente euro-
pea sobre la no-europea.

4. Una jerarquia global de género que privilegia los hombres so-
bre las mujeres como también el patriarcado europeo sobre
otros tipos de relaciones de género.

5.  Una jerarquia sexual que privilegia los heterosexuales sobre los
homosexuales y las lesbianas.

6. Una jerarquia espiritual que privilegia los cristianos sobre las
espiritualidades no-Occidentales y no-cristianas, la cual fue
institucionalizada con la globalizacién del Cristianismo como
religién dominante.

7. Una jerarquia epistémica que privilegia el pensamiento occi-
dental y su cosmologia (o imaginario) sobre saberes vy
cosmologias no-Occidentales, de tal modo como fue
institucionalizado en el sistema global universitario.

8. Una jerarquia lingiiistica entre los idiomas europeos y no euro-
peos donde se privilegian la comunicacién, el conocimiento y
la produccién teérica en lenguas Huropeas a la vez que
subalterniza las otras como simples productoras de cultura.

Para cerrar esta parte de nuestra exposicién, queremos hacer hinca-
pié de nuevo en la denominacién de las formas modernas de la
dominacién usando el sustantivo colonialidad para significar y acen-
tuar, no s6lo su origen colonial, sino también la continuidad de
estas jerarquias de poder y formas de desigualdad (econémicas,



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 269

geopoliticas, epistémicas, etnoraciales, sexuales, etc.) en el largo
plazo de la historia de la modernidad capitalista. Para concluir, tam-
bién serfa util decir que otra estrategia de representacién conceptual
de la colonialidad del poder es la concatenacién de cuatro regime-
nes modernos/coloniales de dominacién-explotacién: capitalismo,
racismo, imperialismo y patriarcado.

Marcando el giro decolonial en la teoria critica y en el
g y
proyecto ético-politico

Ya que hemos establecido a grosso modo los elementos para una
analitica del sistema-mundo moderno/colonial capitalista a partir
del concepto de colonialidad del poder, es necesario avanzar hacia
el segundo movimiento para asi discutir el proyecto ético-politico
que informa y que esta implicado en nuestro argumento. Es decir,
ahora nos movemos de la analitica de la colonialidad del poder a la
politica de descolonizacién. Esto, ademas, significa que el énfasis
cambia de dibujar una cartografia de la dominacién a también trazar
un repertorio de las resistencias, las luchas, los movimientos, y cémo
ellos, no sélo determinan el patréon de poder sino que también crean
alternativas para éste.

Para elaborar una teoria y politica de la descolonizaciéon mas alla del
sentido comun, que tiende a entender la descolonizacién simple-
mente como eliminacién de la administraciéon imperial y la creaciéon
de un Estado postcolonial, es necesario distinguir colonialidad de
colonialismo. Mientras la colonialidad del poder se refiere a un pa-
trén de dominaciéon que significa la matriz principal de poder en el
sistema-mundo moderno y que, a pesar de sus cambios histéricos,
ha permanecido vigente, el colonialismo se refiere principalmente a
la administracion directa del aparato estatal colonial de parte de los
poderes imperiales. De este modo, el colonialismo moderno signifi-
ca un periodo de administraciones coloniales a cargo de los poderes
imperiales a través de sus representantes en el mundo colonial. En
este sentido, restringido el colonialismo, fue eliminado en la mayor
parte del mundo, ya que la mayoria de los Estados ya no estan
directamente bajo la administracién imperial. Las luchas histéricas
por la eliminaciéon de los Estados coloniales, que se originan con las



270 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

guerras de independencia de las Américas en los siglos XVIII y XIX
y culminan en los movimientos de liberacién nacional en Africa y el
Caribe en los afios sesenta, representan un capitulo importante de
los movimientos por la descolonizacién. Sin embargo, en cuanto
categoria filoséfica y principio politico y como eje de movimientos
histéricos, la descolonizacién significa procesos sociohistoricos mu-
cho mas ricos y complejos.

Aqui analizamos la descolonizacién como un proceso a largo plazo
que va a la par con la colonialidad del poder. En este registro, la
descolonizaciéon es un proceso, una tendencia clave en el sistema-
mundo moderno/colonial capitalista que resulta del efecto combi-
nado de las luchas cotidianas, las multiples resistencias y las diver-
sas formas de organizacién que componen los movimientos
antisistémicos. En dicha acepcién, la descolonizacién no es simple-
mente un evento que tome y reemplace el Estado colonial por un
Estado nacional, sino un proceso desigual con el fin y efecto de
desmantelar las diversas formas de dominacién y explotacién del
patrén de poder moderno/colonial. En este sentido, hablamos de la
descolonizacién del poder, lo cual significa la creacién de un nuevo
patron de poder donde no prime ni la dominacién ni la explotacion.
Dicho objetivo de “poder sin dominacién”® supone la descoloniza-
ciéon de todas las formas de la colonialidad del poder desde las
estructuras globales de distribucién de riqueza y la geopolitica im-
perialista, hasta las estructurales eurocéntricas y occidentalistas de
autoridad del conocimiento y las jerarquias etnoraciales y patriarcales
en todas sus expresiones y a todo nivel. Es por eso que invocamos
la descolonizacién en una pluralidad de campos tales como la eco-
nomia politica, el saber, la cultura y la subjetividad. En este sentido,
la descolonizacién se convierte en significante principal del entra-
mado de luchas que se entremezclan de forma compleja y muchas
veces contradictoria en contra de los modos diversos de domina-
cién y explotacién, y a favor de formas mds plenamente democrati-
cas y socializadas del poder social. La descolonizacién es, tanto un

6 Para otras articulaciones del concepto de “poder sin dominacién”, ver Foucault,
y también Chatterjee.



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 271

proceso de lucha continua contra la colonialidad del poder en todas
sus expresiones, como una articulaciéon practica de formas de poder
alternas y alternativas. Los gestores y actores principales de la des-
colonizacién en tanto proceso son las organizaciones democraticas
y los movimientos sociales que luchan por vias diversas a favor de
la justicia social en su diversidad de definiciones y combinaciones, y
por la libertad en el sentido concreto y profundo del concepto. En
principio, los agentes inmediatos de las luchas diarias por la desco-
lonizacién son sujetos de carne y hueso que luchan en contra de los
diversos modos de dominacién y a favor de alternativas democrati-
cas en diversas trincheras de vida, que se pueden identificar desde
los centros de trabajo y los espacios institucionales del poder, hasta
los espacios mas intimos de la cotidianidad y la subjetividad.

Algunos movimientos como los zapatistas en México, y el Movi-
miento de los Campesinos sin Tierra en Brasil han logrado integrar
en su seno una pluralidad de luchas por la descolonizacién, es de-
cir, por la socializacién y democratizacion del poder. A dichos movi-
mientos les llamamos antisistémicos, ya sea por su intencionalidad o
por sus efectos de subvertir y de alguna manera también transfor-
mar el patréon de poder imperante. De esta manera, podemos hablar
del longue duree (o la larga duracién) de las luchas por la descolo-
nizacién a la vez que subrayamos sus momentos cumbres, como los
ejemplos ya mencionados de la revuelta amerindia de Tupac Amaru
(un intento a gran escala de revolucién indigena) y la revoluciéon
haitiana (lidiada por esclavos negros y que fue la revoluciéon social
mas profunda de su época), el abolicionismo, que fue el primer
movimiento social global, la revolucidon soviética junto con la revo-
lucién mexicana a principios del siglo XX, los movimientos
descolonizadores en Africa, Asia y el mundo 4rabe hacia mediados
del siglo XX, la emergencia de nuevos movimientos sociales en los
aflos sesenta y, finalmente, la nueva ola de movimientos antisistémicos
por justicia y paz hoy dia, que actian y se articulan tanto a nivel
global como local y que convergen en los Foros Sociales a nivel
local, regional y mundial.

La descolonizaciéon también la podemos entender como un proyec-
to, como un horizonte a seguir. En América Latina, esgrimiendo



272 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

posturas antiimperialistas y en contra de la dependencia politico-
econémica y la subordinacién cultural, hablabamos en los afios se-
senta de una segunda independencia. Hoy podemos platicar de una
nueva y definitiva descolonizacién. En contraste con Habermas, quien
defiende el proyecto no terminado de la modernidad (léase
eurocéntrica y occidentalista), nosotros legislamos a favor del pro-
yecto no terminado de la descolonizacion (Maldonado-Torres). En
tanto proyecto, la descolonizacién no es un mero ideal, pero si un
horizonte de metas de justicia social y democracia radical que debe
estar enraizado en las luchas y aspiraciones del presente. La desco-
lonizacién se puede ver como utopia en el sentido de Bloch y
Zemmelman, y como utopistica en el sentido de Wallerstein, es de-
cir, como una estrella del norte que guie nuestras luchas presentes
hacia claros objetivos de cambio radical, hacia la construcciéon de un
nuevo patrén de poder sin dominacién ni explotacion. Pero dicho
horizonte de fututo ha de estar enraizado en las posibilidades y
potencialidades del presente, lo que implica una doble tarea de
analisis critico y de praxis transformadora’. Esta suerte
descolonizadora implica socializar y democratizar el poder en todos
los ambitos de lo social desde la economia, la autoridad politica, el
conocimiento y la pedagogia que lo produce y disemina, hasta la
intimidad y la subjetividad®.

Claro esta, el dar a luz esta nueva articulacién de poderes significa
un proceso dificil y borrascoso hacia el cambio radical, y entendien-
do esto es que recuperamos y redefinimos el concepto de revolu-
cién. Una vez rechazado el viejo concepto de revolucién como toma
del palacio de gobierno, como un evento extraordinario que tiene
como objetivo promover cambios drasticos a través de la institu-

7 Para este tipo de andlisis del valor critico y politico de la razén utopistica, ver
Bloch, Santos, Zemmelman y Wallerstein.

8 Los mejores analisis y propuestas de este tipo de “imaginario decolonial” que
he visto son los de las “feministas de color”, que es un movimiento tanto de
critica como de politica de liberacién centrado en los Estados Unidos algunas
de cuyas figuras centrales son: Alexander, Anzaldda, Lugones, Mohanty y
Sandoval.



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 273

cionalidad del Estado, podemos redefinir revolucién como catego-
ria historica y ético-politica. En esta perspectiva, el concepto revolu-
cién denota transformacién radical, un proceso de interrelacién de
multiples cambios que ocurren simultineamente, donde ninguno
prima necesariamente sobre el otro. Para un cambio, tener caracter
revolucionario ha de tener efectos criticos de cardcter antisistémico,
es decir, ha de subvertir e impactar la transformacién del patrén de
dominacién a varios niveles, a la vez que ha de apuntar hacia nue-
vas formas de poder. En este sentido, la revolucién es un proceso
de descolonizaciéon profunda, una mutacién en areas fundamenta-
les tales como el trabajo, el sexo, la autoridad y los imaginarios,
todo lo cual supone tanto develar y revelar como subvertir el patrén
de dominacién. La articulacién de una voluntad hacia este tipo de
cambio implica tanto una conciencia historica critica como una rigu-
rosa praxis de liberaciéon. Es por esto que reconocemos tanto la
importancia vital de la analitica de la colonialidad del poder como la
centralidad de la elaboracién y puesta en practica de una pedagogia
descolonizadora, lo cual implica no solamente una labor de
desmantelamiento de discursos y curriculos occidentalistas
eurocéntricos; sino, de igual manera, el cultivo de la dimensién pe-
dagodgica de la politica de liberacién. Es decir, en términos concre-
tos, la practica decolonial de transformacién revolucionaria no con-
lleva férmulas ni manuales, sino una busqueda creativa y constante,
en todos los frentes y a todos los niveles, por desarrollar formas de
poder que en el proceso de desmantelar la dominacién puedan
producir formas libertarias de autoridad y comunidad. Esta concep-
cién de revolucién tiene mucho en comun tanto con el concepto de
“guerra de posiciones” de Gramcsi como con los “bolsillos de resis-
tencia” que el Subcomandante Marcos identifica como las trincheras
inmediatas de las luchas contra el capitalismo neoliberal y el nuevo
imperialismo. Nuestro concepto de descolonizacién profunda tam-
bién se corresponde con la ética y la politica de la filosofia de libe-
racion de Enrique Dussel, quien propone postulados éticos y pro-
puestas politicas que a la vez que constituyen un discurso critico
contra todas las formas de opresién en el mundo, componen una
propuesta positiva de alternativas de poder constituyente basado en
el empoderamiento de los sujetos subalternos y de una nueva
institucionalidad de caracter decolonial (Dussel, 20006).



274 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Para concluir, quiero plantear que la descolonizacién necesariamen-
te implica un proceso de democratizacién de todas las esferas de lo
social, desde el ensamblaje institucional (las fabricas, las universida-
des, las familias), hasta los modos de produccién de conocimiento,
organizacién de la autoridad (Estado, la comunidad politica), y pro-
duccién de subjetividades. Por eso hablamos de democracia
participativa y de democracia radical, no sélo en vista de la ineficiencia
y erosiéon de la democracia liberal representativa, sino sobre todo
porque el lograr la descolonizacién del poder requiere de un proce-
so continuo de democratizaciéon. Esto implica una nueva manera de
organizar la autoridad politica sin dominacién (lo cual significa otro
tipo de Estado o la eliminacién del Estado mismo, lo cual es un
debate clave) y, por ende, la creaciéon de formas de ciudadania y
comunidad plenamente democraticas sustentadas por principios de
igualdad sustantiva, reciprocidad y deliberacién colectiva. Esta ra-
cionalidad politica envuelve una nueva formacién del poder y una
nueva hegemonia que conjugue en armonia el principio de la liber-
tad individual con el principio de la autoridad localizado en la co-
munidad. Dichos principios los podemos palpar sin romantizar, en
la praxis de muchos movimientos sociales de base popular y en una
gran diversidad de organizaciones comunales en el llamado Tercer
Mundo (incluyendo los subalternos dentro del centro occidental),
que son las fuerzas vivas de la descolonizacién. Terminamos argu-
mentando que, tanto la analitica de la colonialidad del poder mo-
derno que hemos presentado aqui a rasgos generales, como la ra-
cionalidad politica descolonizadora que se le oponen, estan en el
corazén y el espiritu de la Sexta Declaraciéon de la Selva Lacandona.
Aqui quiero recalcar el valor de la educaciéon y de la dimensién
pedagdgica de lo politico y la importancia vital de la pedagogia
descolonizadora. Enfocando en los sistemas educativos, la educa-
cion es una esfera fundamental en la constitucién de una cultura
publica de caracter colonial y, por ende, es un terreno clave en las
luchas por la descolonizacién de la cultura y en la constitucién de
imaginarios decoloniales y culturas descolonizadoras. Desde los cam-
bios curriculares hasta la institucionalizacion de modos de producir
conocimiento y léogicas de pensamiento decoloniales, la educacién
es un campo crucial para la democratizaciéon y socializacion del
poder y el saber. Concluyo esta presentaciéon afirmando que mien-



PARIENDO UNA GLOBALIDAD SIN DOMINACION 275

tras en los Estados Unidos sentimos dramaticamente en carne viva
los efectos nefastos de la colonialidad del poder, de tal modo como
son expresados en la actitud de racismo imperial del régimen de
Bush ante el desastre de Nueva Orleans, en Chiapas, en este mismo
momento, se reunen organizaciones e individuos de todo México
con el propésito de de dar a luz una politica de la esperanza.

Bibliografia

Alexander, Jacqui (2005). Pedagogies of Crossing: Meditations on Feminism, Sexnal
Politics, and the Sacred. Durham: Duke University Press.

Amin, Samir (1998). El Capitalismo en la Era de la Globalizacidn. Madrid: Paidés.

Bloch, Ernst (2000). The Spirit of Utopia. Palo Alto: Stanford University Press.

Chatterjee, Partha (1998). The Nation and its Fragments. Princenton New Jersey:
Princeton University Press.

Dussel, Enrique (1995). The Invention of the Americas: Eclipse of “the Other” and
the Myth of Modernity. New York, NY: Continuum.

Dussel, Enrique (20006). 20 Tesis de Politica. México: Siglo XXI.

Foucault, Michel (1979). The History of Sexunality, vol. 1. An Introduction. London:
Allen Lane.

Foucault, Michel (1991). “Governmentality”, in Burchell, Graham, Colin Gordon,
and Peter Miller, eds. The Foucaunlt Effect: Studies in Governmentality. Chicago:
University of Chicago Press.

Grosfoguel, Ramén (20006). La Descolonizacién de la Economia Politica y los Estu-
dios Poscoloniales: transmodernidad, pensamiento fronterizo y colonialidad
global”. En este libro.

Grosfoguel Ramén and Chloe Georas (2000). “Coloniality of Power: Toward a
Reinterpretation of Latino Caribbeans in New York City”, Identities Vol
7(1):85-125.

Lugones, Maria (2003) Pilgrimages/Peregrinajes: Theorizing Coalition Against
Multiple Opressions. New York: Rownan & Littlefield.

Maldonado-Torres, Nelson (2006). “Toward a Critique of Continental Reason: Afri-
cana Studies and the Decolonization of Imperial Cartographies in the
Americas”, pp. 51-84 in Gordon Lewis R. and Jane Anna Gordon, ed. No#
Only the Master’s Tools: African-American Studies in Theory and Practice.
Boulder, Colorado: Paradigm Press.

Mohanty, Chandra Tapalde (2003). Feminisms without Borders: Decolonizing Theory,
Practicing Solidarity. Durham: Duke University Press.

Moraga, Cherrie and Gloria Anzaldua, ed. (1983). This bridge called my back:
radical writings by women of color. New York: Kitchen Table.

Mudimbe, V. Y. (1988). The Invention of Africa: Gnosis, Philosophy, and the Order
of Knowledge. Bloomington: Indiana University Press.



276 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

O’Gorman, Edmundo (1961). The Invention of America; An Inquiry into the
Historical Nature of the New World and the Meaning of History. Bloomington,
IN: Indiana University Press.

Perez, Emma (1999). The Decolonial Imaginary: Writing Chicanas into History.
Bloomington: University of Indiana Press.

Quijano, Anibal (1992a). “Colonialidad y Modernidad/Racionalidad”, Peri Indigena, 13.

Quijano, Anibal (2000). “Colonialidad del Poder y Clasificacién Social” Journal of
World Systems Research. Vol VI, No. 2: 342-388.

Sandoval, Chela (2000). Methodology of the Opressed. Minneapolis: University of
Minnesota Press.

Santos, Boaventura de Sousa (2005). Reinventar la Democracia. Reinventar el Es-
tado. Buenos Aires: CLACSO.

Santos, Boaventura de Sousa (2004). “El Foro Social Mundial: hacia una globalizacién
contra-hegemoénica” En J. Sen, A Anand, A. Escobar y P. Waterman, eds.

El Foro Social Mundial: Desafiando Imperios. Malaga: El Viejo Topo, pp. 330-343.

Rabasa, José (1993). Inventing America: Spanish Historiography and the Formation
of Eurocentrism. Norman: University of Oklahoma Press.

Wallerstein, Immanuel (1998). Ufopistics: or Historical choices of the twenty-first
century. New York: New Press.

Wallerstein, Immanuel (1983). Historical Capitalism. New York: Monthly Review
Press.

Zemmelman, Hugo (2003). Los horigontes de la razdn 11: Historia y necesidad de
utopia. Barcelona: Anthropos.



Modernidades, subalternidades y escuela’

EDUARDO RESTREPO?

Quiero empezar esta conversacion haciendo unas reflexiones sobre
los tres conceptos que estructuran el seminario: identidad, moderni-
dad y escuela. El concepto de identidad lo voy a elaborar basicamen-
te desde los estudios culturales, concretamente desde los aportes de
Stuart Hall, Judith Butler y Lawrence Grossberg. El de modernidad lo
abordaré desde una linea de pensamiento que se esta abriendo en el
mundo, pero sobre todo por algunos académicos latinoamericanos
que Arturo Escobar (2003) denomina programa de investigacién de
modernidad/colonialidad. Finalmente, mis apuntes conceptuales so-
bre la escuela retomaran dos ideas centrales de Gramcsi: la nocién de
hegemonia y su planteamiento del analisis de lo concreto.

Identidad

Todas las discusiones contemporaneas sobre identidad han trascen-
dido el debate esencialismo/constructivismo, que fue un debate, en
el cual se enmarco la teoria social de los ochenta. Hoy en dia este
debate ha adquirido las connotaciones de lugar comin y, en cuanto
tal, quedarse simplemente ahi es una traba antes que ofrecernos
herramientas de pensamiento. Eso de que las identidades se cons-
truyen es algo que ya sabemos y no requiere ser repetido cuasi-

1 Transcripcién revisada por el autor de una conferencia en la Universidad Pe-
dagégica Nacional, Bogota. 2003.

2 Investigador asociado del Instituto Colombiano de Antropologia e Historia,
ICANH.



278 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ritualmente. Como lo indicaba Stuart Hall (2003a), la distincién
esencialismo/constructivismo es mas histérica y politica que tedrica.
Me explico: es mas una distincién histérica en tanto se refiere al
surgimiento de ciertos movimientos anticolonialistas o al
empoderamiento de algunos grupos sociales y, por tanto, debemos
entenderla en su sentido histérico concreto y en el momento detet-
minado de unas relaciones de poder dadas. Es politica, ademas, en
cuanto se refiere a lo que se ha denominado ‘esencialismo estratégi-
co’, esto es, el hecho de que algunos grupos reclamen una identi-
dad concreta que se esgrime como §i fuera esencial, pero por razo-
nes estratégicas y para subvertir un conjunto de relaciones de domi-
nacién, explotacién y sujecion determinadas. Entonces, el primer
punto para resaltar sobre la identidad es que no sélo debemos ir
mas alla de repetir huecamente que las identidades son construccio-
nes y que no son esenciales, sino que también debemos entender
que para la teotfa social contemporinea la distincién constructivismo/
escencialismo es una de orden historico y politico antes que analitico.

En aras de la exposicién, uno puede argumentar ademas que los
teéricos contemporaneos parecen confluir sobre otros aspectos en
sus analisis de las identidades. El primero es que no se discute que
las identidades sean procesuales, esto es, que se encuentran sujetas
a cambios, que se adquieren, que se pierden, que son procesos. De
ahi la importancia, metodolégicamente hablando, de historizar las
identidades. Por tanto, en términos analiticos, nadie esta planteando
hoy la identidad como un ntucleo estable y trascendente, como un
nucleo primordial que se mantiene invariable a través del tiempo.

El segundo aspecto sobre el que parece existir confluencia es que
las identidades son multiples. No podemos decir que en un mo-
mento dado existe una sola identidad en un individuo, sino que en
un individuo se da una amalgama, se encarnan multiples identida-
des; son identidades de un sujeto nacionalizado, de un sujeto
sexuado, de un sujeto —perdénenme los anglicismos— ‘engenerado’
(por lo de género), de un sujeto ‘engeneracionado’ (por lo de gene-
racion), entre otros vectores. Desde la perspectiva del individuo,
su identidad es multiple y hay que entenderla precisamente en
esas articulaciones, contradicciones, tensiones y antagonismos. De



MODERNIDADES, SUBALTERNIDADES Y ESCUELA 279

ahi que sea mas adecuado hablar de identidades en plural, y no de
la identidad en singular.

El tercer aspecto es que las identidades son posicionales, son
relacionales, esto es, se construyen a través de la diferencia. Siem-
pre hay una posicién, una relacién desde la cual se constituyen esas
identidades. Por lo tanto, cualquier identidad implica, necesariamente,
al menos una otredad en aras de constituirse como tal. Para plan-
tearlo en unos términos muy simples, se produce un “ellos” en cual-
quier tipo de definicién de un “nosotros”. Entonces, el tercer aspec-
to sobre el que confluyen los tedricos contemporaneos es que las
identidades son posicionales y relacionales.

El dltimo aspecto que quiero resaltar es que las identidades se cons-
tituyen dentro de la representaciéon, dentro del discurso, dentro del
poder, pero eso no significa que sean solo representacion, soélo dis-
curso o sélo poder. Aqui hay un matiz muy importante porque mu-
chos analisis han sobredimensionado alguno de estos elementos (la
representacion, el discurso o el poder). Afirmar que las identidades
se constituyen en la representaciéon no es igual que esgrimir que son
solo representaciones. Que las identidades se constituyen en la re-
presentaciéon y no por fuera de ella significa que las identidades
estan estrechamente ligadas con las representaciones, con los ima-
ginarios sociales; significa también que no se dan identidades sin
representaciones, pero no se reducen a estas representaciones o
imaginarios. Sucede lo mismo con el discurso. Las identidades se
constituyen discursivamente, pero no son pura y Unicamente discur-
so. Finalmente, estd el elemento del poder o, mejor, de las relacio-
nes de poder. Incluso si entendemos las relaciones de poder en un
sentido amplio, tampoco afirmamos que las identidades son nada
mas que relaciones de poder cuando nos referimos a que son cons-
tituidas en las relaciones de poder y no por fuera de ellas. Lo que en
ultima instancia se quiere esgrimir es que la representacién, el dis-
curso y el poder son cruciales para entender las identidades, ya que
éstas son parcialmente constituidas a través de ellas.

Recapitulando, se puede afirmar que en los analisis contemporaneos
las identidades son consideradas como procesuales, multiples y



280 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

posicionales; que se constituyen en las representaciones, en el discur-
so, en el poder (aunque no se pueden reducir a la representacion, el
discurso o el poder). Considerar de esta manera las identidades es
haberse movido del lugar comin del enunciado vacio de que las
identidades son construcciones, cuestionando al mismo tiempo los
supuestos de su supuesta totalidad integral, primordial y unificada.

Desde los estudios culturales, o méds precisamente desde Stuart Hall’,
se puede agregar otra elaboraciéon que se afiade a los aspectos men-
cionados hasta ahora. Stuart Hall argumenta que una identidad debe
considerarse como un punto de sutura, como una articulacion en-
tre dos procesos: el de sujecion y el de subjetivaciéon (Hall, 2003a).
Desde su perspectiva, entonces, una identidad es un punto de sutu-
ra, de articulacién, en un momento concreto entre: (1) los discursos
y las practicas que constituyen las locaciones sociales que tratan de
sujetar a los individuos a estas locaciones, que constituyen esas su-
jeciones, esos anclajes de sujeciéon y (2) los procesos de produccion
de subjetividades, donde esas subjetividades aceptan o rechazan
esas relaciones a las que son enfrentadas. Asi, en el andlisis de las
identidades, no basta con explicar cémo son producidos los sujetos,
sino que también es muy importante entender como las subjetivida-
des se articulan (o no) a estas interpelaciones de sujeto. Por eso,
Stuart Hall critica el trabajo de quienes se quedan en uno de los dos
procesos (en la sujeciéon o en la subjetivacion) sin comprender que
ambos son relevantes para el analisis de las identidades, y lo son
precisamente en ese punto de cruce, en esa sutura producida en un
momento determinado.

Desde su teorfa de la performatividad, Judith Butler (2002) nos ayu-
da a comprender la complejidad de esta nocién de la identidad
como punto de sutura entre procesos de sujecién y procesos de
subjetivacién. La complejidad radica en que en su cruce, en la sutu-
ra indicada por la identidad, ambos procesos se troquelan mutua-

3 Stuart Hall es un teérico jamaiquino y una de las figuras fundantes de lo que se
denominan estudios culturales, una corriente transdiciplinaria donde se ha
trabajado fuertemente el problema de la identidad, de la raza y de la etnicidad.



MODERNIDADES, SUBALTERNIDADES Y ESCUELA 281

mente. De ahi que nos encontramos con una situacién de co-pro-
duccién de los procesos de sujecion y los procesos de subjetivacion.
Esto es, las subjetividades son construidas en la actuacidn constante
de los discursos y las practicas que interpelan a los sujetos. Y, vice-
versa, estas subjetividades que se actian, transforman también esos
lugares de sujecién cambiando asi paulatina o radicalmente los tér-
minos mismos de las nuevas actuaciones. O sea, no es que, por un
lado, esté ya definido el sujeto y, por el otro, la subjetividad, sino
que ambos estan desplegandose y troquelandose mutuamente a
proposito de esos puntos de sutura que son las identidades.

Lawrence Grossberg (2003), por su parte, contribuye con otros ele-
mentos a estas notas sobre la identidad. En primer lugar, Grossberg
afirma que el gran riesgo del grueso de los analisis de la identidad es
que se entrampan en una narrativa moderna, reproduciendo asi una
serie de supuestos que en general pasan inadvertidos. Su propuesta
no es plegarse a las lecturas posmodernas sino mds bien elaborar una
perspectiva contramoderna de la identidad. Grossberg caracteriza la
narrativa moderna de la identidad como una légica con tres compo-
nentes: la diferencia, la individualidad y la temporalidad. Dentro de
esta narrativa, la diferencia opera como ‘negatividad’, esto es, una
imagen invertida y en negativo de lo mismo, de la identidad. De ahi
que la identidad y la diferencia sean el resultado de la gran maquina
de binarismos y negatividad que caracterizan a la modernidad. Ante
esta narrativa moderna de la identidad, Grossberg propone que mas
bien pensemos desde una politica de las otredades en sus positividades
(esto es, no como imagenes invertidas, sino en lo que son en s{ mis-
mas); escapando asi al modelo binario y de negatividad.

La individualidad como componente de la narrativa moderna de la
identidad parte del supuesto de que el individuo es una posiciéon
que define la posibilidad y la fuente de la experiencia (y, por tanto,
del conocimiento), de la accién y del reconocimiento de si mismo.
Ante esta reificacién del individuo propia de la narrativa moderna,
Grossberg propone pensar desde la nocién de posicién de sujeto.
Una posiciéon que es historicamente constituida y es también el re-
sultado de procesos que hay que explicar antes que tomar por sen-
tado. Finalmente, la temporalidad dentro de la narrativa moderna



282 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

de la identidad no sélo supone que el tiempo y el espacio son
separables, sino que establece una jerarquia donde el primero
subsume al segundo. Ante esto, Grossberg aboga por recapturar el
espacio en los andlisis de la identidad, asi como evidencia su indiso-
lubilidad e irreductibilidad al tiempo.

Ademas de estas criticas a los componentes de la narrativa moderna
de la identidad, Grossberg cuestiona la predominancia del textualismo
derridiano en muchos analisis contemporaneos de la identidad, y
sugiere que encuadres como los ofrecidos por la genealogia
foucaultiana o el esquizoanalisis deleuziano pueden ofrecer alterna-
tivas a este textualismo.

Modernidad

La modernidad es una categoria tan compleja como la identidad, que
hemos acabado de analizar. Hay unas narrativas dominantes que es-
tablecen el analisis de la modernidad sobre cuatro procesos o pers-
pectivas: histérica, socioldgica, cultural y epistémica. Voy, mas o me-
nos, a contarles cudles son los contenidos de estas narrativas domi-
nantes de la modernidad que son problematizadas por el modelo de
la modernidad/colonialidad que estaré mencionando al final.

En términos histéricos, nos han dicho que la modernidad esta
cronolégicamente situada entre los siglos XVII y XVIIL. Sobre su
génesis, nos han dicho que esta ligada a ciertos procesos: al de la
Reforma, al de la Tlustracion, al de la Revolucién Industrial; eso es lo
que nos han dicho. Nos han dicho que, por lo tanto, esta
geograficamente localizada. La modernidad esta ligada a unos pai-
ses concretos, ni siquiera a Europa en general, esta ligada a Inglate-
rra, Francia y Alemania. No esta ligada a Espana, no estd ligada a
Portugal, esta ligada a los lugares donde se da la Reforma, la Ilustra-
cion y la Revolucién Industrial.

En términos socioldgicos, nos han dicho que la modernidad puede
ser caracterizada por unas instituciones concretas, como el Estado-
naciéon o el ciudadano. También nos han planteado, como lo hace
Anthonny Giddens, que la modernidad debe entenderse como un



MODERNIDADES, SUBALTERNIDADES Y ESCUELA 283

conjunto de experiencias de deslocaciéon de las relaciones espacio-
temporales generando un nuevo tipo de agrupacién social. Habermas,
por su parte, nos plantea que la modernidad esta ligada a la coloniza-
cién del mundo-vida por el conocimiento experto, por la razén ins-
trumental. Entonces son andlisis que, desde una perspectiva sociolo-
gica, nos muestran instituciones o transformaciones en las relaciones
sociales que estarfan ligadas al surgimiento de la modernidad.

En términos culturales, Durkheim y toda una tradicién en Francia,
Alemania e Inglaterra nos plantean que hay que entender la moder-
nidad como la secularizaciéon o desencantamiento del mundo. Eso
precisamente es lo que permite un elemento que Kant y Foucault
ubican como el criterio basico de la modernidad; es la actitud mo-
derna que es esa distincidn radical entre tradicién y modernidad.
Entonces, esa distincién permite, usando los términos de la
fenomenologia, un estar en el mundo diferente en la modernidad
que en la tradicién. La distincién modernidad/tradicién es esencial
en estas claboraciones de la modernidad.

Por ultimo, en términos mas epistemoligicos, una serie de autores han
desarrollado la tesis de que la nocién de individuo como la conoce-
mos es la que estarfa ligada al surgimiento de la modernidad. Igual-
mente existe otra serie de elaboraciones acerca de cémo entender y
caracterizar la modernidad y su surgimiento. Hay una que esta ligada
a Husserl, donde se plantea que el centro de la modernidad lo veria-
mos en la distincién ontolégica entre realidad y representacion, entre
mundo y lenguaje, una distincién que funda dos 6rdenes ontolégicos
absolutamente diferentes y sobre los que se permite establecer al
sujeto de conocimiento. Otros académicos plantean que es la distin-
cién naturaleza-cultura. Para Latour (1993), por ejemplo, éste es uno
de los principios sobre los cuales se define la modernidad, al menos
es lo que busca en términos de su utopia o lo que cree que la moder-
nidad establece. Otros hablan de la distinciéon razén-emocion y toda
la constitucién del sujeto epistémico universal.

Para resumir lo dicho hasta aqui, hay unos teéricos que hablan de
criterios epistémicos; otros, de criterios sociolégicos; otros, de crite-
rios culturales; y otros, de criterios historicos para entender la mo-



284 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

dernidad. En general, todos hablan de la modernidad en singular; la
modernidad con mayudscula es el punto de analisis. Esta la moderni-
dad en singular, es la modernidad intracuropea, o sea, es una mo-
dernidad que se da en Europa y se produce o se encarna en Europa,
es una modernidad que se concibe a s{ misma como proyecto uni-
versal, que encarna un proyecto universal en si misma, porque nace
en un paradigma que se supone como culturalmente no marcado. Si
se concibe la modernidad como universal, en tanto universal, no
puede ser algo local, es algo que trasciende lo local, que trasciende
las relaciones culturales. Por lo tanto, las diferencias con respecto a
esta modernidad europea que se dan en las colonias o en las ex-
colonias se consideran como copias diletantes, como malas copias o
copias todavia incompletas. Desde estas narrativas de la modernidad,
ademas, el colonialismo se entiende como una contingencia historica,
casi como una excrescencia que en un momento se dio, pero que
afortunadamente ha sido superada. Asi es teorizado el colonialismo
como una desviacién, como una perversion, algo que realmente no
es propio de la modernidad y algo que ya ha sido superado.

Independientemente de que sea Habermas, Durkheim, Foucault o
Kant quienes teoricen la modernidad, estos dos supuestos subyacen
a su teorizacion, e independientemente de los énfasis que se hagan
sean en términos culturales, histéricos, sociolégicos o epistémicos,
hay como una matriz de argumentacién compartida. Ahora bien,
ciertos académicos plantean que todas estas narrativas son
intramodernas, estan desde adentro de la modernidad y son
eurocentradas, y que es necesario hacer un descentramiento de las
maneras como nos hemos contado las narrativas de la modernidad.
Hacer este descentramiento es un primer acto que no es solamente
epistémico, sino también politico.

Al menos existen tres grandes tendencias en estos intentos de des-
centrar estas narrativas intra-modernas y euro-centradas de la mo-
dernidad. La primera gran tendencia es la que se percibe como
postmodernidad. A mi manera de ver, mucho de lo que se hace
desde esta tendencia es invertir los términos de la relacion, o sea,
realmente no se trasciende sino que se invierte; por lo tanto, se
maneja la 16gica misma de la modernidad. Como lo que decfa Franz



MODERNIDADES, SUBALTERNIDADES Y ESCUELA 285

Fanon, en la dialéctica del amo-esclavo, el punto no es que el esclavo
ocupe el lugar del amo, porque sigue engrapado en la l6gica del
amo-esclavo sino el romper la dialéctica del amo-esclavo. De ahi que
esa tendencia de la postmodernidad deviene en una antimodernidad
en cuanto se define por una relacién de negatividad con la moderni-
dad y, por tanto, sigue siendo interpelada por la misma.

Hay otras dos grandes tendencias dentro del intento por descentrar
las narrativas eurocentradas de la modernidad. Una esta constituida
por lo que se ha llamado teorfa postcolonial. Esta teoria ha sido
desarrollada por un grupo de personas ligado a unas experiencias
muy concretas, a los procesos de descolonizacién en Africa y en
Asia. Hay un gran peso de los hinddes, por ejemplo. Ellos tratan de
hacer una elaboracién tedérica que piensa la modernidad desde la
situacién del sujeto postcolonial. La segunda se refiere a un grupo
de autores principalmente latinoamericanos asociados al encuadre
de la colonialidad-modernidad.

Para esta ultima tendencia, el descentramiento de la modernidad im-
plica, al menos, cuatro postulados: el primero es que la modernidad
no debe ser pensada como una invencién europea, lo que hay que
pensar es que Europa es un producto, junto con las colonias, de la
modernidad misma, es decir, que Europa no estid constituida como tal
antes de, y que ella simplemente inventarfa la modernidad, sino que
son los mismos procesos histéricos los que construyen la modernidad
y que constituyen a Europa como tal. Muchas de las técnicas que se
describen como caracteristicas de la modernidad fueron desarrolladas
e implementadas en las colonias, o sea, la relaciéon colonia—metrépoli
no puede estar fuera de la comprension de la etiologia de la moder-
nidad misma; es lo que se plantea. Asi, por ejemplo, los procesos de
disciplinacién del trabajo, como lo ha demostrado Mintz (1996) en su
famoso texto Dulzura y poder, encuentran en las plantaciones del
Caribe insular técnicas de manejo de cuerpos, de tiempos, de espa-
cios, que luego son implementadas en las nacientes empresas indus-
triales en Huropa. Otros autores, por su parte, han mostrado cémo la
nocién misma de literatura inglesa o la nocién de nacién inglesa re-
sulta mucho de la interaccién con sus colonias como en la India; es
en éstas donde ése destila y representa el canon de la literatura ingle-



286 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

sa. Existen muchos trabajos en diversas direcciones que nos
problematizan que la modernidad es algo que naci6 alld en Inglate-
rra, Francia y Alemania y nos muestran, mas bien, cémo Francia e
Inglaterra son producidas en un contexto concreto donde el colonia-
lismo ocupaba un lugar destacado en la constitucion, no sélo de las
colonias, sino también de Europa. En el mismo sentido, Enrique Dussel
(1992) argumenta cémo la imagen de Europa, la identidad europea,
surge precisamente en el ‘encuentro’ con América. Es decir, no pode-
mos pensar Huropa en si, no es constituida por si misma sino que es
construida precisamente por las relaciones imaginarias y efectivas,
relaciones de poder y con otro exterior; ése es el primer postulado.

El segundo postulado es que el colonialismo no es una desviaciéon ni
una perversién superada de la modernidad sino una condicién de
emergencia de la modernidad misma, o sea, que no podemos pensar
la modernidad en su origen sin el colonialismo. El colonialismo es
algo asi como el “lado oscuro” de la modernidad, es decir, que las
condiciones de posibilidad de la modernidad estin dadas por la exis-
tencia del colonialismo. En consecuencia, el colonialismo y la moder-
nidad son una pareja indisoluble. El tercer postulado es que, mas adn,
el colonialismo es una expresién histérica de un proceso mucho mas
complejo que es la colonialidad, estableciendo asi una distincién en-
tre colonialismo y colonialidad. La colonialidad es co-constitutiva de
la modernidad. En sus origenes, esta colonialidad se expresaba como
colonialismo; pero hoy se articula bajo otras modalidades. Entonces
los autores que trabajan en esta direccién abren toda una serie de
discusiones sobre céomo entender eso que cominmente se llama
globalizacién, imperio o sistema capital mundial integrado desde esta
perspectiva de que la colonialidad es constitutiva de la modernidad.
El cuarto postulado es que la colonialidad es co-constitutiva de la
modernidad, es mads, es su exterior constitutivo. L.a modernidad se
constituye estableciendo un afuera y ese afuera, que es un producto
mismo de la modernidad y de los ejercicios de poder, es precisamen-
te la colonialidad. La colonialidad no es un afuera de origen ontolégico,
sino un afuera que constituye la modernidad como tal.

Las consecuencias de los descentramientos de las narrativas
intraeuropeas y eurocentradas de la modernidad son las siguientes.



MODERNIDADES, SUBALTERNIDADES Y ESCUELA 287

La primera consecuencia es que no existe una modernidad en sin-
gular, sino que existen multiples modernidades y que es pertinente
etnografiar e historizar las multiples practicas y las disimiles repre-
sentaciones que constituyen estas modernidades. No hay moderni-
dades incompletas o a medio hacer, no hay una que sea la moderni-
dad verdadera y otras que sean modernidades derivadas o diletantes.
Al contrario, lo que existe son modernidades en plural. Las diferen-
cias y los contrastes que se encarnan en ellas ameritan una compre-
sion etnografica y en los procesos y relaciones de poder que las han
consolidado como tales. Entonces la pregunta ya no es: scémo lle-
gar a ser moderno?, sino ¢como se han articulado las modernidades
concretas en los diferentes lugares y bajo ciertas relaciones de po-
der? La segunda consecuencia, como ya lo sugeria, es que la
colonialidad es constitutiva de la modernidad; por lo tanto, la unidad
de anilisis es la modernidad/colonialidad. No podemos analizar un
elemento dejando al otro por fuera. La tercera consecuencia es que
desde la diferencia colonial, en tanto afuera constitutivo de la modet-
nidad, se pueden adelantar andlisis de la modernidad que son impo-
sibles desde el espacio de interioridad. La ultima consecuencia que
resaltaré es que en los andlisis de la modernidad, como dice Chakrabarty
(2000), se debe “provincializar a Europa”, esto es, hay que entender a
Europa como una localizacién concreta, no pensar que lo que ocurre
en Buropa es universal, sino entender que son procesos que estan
articulados necesariamente con decisiones politicas.

Escuela

De Gramcsi resaltaré dos aspectos que son relevantes para entender
la escuela. Uno es su famoso concepto de hegemonia y el otro es un
planteamiento de orden metodoldgico sobre la relevancia del anali-
sis de lo concreto. La palabra hegemonia circula bastante en el len-
guaje de los académicos y de los politicos; pero frecuentemente
pocos se refieren a la nocién gramcsiana de hegemonia. En general,
se tiene una acepcién del concepto que sobrepone hegemonia con
dominacién. Gramcsi precisamente elabora el concepto hegemonia
para explicar una serie de fenémenos que no son los de la domina-
cién. Me explico. Hay tres 6rdenes de lo que podrifamos denominar
relaciones de poder, uno de esos 6rdenes es al que compete la



288 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

definicién de hegemonfa en Gramcsi. Los tres 6rdenes son: el orden
de la dominacién, el orden de la sumisiéon y el orden de la hegemo-
nia. E/ orden de la dominacin, que es el de la coercion fisica, el de
la fuerza, donde se emplea la represiéon militar o la represion fisica,
es un orden de relacién muy concreto. El segundo es el orden de la
sumision donde esta la ideologia, es donde esta el consenso, donde
esta el borramiento de las diferencias, esto es, donde nosotros ve-
mos el mundo con los ojos de quien nos domina y, por lo tanto, no
podemos pensarlo de manera distinta. El orden de la hegemonia es
aquel donde, antes que consenso, tenemos el consentimiento. El
consenso es cuando veo las cosas como el otro o estoy de acuerdo
con ¢él, y el consentimiento es cuando cedo la posibilidad de que el
otro haga cosas a nombre mio, cosas con las cuales no necesaria-
mente estoy de acuerdo. Ese es un punto. El otro es que la hegemo-
nia opera desde el liderazgo. El concepto de Gramecsi es liderazgo
moral y politico y tiene que ver con la organizacién en la sociedad
de una unidad de diferencia.

Asi, la hegemonfa es menos una construccién del consenso y mas
una lucha por el consentimiento; es menos construir un sentido de
unidad, una concepciéon del mundo, una manera de ver el mundo,
una ideologfa, que el aceptar un comando o control; es menos el
borramiento de la diferencia, que el de organizar los términos desde
los que se establece la diferencia, o sea, no es necesariamente una
negaciéon o borramiento de la diferencia, sino un establecimiento de
los términos de organizacién en el cual encajan y son producidos
unos otros y no otros. Las luchas por la hegemonia operan con y
sobre el sentido comin, para cambiar el sentido comin®. Ademas,
en un momento determinado, siempre se traman diversas luchas
por la hegemonia, donde hay hegemonias nacientes —
contrahegemonias—, donde hay hegemonias en contradiccién. No
podemos pensar que existe una Unica, monolitica y estable hege-
monfa, sino que siempre existen multiples pugnas por la hegemonia
que estan articuladas a luchas muy puntuales. Otro aspecto de la

4 La nociéon de sentido comun es otro concepto gramcsiano que, en términos
s
generales, se refiere a una manera de entender y de hacer en el mundo.



MODERNIDADES, SUBALTERNIDADES Y ESCUELA 289

elaboraciéon gramsciana del concepto de hegemonia, y que nos sir-
ve para entender lo de la escuela, es que la hegemonia se disputa
en la sociedad civil, la hegemonia se disputa y opera con y sobre el
sentido comun. La distinciéon entre Estado y sociedad civil no es una
distincion entre el orden de lo politico y el orden de lo social. La
distincién entre Estado y sociedad civil comprende formas diferen-
ciales de inscripcién y de disputa de la hegemonia. Por lo tanto, la
sociedad civil, y la escuela en particular, como uno de los compo-
nentes de la sociedad civil, son un hecho politico en tanto es ése el
terreno donde se gestan y disputan las hegemonias posibles.

Ademas del concepto de hegemonia de Gramsci, es relevante su
apuesta metodolégica por el analisis de lo concreto. Gramcsi hace
un analisis de las clases, de la situacién concreta en Italia, en contravia
con ciertas modalidades de marxismo dogmatico, metafisico, que
analiza las clases en abstracto y donde se expresan relaciones de
poder en abstracto. Antes que apelar a algo as{ como la esencia de
la clase proletaria en general, antes que hacer ese tipo de analisis, lo
que es mas relevante para Gramsci en términos tedricos y politicos
es entender cémo se anudan en especifico, en unos contextos de-
terminados, las clases sociales realmente existentes. Este es uno de
los elementos metodologicos desprendidos de la propuesta de
Gramcsi y que puede ser fecundamente utilizado para el analisis de
la escuela, esto es, la importancia de entender lo concreto desde lo
concreto mismo. En Gramsci se encuentra una invitacion hacia un
ejercicio de tipo etnogrifico o, mas precisamente, a una genealogia si
se lo quiere comparar con la propuesta foucaultiana en la analitica de
lo social. Por supuesto que se entiende aqui etnografia en el sentido
amplio de la palabra, ya que hay una discusién con unos colegas de
que la antropologia no es indiologia y la etnografia no es una descrip-
cién de los signos que usamos. O sea, si pensamos que la etnograffa
es eso, entonces no estamos conectados en la misma direccién.

No se trata de quedarnos con categorfas abstractas que nos definen
y nos clarifican el mundo de una vez y para siempre, que ya no
tienen una relacién con el mundo de la vida social, sino que las
categorias de analisis deben ser producidas en los andlisis concre-
tos, donde deben ser contrastadas y confrontadas.



290 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Referencias citadas

Butler, Judith (2002). Cuerpos que importan. Barcelona: Paidés.

Escobar, Arturo (2003). “Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de
investigacién de modernidad/colonialidad latinoamericano. Tabula Rasa. Revis-
ta de Humanidades, Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca. 1: 51-86.

Cardoso de Oliveira, Roberto (1999/2000). “Peripheral anthropologies ‘versus’ central
anthropologies”. Journal of Latin American Anthropology 4(2)-5(1): 10-30.

Chakrabarty, Dipesh (2000). Provincializning Europe. Postocolonial thought and
Historical Difference. Princeton: Princeton University Press.

Dussel, Enrique (1992). 71492: E/ encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito
de la modernidad, Madrid: Nueva Utopia.

Grossberg, Lawrence (2003). “Identidad y estudios culturales” En: Stuart Hall y Paul
du Gay (eds), Cuestiones de ldentidad. Buenos Aires: Amorrortu Editores.

Hall, Stuart (2003a). “¢Quién necesita la identidad?” En: Stuart Hall y Paul du Gay
(eds), Cuestiones de ldentidad. Buenos Aires: Amorrortu Editores.

Hall, Stuart (2003b). La relevancia de Gramsci para los estudios de raza y etnicidad.
Revista Colombiana de Antropologia. Vol. 39.

Krotz, Esteban (1993). La producciéon de la antropologia en el Sur: caracterfsticas,
perspectivas, interrogantes. Alteridades. 3(6): 5-11.

Latour, Bruno (1993). Nunca hemos sido modernos; ensayo de antropologia simé-
trica. Madrid: Debate.

Mintz, Sydney (1996). Dulzura y Poder. El lugar del azicar en la historia moder-
na. Buenos Aires: Prometeo Libros.

Restrepo, Eduardo y Arturo Escobar (2004). Antropologias del mundo. Jangwa Pana
(3): 110-131. Santa Marta, Programa de Antropologia. Universidad del Magdalena.



Decolonizar la universidad.
La hybris del punto cero y el dialogo de saberes’

SANTIAGO CASTRO-GOMEZ?

Desde hace algunos afios, el sociélogo venezolano Edgardo Lander
ha venido investigando el tema de los vinculos entre la universidad
latinoamericana y la “colonialidad del saber”. En opinién de Lander,
las ciencias sociales y las humanidades que se ensefian en la mayor
parte de nuestras universidades no sélo arrastran la “herencia colo-
nial” de sus paradigmas, sino, lo que es peor, contribuyen a reforzar
la hegemonia cultural, econémica y politica de Occidente. Para
Lander, “la formacion profesional [que ofrece la universidad], la in-
vestigacion, los textos que circulan, las revistas que se reciben, los
lugares donde se realizan los postgrados, los regimenes de evalua-
cién y reconocimiento de su personal académico, todo apunta hacia
la sistematica reproduccion de una mirada del mundo desde las
perspectivas hegeménicas del Norte” (Lander, 2000: 65)°.

En este trabajo quisiera reforzar y profundizar en algunos de los
temas tratados por Lander, buscando responder a la siguiente pre-
gunta: ¢qué significa decolonizar la universidad en América Latina?

1 “Decolonizar la universidad. La hybris del punto cero y el didlogo de saberes”.
En: Santiago Castro-Gémez y Ramoén Grosfoguel (eds.). E/ giro decolonial.
Reflexiones para unna diversidad epistémica mds alld del capitalismo  global.
Bogoti: IESCO/Pensar/Siglo del Hombre Editores, 2007.

2 Pontificia Universidad Javeriana, Bogota.

3 El resaltado es mio.



292 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Obviamente, la respuesta a esta pregunta exige sefalar en qué con-
siste esa “mirada del mundo” que Lander identifica con las heren-
cias coloniales del conocimiento y que, en su opinién, son reprodu-
cidas sistematicamente por la universidad. Mi tesis sera que esa -
rada colonial sobre el mundo obedece a un modelo epistémico des-
plegado por la modernidad occidental que denominaré “la hybris
del punto cero”. Argumentaré que la universidad reproduce este
modelo tanto en el tipo de pensamiento disciplinario que encarna,
como en la organizacidn arbirea de sus estructuras. Afirmaré que
tanto en su pensamiento como en sus estructuras, la universidad se
inscribe en lo que quisiera llamar /Ja estructura triangular de la
colonialidad: la colonialidad del ser, la colonialidad del poder y la
colonialidad del saber. Con todo, mi diagndstico no serd sélo negati-
vo sino también propositivo. Argumentaré que aun al interior de la
universidad se estan incorporando nuevos paradigmas de pensamiento
y organizacién que podrian contribuir a romper con la encerrona de
este triangulo moderno/colonial, si bien todavia de forma muy preca-
ria. Me referiré concretamente a la transdisciplinariedad y el pensa-
miento complejo como modelos emergentes desde los cuales podria-
mos empezar a fender puentes hacia un dialogo transcultural de saberes.

Procederé del siguiente modo: iniciaré con el diagnéstico de Jean-
Francois Lyotard sobre la crisis de legitimacion de la universidad
contemporanea en el marco del capitalismo posfordista, mostrando
cudl podria ser la oportunidad que tiene la universidad para iniciar
la decolonizacién en este contexto. Luego me referiré al tema del
dialogo de saberes, afirmando que de nada sirve incorporar la
transdisciplinariedad y el pensamiento complejo si ello no contribu-
ye a permitir un intercambio cognitivo entre la ciencia occidental y
formas postoccidentales de produccién de conocimientos.

La universidad rizomatica

Quisiera empezar haciendo referencia al diagnéstico avanzado por
Jean-Francois Lyotard en su libro La condicidn postmoderna sobre
la situacién del saber a finales de los afios setenta. Me voy a centrar
solamente en un aspecto del libro, cuando Lyotard examina las dos
versiones del relato moderno de la legitimacién del saber y los



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 293

vincula con su institucionalizacién en la universidad. Se trata de los
dos grandes relatos (o metarelatos) que sirvieron para legitimar la
produccién y organizaciéon de los conocimientos en la modernidad.

El primer metarelato es el de la educacion del pueblo. Segin esta
narrativa, todas las naciones tienen derecho a gozar de las ventajas de
la ciencia y la tecnologia con el objetivo de “progresar” y mejorar las
condiciones materiales de vida para todos. En este contexto, la uni-
versidad es la institucién llamada a proveer al “pueblo” de conoci-
mientos que impulsen el saber cientifico-técnico de la nacién. El pro-
greso de la naciéon depende en gran parte de que la universidad
empiece a generar una serie de sujetos que incorporan el uso de
conocimientos utiles. La universidad debe ser capaz de formar inge-
nieros, constructores de carreteras, administradores, funcionarios, toda
una serie de personajes dotados de capacidades cientifico-técnicas
para vincularse al progreso material de la nacién (Lyotard, 1999: 63).

El segundo metarelato que identifica Lyotard es el del progreso moral
de la humanidad. Ya no se trata s6lo del progreso técnico de la
nacién sino del progreso moral de la humanidad entera. En este
contexto, la funcién de la universidad ya no seria tanto formar
profesionistas, ingenieros, administradores o técnicos, sino formar
humanistas, sujetos capaces de “educar” moralmente al resto de la
sociedad. No se pone tanto énfasis aqui en los saberes técnicos sino
en las humanidades. En este segundo metarelato, la universidad bus-
ca formar los lideres espirituales de la nacién. La universidad funge
como el alma mater de la sociedad porque su misién es favorecer la
realizacién empirica de la moralidad (Lyotard, 1990: 69).

Tenemos entonces dos tipos de metarelatos que podemos identifi-
car con dos modelos de universidad y dos tipos de funcién social
del conocimiento. Se trata en realidad de dos modelos en compe-
tencia, de dos formas de legitimacién narrativa que favorecen dos
tipos diferentes de conocimiento y dos tipos diferentes de universi-
dad. Sin embargo, no voy a reflexionar ahora sobre las diferencias
entre los dos modelos, sino sobre los elementos comunes que hay
entre ellos. El primer elemento comin que me parece identificar es
la estructura arbirea del conocimiento y de la universidad. Ambos



294 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

modelos favorecen la idea de que los conocimientos tienen unas
jerarquias, unas especialidades, unos limites que marcan la diferen-
cia entre unos campos del saber y otros, unas fronteras epistémicas
que no pueden ser transgredidas, unos canones que definen sus
procedimientos y sus funciones particulares. El segundo elemento
comuin es el reconocimiento de la universidad como /lugar privile-
giado de la produccion de conocimientos. La universidad es vista no
solo como el lugar donde se produce el conocimiento que conduce
al progreso moral o material de la sociedad, sino como el nucleo
vigilante de esa legitimidad. En ambos modelos, la universidad fun-
ciona mas o menos como el panéptico de Foucault, porque es con-
cebida como una institucién que establece las fronteras entre el
conocimiento util y el inutil, entre la doxa y episteme, entre el cono-
cimiento legitimo (es decir, el que goza de “validez cientifica”) y el
conocimiento ilegitimo.

Quisiera argumentar ahora que estos dos elementos, comunes a
ambos modelos, pertenecen a las herencias coloniales del conoci-
miento sefialadas por Lander y se inscriben, por tanto, en la estruc-
tura triangular de la colonialidad que mencionabamos antes. Mi
tesis sera que tanto la estructura arbérea y disciplinar del conoci-
miento como la postulacién de la universidad como ambito
fiscalizador del saber reproducen un modelo epistémico moderno/
colonial que deseo llamar la “hybris del punto cero”.

Para explicar en qué consiste la hybris del punto cero quisiera em-
pezar con una genealogia del modo en que las ciencias comenzaron
a pensarse a si mismas entre 1492 y 1700, pues es en esa ¢poca
cuando emerge el paradigma epistémico que todavia es hegemoni-
co en nuestras universidades. En efecto, durante esa época se pro-
duce una ruptura con el modo en que la naturaleza era entendida,
no solo al interior de Europa sino en todas las culturas del planeta.

4 Para una reflexién sobre el concepto de “punto cero” y un estudio de caso
sobre el mismo, véase mi libro La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilus-
tracion en Colombia (1750-1816). Bogota: Editorial Pontificia Universidad
Javeriana, 2005.



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 295

Si hasta antes de 1492 predominaba una visién organica del mundo,
en la que la naturaleza, el hombre y el conocimiento formaban par-
te de un todo interrelacionado, con la formacion del sistema-mundo
capitalista y la expansiéon colonial de Europa esta visiéon organica
empieza a quedar subalternizada. Se impuso poco a poco la idea de
que la naturaleza y el hombre son ambitos ontolégicamente separa-
dos y que la funcién del conocimiento es ejercer un control racional
sobre el mundo. Es decir que el conocimiento ya no tiene como fin
ultimo la comprensién de las “conexiones ocultas” entre todas las
cosas, sino la descomposiciéon de la realidad en fragmentos con el
fin de dominarla.

A Descartes se le suele asociar (injustamente) con la emergencia de
este nuevo paradigma filosofico’. Tanto en el Discurso del Métods, como
en las Meditaciones Metafisicas Descartes afirma que la certeza del
conocimiento sélo es posible en la medida que se produce una distan-
cia entre el sujeto conocedor y el objeto conocido. Entre mayor sea la
distancia del sujeto frente al objeto, mayor serd la objetividad. Descar-
tes pensaba que los sentidos constituyen un obstaculo epistemolégico
para la certeza del conocimiento y que, por tanto, esa certeza solamen-
te podfa obtenerse en la medida en que la ciencia pudiera fundamen-
tarse en un ambito incontaminado por lo empirico y situado fuera de
toda duda. Los olores, los sabores, los colores, en fin, todo aquello que
tenga que ver con la experiencia corporal, constituye para Descartes un
“obstaculo epistemoldgico” y debe ser, por ello, expulsado del paraiso
de la ciencia y condenado a vivir en el infierno de la doxa. El conoci-
miento verdadero (episteme) debe fundamentarse en un ambito incor-
poreo, que no puede ser otro sino el cogito. Y el pensamiento, en
opinién de Descartes, es un ambito metaempirico que funciona con un
modelo que nada tiene que ver con la sabiduria practica y cotidiana de

5 La verdad es que la actitud objetivante frente a la naturaleza (lo que Hardt &
Negri denominan el “plano de trascendencia”) venia gestandose ya desde los
siglos XII y XIII en Europa, pero sélo a nivel local (Castro-Gémez, 2005b). La
mundializacién de este patréon ontolégico se dio apenas en el siglo XVI con la
conquista de América. En el siglo XVII, Descartes reflexiona entonces sobre un
terreno que se encuentra ya ontolégicamente constituido y empiricamente
mundializado. Descartes no “inaugura” nada, pero si lo formula filoséficamente.



296 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

los hombres. Es el modelo abstracto de las matematicas. Por ello, la
certeza del conocimiento sélo es posible en la medida en que se asien-
ta en un punto de observacin inobservado, previo a la experiencia,
que debido a su estructura matematica no puede ser colocado en duda
bajo ninguna circunstancia.

En efecto, Descartes esta convencido de que la clave para entender
el universo se hallaba en la estructura matematica del pensamiento,
y que esta estructura coincidfa con la estructura matematica de la
realidad. La vision del universo como un todo organico, vivo y espi-
ritual, fue reemplazada por la concepciéon de un mundo similar a
una maquina. Por ello, Descartes privilegia el método de razona-
miento analitico como el unico adecuado para entender la naturale-
za. El analisis consiste en dividir el objeto en partes, desmembrarlo,
reducirlo al mayor nimero de fragmentos, para luego recomponer-
lo segin un orden légico-matematico. Para Descartes, como luego
para Newton, el universo material es como una maquina en la que no
hay vida, ni #e/os, ni mensaje moral de ningan tipo, sino tan sélo
movimientos y ensamblajes que pueden explicarse de acuerdo a la
disposicion légica de sus partes. No sélo la naturaleza fisica sino tam-
bién el hombre, las plantas, los animales, son vistos como meros
autématas, regidos por una légica maquinica. Un hombre enfermo
equivale simplemente a un reloj descompuesto, y el grito de un ani-
mal herido no significa mas que el crujido de una rueda sin aceite.

Pues bien, es este tipo de modelo epistémico el que deseo denominar
la hybris del punto cero. Podriamos caracterizar este modelo utilizando
la metafora teoldgica del Deus Absconditus. Como Dios, el observador
observa el mundo desde una plataforma inobservada de observacion
con el fin de generar una observacién veraz y fuera de toda duda.
Como el Dios de la metafora, la ciencia moderna occidental se sitia
fuera del mundo (en el punto cero) para observar al mundo, pero a
diferencia de Dios, no consigue obtener una mirada organica sobre el
mundo sino tan s6lo una mirada analitica. La ciencia moderna pretende
ubicarse en el punto cero de observacion para ser como Dios, pero no
logra observar como Dios. Por eso hablamos de la hybris, del pecado
de la desmesura. Cuando los mortales quieren ser como los dioses pero
sin tener capacidad de serlo, incurren en el pecado de la hybris, y esto



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 297

es, mas o menos, lo que ocurre con la ciencia occidental de la moder-
nidad. De hecho, la hybris es el gran pecado de Occidente: pretender
hacerse un punto de vista sobre todos los demds puntos de vista, pero
sin que de ese punto de vista pueda tenerse un punto de vista.

Pero, ¢qué tiene que ver todo esto con el tema de la universidad?
Hablabamos de la estructura arbérea y disciplinaria del conocimiento
que comparten los dos modelos de universidad sefialados por Lyotard.
Pues bien, mi tesis es que la universidad moderna encarna perfecta-
mente la “hybris del punto cero” y que este modelo epistémico se
refleja no sélo en la estructura disciplinaria de sus epistemes, sino
también en la estructura departamental de sus programas.

Las disciplinas son ambitos que agrupan diversos tipos de conoci-
miento experto: la sociologia es una disciplina, la antropologia es
una disciplina, la fisica y las matematicas también lo son. Las disci-
plinas materializan la idea de que la realidad debe ser dividida en
fragmentos y que la certeza del conocimiento se alcanza en la medi-
da que nos concentremos en el analisis de #7a de esas partes, igno-
rando sus conexiones con todas las demas. Lo que hace una disci-
plina es, basicamente, recortar un ambito del conocimiento y trazar
lineas fronterizas con respecto a otros ambitos del conocimiento.
Esto se logra mediante ingeniosas técnicas. Una de ellas consiste en
inventarse los “origenes” de la disciplina. Las disciplinas construyen
sus propios origenes y escenifican el nacimiento de sus padres fun-
dadores. En una palabra, las disciplinas construyen sus propias
mitologfas: Marx, Weber y Durhheim como padres de la sociologia,
“los griegos” como padres de la filosofia, Newton como padre de la
fisica moderna, etc. De este modo, las disciplinas recortan ciertos
ambitos del conocimiento y definen ciertos temas que son pertinen-
tes unica y exclusivamente a la disciplina. Esto se traduce en la
materializacién de los canones. En practicamente todos los curriculos
universitarios las disciplinas tienen un canon propio que define cua-
les autores se deben leer (las “autoridades” o los “clasicos”), cuiles
temas son pertinentes y qué cosas deben ser conocidas por un estu-
diante que opta por estudiar esa disciplina. Los canones son dispo-
sitivos de poder que sirven para “fijar” los conocimientos en ciertos
lugares, haciéndolos facilmente identificables y manipulables.



298 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Pero la hybris del punto cero se refleja no sélo en la disciplinarizacion
del conocimiento sino también en la arborizaciéon de la estructura
universitaria. La mayoria de las universidades funcionan por “faculta-
des”, que a su vez tienen “departamentos”, que a su vez tienen “pro-
gramas”. Las facultades funcionan como una especie de hogares de
refugio para las epistemes. Asi, por ejemplo, a una facultad de cien-
cias sociales le ha sido encomendada la adwinistracion y el control
de todos los conocimientos que epistemoldgica y metodolégicamente
puedan ser legitimados como pertenecientes a una de las disciplinas
de las “ciencias sociales”. Surgen asi los distintos departamentos, a los
cuales pertenecen especialistas en cada una de las disciplinas vincula-
das a la facultad en cuestion. Rara vez los profesores pueden moverse
entre un departamento y otro, mucho menos entre una facultad y
otra, porque son como prisioneros de una estructura universitaria
esencialmente fracturada. Ya Pierre Bourdieu mostraba como esta di-
visién de la estructura universitaria esconde una lucha feroz entre
diferentes actores por la obtencién de un determinado tipo de capital,
lo cual explica también la competencia entre las diversas unidades
académicas por los recursos financieros.

La pregunta que surge ahora es la siguiente: ¢existe una alternativa
para decolonizar la universidad, liberandola de la arborizacién que
caracteriza tanto a sus conocimientos como a sus estructuras? Es en
este punto donde quisiera volver al diagnéstico de Lyotard sobre la
crisis de la universidad contemporanea. De acuerdo con Lyotard,
vivimos actualmente en una “condicién postmoderna” —yo agrega-
ria “postcolonial”®— en la que la funcién narrativa del saber ha cam-
biado con respecto a su forma propiamente moderna. La
postmodernidad es caracterizada como el momento en que el siste-
ma capitalista se torna planetario, y en el que la universidad empie-
za a plegarse a los imperativos del mercado global. Esto conduce a
la universidad a una ¢risis de legitimacidn. La planetarizaciéon de la
economia capitalista hace que la universidad no sea ya el lugar
privilegiado para la produccién de conocimientos. El saber que es

6 En otro lugar he argumentado ampliamente que la condicién contemporinea
en el capitalismo global podria ser caracterizada como “posmoderna/
postcolonial”. Véase Castro-Gémez, 2005b.



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 299

hegemonico en estos momentos ya no es el que se produce en la
universidad y sirve a los intereses del Estado, sino el que se produce
en la empresa transnacional. Exceptuando algunas universidades de
los Estados Unidos, la investigacién de punta en tecnologias de la
informacién es realizada por empresas multinacionales como
Microsoft, que invierten millones de délares en ello. El conocimien-
to que es hegemonico no lo produce ya la universidad bajo la guia
del Estado, sino que lo produce el mercado bajo la gufa de si mis-
mo. As{ las cosas, la universidad deja de ser el nucleo fiscalizador
del saber, tal como lo habfan imaginado los pensadores ilustrados.
La universidad ya no puede fiscalizar el conocimiento, es decir, ya
no puede servir, como lo pensara Kant, como un tribunal de la
razén encargado de separar el conocimiento verdadero de la doxa.
En otras palabras, bajo las condiciones sentadas por el capitalismo
global, la universidad deja de ser el ambito en el cual el conoci-
miento reflexiona sobre si mismo.

En este sentido decimos entonces que la universidad se “factoriza”,
es decir, se convierte en una universidad corporativa, en una em-
presa capitalista que ya no sirve mas al progreso material de la
nacién ni al progreso moral de la humanidad, sino a la planetarizacion
del capital. El conocimiento cientifico en la postmodernidad es in-
manente. Ya no es legitimado por su utilidad para la nacién ni para
la humanidad, sino por su performatividad, es decir, por su capaci-
dad de generar determinados efectos de poder’. El principio de

7 En palabras de Lyotard: “El principio de performatividad tiene por consecuen-
cia global la subordinacién de las instituciones de enseflanza superior a los
poderes. A partir del momento en que el saber ya no tiene su fin en si mismo,
como realizacién de la idea [de progreso] o como emancipacién de los hom-
bres, su transmisiéon escapa a la responsabilidad exclusiva de los ilustrados y
de los estudiantes” [...]. La pregunta, explicita o no, planteada por el estudian-
te, por el profesionista, por el Estado o por la institucién de enseflanza supe-
rior, ya no es: ges eso verdad?, sino ¢para qué sirve? En el contexto de la
mercantilizacién del saber, esta ultima pregunta, las mas de las veces, significa:
¢se puede vender? Y, en el contexto de la argumentacién del poder: ¢es eficaz?
Pues la disposicién de una competencia performativa pareciera que debiera
ser el resultado vendible en las condiciones anteriormente descritas, y es eficaz
por condicién. Lo que deja de serlo es la competencia segin otros criterios,
como verdadero/falso, justo/injusto, etc [...] (Lyotard, 1990: 93, 95).



300 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

performatividad tiene por consecuencia la subordinacién de las ins-
tituciones de educacién superior a los poderes globales. La belle
epogque del profesor moderno, la era del “educador” y del “maestro”
parece haber llegado a su fin, pues la funcién de la universidad hoy
dia ya no es educar sino investigar, lo cual significa: producir cono-
cimientos pertinentes. Los profesores universitarios se ven abocados
a investigar para generar conocimientos que puedan ser utiles a la
biopolitica global en la sociedad del conocimiento. De este modo,
las universidades empiezan a convertirse en microempresas
prestadoras de servicios.

En este contexto tan poco alentador, pareciera que la pregunta por
la decolonizacién de la universidad tuviera que ser respondida con
un “no” rotundo. Sin embargo, la luz que nace en esta contempora-
neidad emergente de comienzos de siglo no puede ser vista si se le
mide con los mismos patrones epistémicos de lo ya establecido.
Existen ya, en el ambito de la ciencia, paradigmas de pensamiento
alternativos que rompen con la colonialidad del poder impulsada
por la hybris del punto cero. La imagen del mundo como si fuese un
sistema mecanico compuesto de bloques elementales, la visién de
la vida social como una lucha competitiva por la existencia, la creencia
en el progreso material ilimitado, la idea de que la luz excluye a la
oscuridad y la razén a la barbarie, estin siendo desafiadas por un
paradigma emergente que empieza también a golpear las puertas de
la universidad. Me refiero al paradigma del pensamiento complejo.
La idea de que cada uno de nosotros es un todo fisico-quimico-
biolégico-psicolégico-social-cultural integrado en la compleja trama
del universo, ha dejado de ser vista con sospecha por muchos hom-
bres de ciencia, por académicos e intelectuales de todo el mundo.
Desde la fisica, la biologfa, la neurociencia, la antropologia, la so-
ciologia y la psicologfa contemporaneas se empiezan a revisar, im-
plicita o explicitamente, los presupuestos epistémicos que marcaron
la hybris del punto cero. Asistimos a un cambio de paradigma en la
ciencia, que puede llegar a tener consecuencias muy positivas para
la universidad (Capra, 2000; Martinez Miguelez, 2002; Maffesoli, 1997).

A mi juicio, el paradigma de la complejidad podria ser benéfico en
la medida en que promueva la transdisciplinariedad. Vivimos en



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 301

un mundo que ya no puede ser entendido sobre la base de saberes
analiticos, que ven la realidad de forma compartimentalizada y frag-
mentada. Pero la universidad sigue pensando un mundo complejo
de forma simple; continta formando profesionales arborescentes,
cartesianos, humanistas, disciplinarios, incapaces de intervenir en
un mundo que funciona con una légica compleja (Rozo Gauta, 2004:
156-157). Para evitar esta parcelizacion del conocimiento y de la
experiencia, la universidad debiera tomarse muy en serio las practi-
cas articulatorias de la transdisciplinariedad.

A diferencia de la interdisciplinariedad (concepto surgido en los
aflos cincuenta del siglo pasado), la transdisciplinariedad no se limi-
ta a intercambiar datos entre dos o mas disciplinas, pero dejando
intactos los “fundamentos” de las mismas. Por el contrario, la
transdisciplinariedad afecta el quehacer mismo de las disciplinas
porque incorpora el principio del tercio incluido. Mientras que las
disciplinas trabajan con el principio formal del tercio excluido (A no
puede ser igual a —A), la transdisciplinariedad incorpora la idea de
que una cosa puede ser igual a su contrario, dependiendo del nivel
de complejidad que estemos considerando (Nicolescu, 2002: 50).
Mientras que para la hybris del punto cero “lo tercero queda exclui-
do”, el pensamiento complejo y las sabidurias ancestrales (la
Philosophia perennis) nos ensefian que “siempre se da lo tercero”,
es decir, que resulta imposible basarlo todo en una discriminacién
de los contrarios, porque éstos tienden a unirse. La transdis-
ciplinariedad introduce un viejo principio ignorado por el pensa-
miento analitico de las disciplinas: la ley de la coincidencia
oppositorium. En el conocimiento, como en la vida, los contrarios
no pueden separarse. Ellos se complementan, se alimentan mutua-
mente, no pueden existir el uno sin el otro, como quiso la logica
excluyente de la ciencia occidental. En lugar de separar, la
transdisciplinaridad nos permite ligar (“/ink”) los diversos elemen-
tos y formas del conocimiento, incluyendo, como veremos en la
segunda parte de este texto, a los conocimientos que la modernidad
habia declarado como déxicos.

Pero una universidad que piensa complejamente, debe ser también
una universidad que funciona complejamente. Esto significa que



302 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

debe hacer que sus estructuras también sean rizomaticas. Pienso,
por ejemplo, en una universidad donde los estudiantes puedan ser
coautores de sus propios planes de estudio, matriculandose ya no
en las estructuras fijas de un programa en particular, sino en una red
de programas. Bl estudiante podria navegar as{ entre diversos pro-
gramas de maestria e incluso de pregrado conectados en red, no
solo al interior de una sola universidad sino entre varias universida-
des. Pienso en una estructura donde los profesores puedan pertene-
cer a varios departamentos a la vez, facilitando asi el ejercicio de la
transdisciplinaridad arriba descrito. Pienso en la utilizacién masiva
de las nuevas tecnologfas para la generacién de programas virtuales,
desescolarizados, en los que el aprendizaje pueda ser interactivo
con las maquinas.

Sin embargo, considero que el avance hacia una universidad
transdisciplinaria lleva consigo el transito hacia una wniversidad
transcultural, en la que diferentes formas culturales de produccién
de conocimientos puedan convivir sin quedar sometidas a la hege-
monfa unica de la episteme de la ciencia occidental. Y esto por una
razén especifica: el pensamiento complejo permite entablar puentes
de didlogo con aquellas tradiciones cosmoldgicas y espirituales para
quienes la “realidad” estd compuesta por una red de fendémenos
interdependientes —que van desde los procesos mas bajos y
organizativamente mas simples hasta los mas elevados y comple-
jos— y que no pueden ser explicados s6lo desde el punto de vista
de sus elementos. Tradiciones filoséficas o religiosas en las que el
entretejido es mayor que cada una de las partes (Bateson, 1997).

La universidad transcultural

El tema de la transdiciplinariedad en la universidad se encuentra
unido con otro asunto no menos importante: el didlogo de saberes.
No se trata s6lo de que el conocimiento que proviene de una disci-
plina pueda articularse con el conocimiento proveniente de otra,
generando asi nuevos campos del saber en la universidad. Esto es
tan sélo un aspecto al que probablemente nos llevarfa la asimilacién
del pensamiento complejo y del cual existen ya ciertas sefiales, aun-
que todavia timidas. Pero el otro aspecto, el mas dificil y que toda-



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 303

via no da sefiales de vida, tiene que ver con la posibilidad de que
diferentes formas culturales de conocimiento puedan convivir en el
mismo espacio universitario. Dirfamos entonces que mientras que la
primera consecuencia del paradigma del pensamiento complejo se-
ria la flexibilizacién transdisciplinaria del conocimiento, la segunda
seria la  transculturizacion del conocimiento.

Sin embargo, el didlogo de saberes, asi entendido, ha sido imposible
hasta el momento porque el modelo epistémico del punto cero se ha
encargado de impedirlo. Recordemos que de acuerdo a este modelo,
el hipotético observador del mundo tiene que desligarse sistema-
ticamente de los diferentes lugares empiricos de observaciéon (punto
1, punto 2, punto 3, punto n) para ubicarse en una plataforma
inobservada que le permita obtener la certeza del conocimiento. Pero
esta plataforma no es sélo metaempirica sino también metacultural.
No son solo los olores, los sabores y los colores aquello que obstacu-
liza el logro de la certeza, sino también la pertenencia a cualquier tipo
de tradiciones culturales. Observados desde el punto cero, los cono-
cimientos que vienen ligados a saberes ancestrales o a tradiciones
culturales lejanas o exéticas son vistos como doxa, es decir como un
obstaculo epistemolégico que debe ser superado. Solamente son le-
gitimos aquellos conocimientos que cumplen con las caracteristicas
metodoldgicas y epistémicas definidas a partir del mismo punto cero.
El resto de conocimientos desplegados histéricamente por la humani-
dad durante milenios son vistos como anecddticos, superficiales,
folcléricos, mitolégicos, “precientificos” y, en cualquier caso, como
pertenecientes al pasado de Occidente.

Este colonialismo epistémico de la ciencia occidental no es en abso-
luto gratuito. La hybris del punto cero se forma, precisamente, en el
momento en que BEuropa inicia su expansién colonial por el mundo
en los siglos XVI y XVII, acompafiando asi las pretensiones
imperialistas de Occidente (Castro-Goémez, 2005a). El punto cero
seria entonces la dimensidn epistémica del colonialismo, lo cual no
debe entenderse como una simple prolongaciéon ideolégica o
“superestructural” del mismo, como quiso el marxismo, sino como
un elemento perteneciente a su “infraestructura”, es decir, como
algo constitutivo. Sin el concurso de la ciencia moderna no hubiera



304 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

sido posible la expansién colonial de Europa, porque ella no sélo
contribuy6 a inaugurar la “época de la imagen del mundo” —como
lo dijera Heidegger—, sino también a generar una determinada re-
presentacién sobre los pobladores de las colonias como parte de
esa imagen. Tales poblaciones empiezan a ser vistas como Geszell,
es decir, como “naturaleza” que es posible manipular, moldear, dis-
ciplinar y “civilizar” segun criterios técnicos de eficiencia y rentabi-
lidad. Diremos entonces que hacia mediados del siglo XVIII, Europa
se mira a si misma como en disposicion de un aparato de conoci-
miento desde el cual es posible ejercer juicio sobre los demas apa-
ratos de conocimiento (pasados, presentes o futuros) y también como
la dnica cultura capaz de unificar al planeta bajo los criterios supe-
riores de ese parametro.

«Coémo es posible entonces un didlogo de saberes? De acuerdo a lo
dicho hasta el momento, la respuesta no puede ser sino una: el
dialogo de saberes solo es posible a través de la decolonizaciin del
conocimiento 'y de la decolonizacion de las instituciones producto-
ras o administradoras del conocimiento. Decolonizar el conocimiento
significa descender del punto cero y hacer evidente el lugar desde
el cual se produce ese conocimiento. Si desde el siglo XVIII la cien-
cia occidental establecié que entre mas lejos se coloque el observa-
dor de aquello que observa mayor sera también la objetividad del
conocimiento, el desafio que tenemos ahora es el de establecer una
ruptura con este “pathos de la distancia”. Es decir que ya no es el
alejamiento sino el acercamiento el ideal que debe guiar al investi-
gador de los fenémenos sociales o naturales. Con otras palabras: si
la primera ruptura epistemolégica fue con la doxa en nombre de la
episteme para subir al punto cero, el gran desafio que tienen ahora
las ciencias humanas es realizar una segunda ruptura epistemologica,
pero ahora ya no con la doxa sino frente a la episteme para bajar
del punto cero. El ideal ya no serfa el de la pureza y el distancia-
miento, sino el de la contaminacién y el acercamiento. Descender
del punto cero implica entonces reconocer que el observador es
parte integral de aquello que observa y que no es posible ningun
experimento social en el cual podamos actuar como simples experi-
mentadores. Cualquier observacién nos involucra ya como parte del
experimento.



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 305

Acercarse a la doxa implica que todos los conocimientos ligados a
tradiciones ancestrales, vinculados a la corporalidad, a los sentidos
y a la organicidad del mundo, en fin, aquellos que desde el punto
cero eran vistos como “prehistoria de la ciencia”, empiecen a ganar
legitimidad y puedan ser tenidos como pares iguales en un didlogo
de saberes. En la universidad, sin embargo, el logro de esta legitimi-
dad no es cosa facil. Con algunas excepciones®, la idea de que la
universidad pueda generar espacios en los que distintas formas de
producir conocimiento —digamos entre la medicina indigena y la
medicina tradicional— puedan coexistir, es por ahora una utopia
debido a que, de acuerdo a la taxonomia del punto cero, ambos
tipos de saberes no son contempordneos en el tiempo, aunque sean
contempordaneos en el espacio. Recordemos que ésa fue, precisa-
mente, la estrategia colonial de Occidente desde el siglo XVIII: el
ordenamiento epistémico de las poblaciones en el tiempo. Unos
pueblos, los mas barbaros, se hallan congelados en el pasado y no
han salido todavia de su autoculpable “minorfa de edad”, mientras
que otros, los europeos civilizados y sus epigonos criollos en las
colonias, pueden hacer uso auténomo de la razén y viven por ello
en el presente. Aunque el médico indigena sea contemporaneo del
cirujano que estudié en Harvard, aunque este ultimo pueda saludar-
le y compartir con él un café, la hybris del punto cero lo clasificara
como un habitante del pasado, como un personaje que reproduce
un tipo de conocimiento “organico”, “tradicional” y “precientifico”.

Para finalizar, digamos entonces que “decolonizar la universidad”
significa por lo menos dos cosas:

1. El favorecimiento de la transdisciplinariedad. Como bien lo ha
sefialado Nicolescu (2002), la palabra “trans” tiene la misma
raiz etimoldgica que la palabra “tres” y significa, por ello, la
transgresiéon del dos, es decir, aquello que va mas alla de los
pares binarios que marcaron el devenir del pensamiento occi-
dental de la modernidad: naturaleza / cultura, mente / cuetrpo,

8 Pienso aqui en el caso extraordinario de la Universidad Intercultural Amawtay
Wasi (“casa del saber”) de Quito.



306 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

sujeto / objeto, materia / espiritu, razén / sensacién, unidad /
diversidad, civilizacién / barbarie. La transdisciplinariedad bus-
ca cambiar esta logica exclusiva (“esto o aquello”) por una logi-
ca inclusiva (“esto y aquello”). Decolonizar la universidad sig-
nifica por ello luchar contra la babelizacién y la departamen-
talizacion del conocimiento, firmes aliados de la légica mercan-
til a la que se ha plegado la ciencia en el actual capitalismo
cognitivo.

2. Bl favorecimiento de la transculturalidad. 1La universidad debe-
rfa entablar didlogos y practicas articulatorias con aquellos cono-
cimientos que fueron excluidos del mapa moderno de las
epistemes por habérseles considerado como “miticos”, “organi-
cos”, “supersticiosos” y “pre-racionales”. Conocimientos que es-
taban ligados con aquellas poblaciones de Asia, Africa y América
Latina que entre los siglos XVI al XIX fueron sometidas al domi-
nio colonial europeo. En este sentido, José Rozo Gauta, estudio-
so de la cultura Muisca y uno de los mas importantes escritores
del pensamiento complejo en Colombia, manifiesta la necesidad
de “cambiar las ideas y practicas eurocéntricas, especialmente la
imposicién colonial de la vision occidental del mundo y de sus
practicas e ideas econdmicas, politicas, sociales, culturales, edu-
cacionales y cognitivas” (Rozo Gauta, 2004: 164).

Queremos dejar claro que la decolonizacién de la universidad, tal
como aqui es propuesta, no conlleva una cruzada contra Occidente
en nombre de algin tipo de autoctonismo latinoamericanista, de
culturalismos etnocéntricos y de nacionalismos populistas, como
suelen creer algunos. Tampoco se trata de ir en contra de la ciencia
moderna y de promover un nuevo tipo de oscurantismo epistémico.
Cuando decimos que es necesario ir “mas alla” de las categorias de
analisis y de las disciplinas modernas no es porque haya que negar-
las, ni porque éstas tengan que ser “rebasadas” por algo “mejor”.
Hablamos, mas bien, de una ampliacién del campo de visibilidad
abierto por la ciencia occidental moderna, dado que ésta fue inca-
paz de abrirse a dominios prohibidos como las emociones, la intimi-
dad, el sentido comun, los conocimientos ancestrales y la
corporalidad. No es entonces la disyunciéon sino la conjuncién
epistémica lo que estamos pregonando. Un pensamiento integrativo



DECOLONIZAR LA UNIVERSIDAD 307

en el que la ciencia occidental pueda “enlazarse” con otras formas
de produccién de conocimientos, con la esperanza de que la cien-
cia y la educacién dejen de ser aliadas del capitalismo posfordista.

Bibliografia

Bateson, Gregory (1997). Espiritu y naturaleza. Buenos Aires: Amorrortu Editores.

Capra, Fritjof (2000). La trama de la vida. Una nuneva perspectiva de los sistemas
vivos. Barcelona: Anagrama.

Castro-Gémez, Santiago (2005a). La hybris del punto cero. Ciencia raza e ilustra-
cion en la Nueva Granada (1750-1816). Bogota: Editorial Pontificia Univer-
sidad Javeriana.

Castro-Gémez, Santiago (2005b). La postcolonialidad explicada a los nijios. Popayan:
Editorial Universidad del Cauca / Instituto Pensar.

Hardt, Michael y Antonio Negri (2002). Imperio. Barcelona: Paidés.

Lander, Edgardo (2000). “sConocimiento para qué? ¢Conocimiento para quién?
Reflexiones sobre la universidad y la geopolitica de los saberes hegemodnicos”.
En: Santiago Castro-Gémez (ed.). La reestructuracion de las ciencias sociales
en América Latina. Bogota: CEJA / Coleccion Instituto Pensar.

Lyotard, Jean-Francois (1990). La condicién postmoderna. Informe sobre el saber.
México: Ediciones Rei.

Maffesoli, Michel (1997). Elogio de la ragin sensible. Una visidn intuitiva del mun-
do contempordneo. Barcelona: Paidds.

Martinez Miguelez, Miguel (2002). E/ paradigma emergente. Hacia una nuneva teo-
ria de la racionalidad cientifica. México: Editorial Trillas.

Morin, Edgar (2000). Los siete saberes necesarios para la educacion del futuro.
Bogota: ICFES.

Nicolescu, Basabab (2002). Manifesto of Transdisciplinarity. Albany: State University
of New York.

Rozo Gauta, José (2004). Sistémica y pensamiento complejo. Vol 11. “Sistémica,
educacién y transdisciplinariedad”. Medellin: Fondo Editorial Biogénesis.






Es tiempo de descolonizar nuestra academia’

ORIEL MAR{A S1u?

Basta solo escuchar o echar un vistazo a nuestro alrededor en esta
aula de clase para concretar lo que Anfbal Quijano plantea como
la problematica actuando al centro de las diversas relaciones so-
ciales que nos circundan en este presente neoliberal: la colonialidad
del poder. E1 simple hecho de que ahora me tenga que comunicar
con ustedes en la lengua castellana implica, como al igual escon-
de, mas de 500 afios de colonizacién occidental, infinitas y doloro-
sas capas de genocidio cultural indigena, esclavitudes multiples
basadas en una determinada concepcién de la raga, violaciones
sexuales y culturales, y una perpetua campafa lanzada a favor del
exterminio de la memoria histérica por parte del orden colonial y
neocolonial impuesto por el hombre blanco en suelos americanos
a través de estos cinco siglos. Tomamos por sentado el o los idio-
mas que aqui dentro de estas paredes hoy hablamos; a través de
este proceso de colonizacién y civilizacién occidental, se nos ha

1 Comentario dirigido a mis colegas del Departamento de Espafiol en la Univer-
sidad de California, Berkeley, basado en una lectura de “Colonialidad del po-
der, eurocentrismo y América Latina” de Anibal Quijano. En: Edgardo Lander
(compilador), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Pers-
pectivas latinoamericanas. Buenos Aires, CLACSO, julio de 2000, pp. 201-246.

2 Universidad de California, Berkeley, Estados Unidos.



310 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ensefiado que el espafiol, o bien, el inglés, es “nuestra lengua
materna”, imponiéndonos asi, para quienes descendemos de un
pasado indigena, un nuevo origen a nuestro ser; imponiendo tam-
bién el olvido como punto de partida para nuestra existencia, con-
virtiéndonos asi, en quienes precisamente #o somos, como lo ex-
presa Quijano hacia el final de su ensayo. Hasta el punto en que
hablar espafiol o inglés, o francés, o portugués, se ha naturalizado,
normalizado dentro de la gran mayor parte de la academia en
Estados Unidos y Latinoamérica, cuestionandose su uso muy po-
cas veces o nunca, mas si, perpetuandose a través de los diversos
cursos de lengua que nosotros mismos tenemos que enseflar aqui
en Berkeley como requisito para graduarnos. Nos pagan incluso
por ensefar los idiomas de los colonizadores y vivimos de esa
ensefianza. Es decir, nos pagan por perpetuar este aspecto de la
colonizacién y, de esta forma, consciente o inconscientemente,
nos convertimos también en agentes de este inacabable proceso
de conquista. Como enfrentamos cada uno de nosotras y nosotros
esta realidad, es otro punto, y depende realmente de nuestro posi-
cionamiento frente a la historia. O lo cuestionamos inquietamente,
o lo asumimos conformes. Asimismo, los examenes de traduccion
que debemos tomar y pasar para poder graduarnos de la institu-
cién aqui en el Departamento de Espafiol no han incluido nunca la
opcion del idioma Xumash, o el Pomo, o el Salina, idiomas todos
hablados por las poblaciones de estos mismos nombres aqui mis-
mo, donde se localiza esta universidad, antes de las invasiones y
las masacres llevadas a cabo por los espafioles durante el siglo XVI
en estas costas californianas. Y ni los incluird nunca la academia
dado los altos niveles de exterminios genocidas y culturales que se
han llevado a cabo hasta hoy dia. Estos son lenguajes ya casi en su
totalidad extinguidos, como lo son la gente y los pueblos que un
dia los hablaron. No podemos olvidar este pasado presente.

En Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina, Anibal
Quijano elabora un analisis de la presente etapa neoliberal,
eurocentrada, particularmente en lo que concierne al espacio de
América Latina —aunque no limitindose a ella—, y parte de lo que
¢l considera el eje central sobre el cual se viene montando este
presente: la llegada de los espafioles a este continente y, conse-



ES TIEMPO DE DESCOLONIZAR NUESTRA ACADEMIA 311

cuentemente, la constitucién de esta nueva América ocupada’ con
base en lo que ellos denominan y comienzan a concebir como raza.
De ahi que se empieza a cimentar lo que Quijano llama el nwevo
patrin de poder mundial que hoy impera sobre nuestras realidades
socioculturales, econémicas y politicas, tanto a nivel local como a
nivel global. El ejemplo de los idiomas que ofrezco al principio de
mi ponencia, se inscribe dentro de este patrén de poder mundial,
no como consecuencia de éste, sino como manifestacién y
reproductor de él. Y asi podriamos sefialar muchas otras manifesta-
ciones inscritas dentro de este patron; lo cierto es que nos encierra,
rodeandonos con una serie de propagandas y dependencias de las
que es muy dificil salir. Pero siguiendo el hilo razonador de Quijano,
el momento de ese primer encuentro sucedido en 1492 y las relacio-
nes jerarquicas basadas en la concepcién de raga que desde ahi
comienzan a prescribir los conquistadores, representa entonces, no
solo el comienzo de una nueva relacién colonial entre las Américas
indigenas y Hspafia, sino también el comienzo de muchas otras rela-
ciones coloniales que tomarfan de esa primera experiencia y luego
la multiplicarian, desarrollandola hasta alcanzar nuevas y diferentes
dimensiones de colonialidad a través del orbe. Simultineo e insepa-
rable a estos procesos, los invasores crean también, desde el co-
mienzo de la conquista, toda una nueva economia basada en los
incalculables saqueos naturales y el forzoso traslado y sometimiento
a la esclavitud de las razas consideradas inferiores por el hombre
blanco. Hoy, a mas de 500 afios de ese entonces, no podemos esca-
par de la continuidad de este proyecto colonizador. Sélo es suficien-
te pasar por los vastos campos agricolas aqui en el norte de California,
o bien, no ir tan lejos, sélo entrar a las cocinas de cualquier restau-
rante en Berkeley y preguntarles a los trabajadores del local cuanto
les pagan en comparacién a los meseros blancos que atienden la
parte publica del restaurante. O, incluso venir a media noche a la
universidad y ver quién limpia, por salarios muy bajos, los pasillos,
los sanitarios y las aulas de clase a las que tranquilamente llegamos,
encontrandolas siempre limpias al dia siguiente. O bien, echar un
vistazo a nuestro alrededor y notar el color de piel de quienes hoy

3 El término América ocupada es tomado del Dr. Rudy Acufia.



312 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

conforman la mayor parte de la academia en California, siendo
California hoy dia, un Estado con menos del 50% de su poblacién
blanca®. Compafieras y compaferos, 1492 sigue en vigencia. Bajo
otro nombre, otras formas, pero muy presente.

El punto o momento histérico de partida propuesto por Quijano
para un analisis del presente globalizado es uno: la conquista de
América. Y la constituciéon de ésta basada en la idea de la raza
pensada en el binario superior-inferior dentro de un marco de ocu-
pacién imperial establece la simiente para el avance y el desarrollo
del colonialismo, del capitalismo y consecuentemente, de la
globalizacién neoliberal de hoy. Propongo entonces pensar
Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina, no como
otro ensayo cargado de afirmaciones politicas, sino, llevarlo mas
alla y pensarlo como una invitaciéon a reflexionar seriamente sobre
nuestro presente con base en aquel pasado, el cual he argumenta-
do, es imposible de suponer por separado. El por qué de hoy, nos
demuestra Quijano, se puede explicar en el ayer; puesto que el ayer
se manifiesta en pluralidad de formas y dimensiones fisicas, tangi-
bles y visibles —para unos mas que para otros, dependiendo de
nuestros privilegios—, en la colonialidad de hoy. Pero afiado que
esta colonialidad

y aqui Quijano no elabora lo suficiente—, con
su vértebra estructurada sobre la idea de la raga, porta también
consigo muchas otras capas entretejidas de colonialidades mas, su-
perpuestas una sobre la otra: sean éstas de caracter de género, sexua-
lidad, clase y de caracteres culturales. Pero aunque Quijano no de-
sarrolla sobre estos otros aspectos de la colonialidad del poder con
mas profundidad, tampoco elimina del todo la posibilidad de hacer-
lo: segin su razonamiento, estas otras colonialidades formarfan tam-
bién parte de las importaciones europeas que se forjan forzosamen-
te sobre nuestros imaginarios a partir de la conquista. Su propdsito
central, insisto, estd en hacernos reflexionar sobre nuestro presente
con base en el momento de la conquista de América. Y estoy de
acuerdo con su objetivo. Pero debo también afadir que esta invita-
cién a reflexionar no puede ni debe quedarse en mero estado de

4 Dato tomado de: http://quickfacts.census.gov/qfd/states/06000.html



ES TIEMPO DE DESCOLONIZAR NUESTRA ACADEMIA 313

reflexién, sino que debemos consecuentemente movilizarla hacia la
practica, hacia un proceso y acto de descolonizacion. Y es este
ultimo punto la fuerza conductora de mi ponencia y, en realidad, la
fuerza que me trajo, en lo personal, a caminar por la via académica.
Siendo nuestro trabajo y opcién la academia —centro histéricamen-
te lucrativo para la perpetuacién de la colonialidad del poder—,
considero que nosotras y nosotros aqui presentes tenemos una tre-
menda responsabilidad ante la presente situacién de capitalismo
globalizado, particularmente en lo que concierne al ambito de la
educacién. Y esta descolonizacién, resistencia y cuestionamiento
que se debe de estar llevando a cabo, debe darse tanto a nivel de
contenido educativo, como a nivel de metodologia y formas de en-
seflanza. Aqui, dentro de estas paredes blancas que conforman la
academia, se torna dificil en realidad ver las inhumanas repercusio-
nes de este capitalismo monstruoso sobre las poblaciones menos
privilegiadas del mundo; pero sabemos que precisamente por ello
fue creada la academia, para desvincular a una clase letrada de las
poblaciones que mas sufrfan los despojos del poder eurocéntrico y
capitalista implementado hace mas de 500 afos en la América ocu-
pada. Fue también creada para hacernos olvidar. Nuestra lista de
lectura para el examen de Maestria, por ejemplo, en lo que concier-
ne al componente latinoamericano, comienza con la literatura que
surge a partir del genocidio cultural llevado a cabo por los espafio-
les, como si nosotros en América no hubiésemos tenido nuestras
propias formas de escritura, formas y modos de conocimiento, de
saberes, nuestras propias historias, y correspondientemente, nues-
tras propias maneras de contarlas. Se nos impone, en vez de ésta,
una historia y modo de conocer en funcién sélo de ellos, los con-
quistadores. Y muy poco tratamos de recuperar esta memoria den-
tro de la academia; son contadas las instancias donde si se trata de
hacerlo. No cabe duda de que es posible, entonces, concretar mu-
chas de las manifestaciones de este proyecto colonizador comenza-
do hace mias de 500 afios aqui adentro de la academia. Y no pode-
mos nosotras ni nosotros aqui sentados, prolongarlo. No actuar y
estar muy comodos aqui adentro es sinonimo de unirse a este pro-
yecto, inmortalizarlo, conmemorarlo. Debemos poner nuestra aca-
demia en funciéon de la necesaria disolucidén entre estas paredes y el
mundo conflictivo que nos circunda. En realidad, Quijano ya exige



314 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

de nosotras y nosotros la practica, porque su trabajo insta a pensar
en términos de continuidad y conexion; y, en mi opinién, pensar en
continuidades y conexiones implica convertirnos en participes del
acto de la recuperacién de la memoria histérica, paso instrumental
hacia el proceso de descolonizacién que urge llevar a cabo para
derrotar el ciclo de estos 500 afios ya en vigencia. De cémo hacerlo
y enfrentarnos a este des-proceso es precisamente nuestro mayor
reto académico.

Al comentar sobre este trabajo de Quijano pude haber escogido
enfocar mi comentario alrededor de su posiciéon frente a la concep-
cién de la raza en la América ocupada, y consecuentemente el desa-
rrollo del racismo. Pero si el racismo, como lo conocemos hoy,
empieza o no en 1492 con la llegada de los espafioles a América, es
realmente un debate en el cual no me interesa entrar; inmiscuirme
en ello no cambiarfa la presente situacién neoliberal y las relaciones
de poder que dentro de ella surgen, ni cambiarfa tampoco el racis-
mo que hoy impera sobre las relaciones sociales que nos rodean y
que contindan sometiendo a una gran parte de la poblacién mun-
dial a condiciones de sumisién y servidumbre, pobreza e indigni-
dad. Que se transportaron imaginarios y prejuicios raciales ya con-
cebidos a lo que serfa la América ocupada, no cabe duda. Que
existi6 la dominacién de unos por otros en base al color de piel
previo a la conquista de América, tampoco hay duda. Lo cierto es
que el encuentro unilateralmente genocida entre espafoles y pue-
blos americanos signific6, como lo plasma Quijano, un momento
decisivo y bastante nuevo en la historia mundial dada la magnitud
del acto de encuentro, la pluralidad de culturas y pueblos conquis-
tados, y los vastos alcances de las civilizaciones encontradas en este
continente. Asimismo, la colonizacién de América significé también
una nueva forma de pensar el marco y los limites —o ausencia de
limites— de la expansién imperial. De ahi, las nuevas concepciones
y los altos niveles de colonialismo y racismos implementados en
estas tierras, elaborados desde ese entonces hasta desarrollarlos al
presente. No encuentro entonces productivo el debate sobre si el
racismo empieza o no en 1492. Me interesa si, como objetivo mas
imperante, partir de lo que mas urge y lo que ya he mencionado. Y
es que hacia el final de su trabajo, Quijano sugiere la necesidad de



ES TIEMPO DE DESCOLONIZAR NUESTRA ACADEMIA 315

descolonizar el poder y sus relaciones como travesia fundamental
para llevar a cabo cualquier proyecto revolucionario de transforma-
cién social, econémica y politica; es necesario, entonces, radicalizar
las mismas estructuras de poder forjadas sobre una idea determina-
da de raza, tanto de la izquierda como de la derecha, descolonia-
lizarlas. Escrito y publicado en el 2000, noté algo bastante peculiar
sobre el ensayo de Quijano. En Colonialidad del poder, enrocentrismo
¥ América Latina, Quijano deja sin mencionar las nuevas rebeliones
y los nuevos movimientos sociales que se estin dando en el conti-
nente americano hoy dia, procesos que en su mayoria colocan el
acto de la descolonizacién en el centro de su proceso. Estos son
nuevos modelos de resistencia enfrentandose al nuevo modelo
neoliberal que nos impacta. Y tienen mucho que ensefarnos, cuan-
do modelos es lo que buscamos.

Pero lo que aqui me incumbe es reflexionar sobre el por qué y el
cémo nosotras y nosotros, localizados aqui, en el interior de uno de
los centros histéricamente designados por el poder hegemoénico para
perpetuar la colonialidad del poder, podemos y debemos también
participar mas activamente ez contra de ella. Mas especificamente,
me he propuesto, entonces, invitarnos a pensar nuestra academia
como otro espacio de lucha, de resistencia, de recuperacion de la
memoria, y de creacién ante mas de cinco siglos de colonizaciéon
eurocéntrica en el campo del saber, ver y entender. Y como las
multiples y variadas luchas de descolonizacién y resistencia que se
estan llevando hoy dia en la América ocupada, tanto en el norte,
centro, sur, como en las periferias de ella, instarnos también a llevar
a cabo, desde este nuestro campo, el desmantelamiento de una his-
toria colonial muy visible y dominante en nuestro hoy; ponerla en
crisis, afadiéndole otra fisura mas al imperio ahora en desbalance.
Es decir, unirnos también a las luchas y movimientos, o crear el
propio nuestro, desde nuestros respectivos lugares dentro de este
patréon de poder mundial.

Dado el poco espacio y tiempo restante para esta ponencia, sélo
podré resaltar algunos puntos y reflexiones que considero pertinen-
tes, pero no pretendiendo descolonizar la academia en sélo dos
paginas. Muchas y muchos ya lo han pensado y escrito en libros,



316 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

llevandolo también a la practica. Pero para los fines actuales, pro-
pongo que la descolonizaciéon de nuestra academia requiere, ante
todo, de un proceso desafiante y rebelde; un proceso que primera-
mente examine las particularidades del eurocentrismo como /z for-
ma de conocimiento inducida y aceptada, producida inicial y
unilateralmente en Europa vy, después, difundida hegemoénicamente
por los territorios invadidos y ocupados por el ente europeo, ya sea
éste Africa, Asia o América —territorios todos violados por los euro-
peos epistemoldgica, cultural y econdmicamente desde los tiempos
de sus respectivas conquistas. Paralela a este examen, tendriamos
también que analizar el como estas formas eurocéntricas de conoci-
miento han sido y continuan siendo reafirmadas, elaboradas, y re-
producidas por las instituciones académicas y sus disciplinas; e in-
dagar seriamente sobre los fines detras de esta persistencia. HEstar
conscientes también de que detras y dentro de un texto, hay, ante
todo, agendas y politicas aliadas a determinadas ideologias, en su
mayoria hegemodnicas, particularmente en lo que concierne a los
canones hoy tan todavia leidos en las escuelas y universidades, sin
que la nuestra sea una excepcién. Pero considero mds importante
aun preguntarnos cémo 7osotros mismos también hemos aportado
a esta ratificacién y duplicacién de conocimiento eurocéntrico y
consecuentemente su colonialidad, mediante nuestra propia falta de
cuestionamiento critico al enfrentarnos a textos y metodologias de
enseflanza hegemonicas. ¢Hasta qué punto hemos estado o estamos
conformes con ello? ¢Hasta qué punto perpetuamos nosotros tam-
bién la colonialidad del poder dentro de la academia? ;Y hasta qué
punto, o no, la resistimos?

Pero al reflexionar sobre la descolonizacién de la academia
eurocentrada, resta aun la pregunta mas importante: ;descolonializar
hacia qué? Y aqui es donde creo elemental la recuperaciéon de nues-
tros propios conocimientos americanos, los cuales, sabemos, han
sido desprestigiados una y otra vez por el conocimiento unilineal
curocéntrico, y, a consecuencia de esto, nuestros acercamientos a
ellos han sido también contaminados de prejuicios colonializados.
Y estos ofros conocimientos no estan muertos como nos lo han
hecho pensar; no son cosa del pasado, ni tampoco de preconquista.
Estos ofros conocimientos siguen muy vivos en la América ocupada;



ES TIEMPO DE DESCOLONIZAR NUESTRA ACADEMIA 317

muchos han sobrevivido estos 500 afos de genocidio y exterminio
cultural, resistiendo. Sélo es cuestién de querer encontrarlos, de no
tomar por sentado lo ofrecido por la academia eurocéntrica y enten-
der que por cada texto que esta academia nos pone al frente, hay
muchas ozras historias, ofros textos y conocimientos, quizas en for-
mas orales o escritas, que quedan silenciados. Porque hayan sido
denigrados y silenciados por mas de 500 afios no significa que no
existan. Significa s{ que tenemos un reto por delante, y en realidad
depende de cada uno de nosotros asumirlo o no. Es sélo a partir de
esta recuperacion de conocimientos desvalorados, junto al proceso
de descolonizaciéon de la academia eurocéntrica, que podremos ir
formulando nuestras propias visiones y formulaciones de lo que
seria una academia verdaderamente descolonizada. No pretendo
otorgar aqui las soluciones, simplemente propongo ofrecer algunos
de mis pensamientos y reflexiones a modo de darle seguimiento a
lo ya expuesto por Quijano en Colonialidad del poder, enrocentrismo
y América Latina.

En realidad, mi objetivo habra sido logrado al sélo haber comenzado
un didlogo entre nosotras y nosotros aqui presentes. Considero mu-
cho mas importante, en mi opinién, el poder colectivamente pensar
el reto de la descolonizacion a partir de nuestras diferencias, como lo
dirfan los zapatistas. Es decir, partir de nuestras distintas experiencias,
caminos ¢ historias. Es éste el reto mayor, el fundar una accién colec-
tiva frente a una individualista, que sea mas eficaz en crear rupturas,
y en exponer la crisis de lo que Quijano llama la colonialidad del
poder, en nuestro caso, la colonialidad de la academia. De la misma
forma, les invito a aprovechar el espacio otorgado por este seminario
para no sélo dejar nuestros estudios coloniales y postcoloniales en un
mero estado de reflexién y observacién sobre esta realidad neocolonial
que nos circunda, sino utilizar este espacio para dialogar sobre pro-
puestas de cambio y asi, en lo que podria ser un proceso bastante
incomodo y largo, retar a nuestras propias reproducciones de la
colonialidad del poder dentro de nuestra academia.






Fanon, Reinaga y los origenes ‘africanos’
del indianismo en los Andes

Jost ANTONIO LUCERO!

Decidamos no imitar a Europa y orientemos nuestros miisculos y nuestros
cerebros en wuna nueva direccidn.
Frantz Fanon, Los condenados de la tierra

s Qué podemos imitar del Occidente? ;Qué tiene el cholaje digno de ser
imitado?... ;Su nacionalismo, sin nacion? ;Su lucha de clases, sin clases? ;Su
fariseo antiimperialismo, sostenido por el délar yanqui? ;Su wutdpica revoluciin
comunista?

Fausto Reinaga, La Revolucion india

You taught me language, and my profit on’t | Is, I know how to curse: the red-
plagne rid you, | For learning me your langnage.

(Me enseiiaron su lengua, y de ello obtuve | El saber maldecir: la roja plaga /|
Caiga en ustedes por esa enseianza.)

Caliban, en William Shakespeare, The Tempest

El indianismo ocupa un lugar importante y controvertido en los
estudios sobre el desarrollo de los movimientos indigenas en América

1 Catedratico, Facultad de Ciencia Politica, Universidad de Temple (EEUU). A
pesar de venir “desde afuera”, este ensayo forma parte de un didlogo no sélo
con las ideas formidables de Fausto Reinaga sino también con las de muchos
amigos e intelectuales en Bolivia como Xavier Alb6, Pamela Calla, Ricardo
Calla, Carlos Mamani, Rosatio Quintanilla Echalar, José Luis Saavedra, Esteban
Ticona y los miembros del equipo del Taller de Historia Oral Andina. Quisiera
agradecer a Maria Elena Garcia por toda su ayuda, y mencionar el apoyo de la
Universidad de Temple y la Fundacién Ford.



320 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Latina (véase por ejemplo, Albo, 1994, 2002; Pacheco, 1993; Calla,
1993). A pesar de las diversas opiniones sobre el indianismo, existe
un gran consenso de que uno de los principales fundadores del
pensamiento indianista es el intelectual indigena y boliviano Fausto
Reinaga (Saavedra, 2003). Reinaga caracteriza al indianismo como
una ideologfa anticolonial y antioccidental que surge desde la
perspectiva de los pueblos indigenas, y que contrasta con las politicas
estatales y las literaturas mestizas del indigenismo. Ademas, segun
Reinaga, el indianismo es una ideologia revolucionaria, una que un
dfa desplazara a las ideologias de hispanidad y mestizaje que legitiman
los colonialismos internos.

Para sus criticos, indianismo pecaba de racismo, fundamentalismo y
antimodernismo. Revisando varios escritos sobre los movimientos
indigenas en los Andes, uno encuentra con frecuencia la opinién de
que el indianismo, como los movimientos de negritud o black power
representé una etapa importante, pero ya superada en la historia de
las luchas anticoloniales. En los Andes bolivianos, en las décadas de
los ochenta y noventa, las versiones “radicales” del indianismo que
abogaron por una politica indigena “sin Cristo y sin Marx” perdieron
fuerza, segun varios autores. En cambio, la influencia del katarismo
pragmatico, asociado con intelectuales y lideres indigenas como Victor
Hugo Cardenas, crecié en esos aflos y avanzé la tesis de que era
necesario, usando la metafora de Cardenas, ver la realidad boliviana
con los “dos ojos”: un ojo que vefa la dinamica de clases y el otro
que estaba atento a las estructuras coloniales y raciales (Mansilla,
1999; Albo, 1994). El indianismo fue rechazado por autores como
Mansilla (1999) como la posicién de “una minorfa irrelevante”. Ricardo
Calla (1993: 65-66) sostiene que los kataristas (como Cardenas) no
solo eran mas pragmadticos que los indianistas sino también libres
del “reduccionismo”, en el cual la cuestion étnica no es solamente
un problema central sino “el unico problema”. Sin embargo, desde
el 2000, con las guerras del agua, de los impuestos y del gas, el
“radicalismo” y el indianismo han adquirido mas fuerza. La
importancia ideoldgica e intelectual de Reinaga, quien fallecié en
1994, es innegable y actualmente esta recibiendo mayor atencidn,
ya que figuras politicas importantes de la sociedad civil, como Felipe
Quispe (“El Mallku”) y del Estado como el Presidente Evo Morales y



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 321

su vicepresidente, Alvaro Garcfa Linera, citan a Fausto Reinaga entre
sus mas grandes influencias intelectuales y politicas. No obstante,
como lo sefialan Marcia Stephenson (2005) y Esteban Ticona (2005),
es llamativa la poca atencioén intelectual que la obra de Reinaga ha
recibido. Como escribe Ticona, “es urgente estudiar la ‘historia
intelectual’ de Reinaga, como un proceso intelectual multiple, en las
condiciones y problematicas de su tiempo”. Este ensayo busca
responder, modestamente, a esta necesidad”

Como punto de partida, tomemos la critica del indianismo planteada
por Ibarra (1999), quien argumenta que el indianismo contiene un
elemento paradéjico: “el cuestionamiento al Occidente se hacia
recurriendo a términos occidentales tales como nacién y ciencia.
Asi, la creacién de un nuevo discurso tenfa que inscribirse en los
términos del discurso al que se opone”. Esta observacién aparece
menos paradojica si ubicamos a Reinaga dentro de la tradicién amplia
del “calibanismo” intelectual’, representado por esos pensadores del
llamado Tercer Mundo que usan los discursos y recursos del
Occidente en contra del Occidente (Fernandez Retamar, 2003).

En este espiritu calibanesco, este ensayo explora el encuentro del
pensamiento de Fausto Reinaga con lo que Paul Gilroy llama el
“Atlantico negro” de pensamiento africano y afroamericano. Reinaga
hace mencién a la importancia de intelectuales afroamericanos en
los Estados Unidos como Malcolm X, Stokely Carmichael y Martin
Luther King, Jr. Sin embargo, de todos los intelectuales negros o
afros, el autor que mas impacté a Reinaga fue, sin duda, Frantz
Fanon, el psiquiatra, filésofo y revolucionario afrocaribefio/argelino.
La obra clave de Fanon, para Reinaga, era el libro clasico, Los
condenados de la  tierra, publicado en francés en 1961 vy

2 Vale decir que la tesis doctoral, en curso, de Esteban Ticona sobre Reinaga
serd un aporte muy importante a la nueva literatura sobre Reinaga y el
indianismo.

3 El nombre viene del personaje Caliban, de Shakespeare, en su obra The Tempest
(La Tempestad). Caliban representa al “salvaje” del “nuevo mundo”, pero en la
lectura de criticos como Ferniandez Retamar, es una figura de resistencia
anticolonial.



322 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

subsiguientemente traducido al castellano, inglés, y otros idiomas®.
Cuando menciono, en el titulo del presente ensayo, los “origenes
africanos” del indianismo, aludo obviamente a la influencia de los
pensadores del “Atlantico negro”; pero, también uso esta frase en
un sentido mids literal. Es decir, el comienzo del libro clasico de
Reinaga, La revolucidn india, efectivamente empieza con las ideas
de Fanon: la “Introduccién” del libro de Reinaga incluye una larga
cita (la mas larga del libro, que corre mas de tres paginas) tomada
del dltimo capitulo del libro de Fanon.

En este ensayo argumento que para entender el encuentro entre
Reinaga y Fanon también es importante explorar sus desencuentros.
En las préximas paginas compararemos cémo estos dos tedricos
tempranos de la (post)colonialidad conceptualizan el colonialismo,
la raza y la nacién. Cierro este ensayo con unas reflexiones
preliminares sobre los aportes de una lectura fanoniana de Reinaga
para los estudios de la descolonizacion.

El Mundo y el Occidente®

Como acabamos de mencionar, el impacto mas notable de Fanon en
la obra de Reinaga se encuentra en las primeras paginas de La
revolucion india, donde Reinaga cita textualmente y en su totalidad
el daltimo capitulo de Los condenados de la tierra (Reinaga, 1969: 67-
71; Fanon, 1963 [2004]: 235-239)°. Resumiendo, el mensaje central
de estas paginas es el siguiente: hay que abandonar todos los intentos
de imitar a Europa (y a los Estados Unidos). Como escribe Fanon,
“Si queremos transformar a Africa, a Asia, a América en una nueva
Europa, confiemos entonces a los europeos los destinos de nuestros
paises. Sabran hacerlo mejor que los mejor dotados de nosotros”

4 El presente ensayo, originalmente escrito en inglés, hace referencia a las edi-
ciones de los libros de Fanon publicados en inglés.

5 “El Mundo y El Occidente” es el titulo de la primera parte de La revoluciin
india.

6 Reinaga hace uso del trabajo de Fanon en su libro La intelligentsia del cholaje
Boliviano, entre otros.



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 323

(Fanon, 1963: 239, en Reinaga, 1969: 70). Siguiendo los pasos de
Fanon, Reinaga declara que “el indio de Bolivia no puede dejar pasar
la crisis mortal que padece el Occidente. Tiene que aprovechar. Pero
no para salvar a su enemigo. Hsta crisis tiene que aprovechar para
liberarse. La Revolucién india es una logica irrebatible en el terreno
de las ideas y en la fenomenologia de los hechos” (Reinaga, 1969: 71).

Marcia Stephenson (2005) sugiere que las posiciones anticoloniales
de ambos escritores reflejan sus trayectorias psicoldgicas frente a
situaciones coloniales y a la pregunta que desaffa a todo sujeto colonial:
“¢Quién soy en realidad?” (Fanon, 1961 [2004]: 182). Reinaga, en su
obra intelectual, responde sin miedo: “Yo soy indio. Un indio que
piensa; que hace ideas; que crea ideas” (Reinaga, 1969: 45). Sin
embargo, ser indio de nifio era otra experiencia: “No sélo sentfa como
una tronante bofetada en pleno rostro, sino que se internaba como
un hierro al rojo vivo en mi conciencia, mi alma y mi corazén. Que
me dijesen indio era un dolor que me quemaba la vida... Queria
morir antes que escuchar el insulto de INDIO” (Reinaga, 1967: 19).
Como Fanon, Reinaga era un observador agudo de la sociedad colonial,
de la experiencia de formar parte de una mayoria subordinada por las
relaciones de poder y de representaciéon. Reinaga vio lo que vio Fanon,
es decir, una sociedad “maniquea y petrificada, un mundo de estatuas:
la estatua del general que encabezé la conquista, la estatua del ingeniero
que construy6 el puente (Fanon, 1961: 15). Quiza con esta observacion
fanoniana en mente, Reinaga nos da un #ur anticolonial de La Paz,
de la ciudad de El Alto a la zona residencial de la ciudad de La Paz,
Calacoto, describiendo las estatuas de la ciudad capitalina: “Son 36
estatuas de gringos, 36 monumentos de gente extranjera, contra 3
(TRES) estatuas nativas: Murillo, Avaroa, y Busch... No existe una
estatua de los grandes héroes indios como Tomas Katari, Tupaj Katari,
Bartolina Sisa...” (Reinaga, 1969: 34).

La primera tarea para ambos autores, entonces, es destapar la violencia
simbélica y fisica del colonialismo, es desafiar los elementos
hegeménicos que sostienen la superioridad de los colonizadores y
la inferioridad de los colonizados. Las descripciones devastadoras
que hacen Fanon y Reinaga de los poderes y saberes coloniales
representan un primer paso hacia la descolonizacién. Siguiendo el



324 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

ejemplo de las maldiciones de Caliban, Reinaga (en otro trabajo,
Podredumbre — criminal  del  pensamiento  enropeo), demuestra su
habilidad calibanesca cuando describe cémo todo conocimiento
foraneo llega de la metropoli a la periferia “como reflejo, sombra,
eco, pedo” (Reinaga, 1982: 92-93, en Stephenson, 2005). Sélo estando
consciente de los efectos téxicos de estas contaminaciones imperiales
se podria escapar de los procesos de enajenacién que es uno de los
efectos principales de la maquinaria del colonialismo; sélo asi se
podria alcanzar lo que Fanon llama el “nuevo humanismo”.

Sin embargo, la descolonizacién no solamente es un acto de rechazo,
es mucho mas complicada y creativa. Las ultimas palabras del libro
clasico de Fanon asombran por su optimismo y universalismo: “Por
Europa, por nosotros mismos y por la humanidad, compafieros, hay
que cambiar de piel, desarrollar un pensamiento nuevo, tratar de
crear un hombre nuevo” (Fanon, 1963: 239; en Reinaga, 1969: 71).
Seguramente estas palabras tuvieron un gran impacto para Reinaga,
especialmente después del fracasado esfuerzo de Ernesto Guevara
de construir un nuevo hombre en Bolivia (un fracaso que se debe, a
mi juicio, en parte al desconocimiento del Che acerca del mundo
rural e indigena boliviano). Ademas, la idea de “cambiar de piel”
seguramente tuvo resonancia para Reinaga cuyo proyecto intelectual
y politico, el indianismo, era un esfuerzo de dejar atras el culto de la
hispanidad y el blanqueamiento. Sin embargo, si nos detenemos un
poco en la cuestién de piel, o mds, precisamente, de raza,
encontramos unas diferencias interesantes entre el pensamiento de
Fanon y el de Reinaga.

Negritud e indianidad: desencuentros raciales

Obviamente, la problematica racial es central para Fanon y Reinaga,
cuyos escritos constituyen una introduccion formidable a las trampas
de la colonialidad en el mundo Atlantico. Fanon experimento y teorizo
los desafios de los 6rdenes raciales en Martinica, Francia y Argelia,
mientras que Reinaga exploré al mal llamado “problema del indio”
en América y, en particular, en los paises andinos. Sin embargo, en
sus proyectos descolonizadores existen importantes diferencias en
cuanto a la importancia conceptual de la raza. A mi juicio, la diferencia



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 325

mas importante se encuentra en la ambivalencia de Fanon sobre la
negritud y en la centralidad que Reinaga le da a la indianidad.

Como pensamientos anticoloniales, tanto la negritud como la
indianidad miran con cierta nostalgia hacia el pasado, a tradiciones
precoloniales que eran posibilidades historicas que el colonialismo
hizo (casi) imposibles. Aimé Césaire, una influencia importante para
el joven Fanon, expresé esta visién claramente:

Las civilizaciones indias maravillosas

y ni Deterding ni Royal Dutch
ni Standard Oil jamds me consolardn por los Aztecas y los Incas...
por eliminar posibilidades extraordinarias... Por mi parte, yo defien-
do sistemdticamente a las civilizaciones no-europeas... Ellas eran so-
ciedades comunales, nunca sociedades donde la mayoria servia a la
minoria (Césaire, 1972: 20, 22, en Parry, 1999: 231).

Para la negritud de Césaire, las tradiciones histéricas africanas fueron
y siguen siendo recursos ideoldgicos para la resistencia cultural y
politica durante una larga noche de opresién colonial. Parry (1999:
234) sugiere que esta lectura del pasado permite a Césaire “encontrar
un ¢thos comun a todo los negros con la cual una identidad
anticolonial y anticapitalista puede ser constituida”.

Esta posicion es muy compatible con la visién de la indianidad
que elabora Reinaga. Para Reinaga (e indigenistas revolucionarios
como José Carlos Mariategui), la indianidad es una consciencia
forjada a través de un re-encuentro con la civilizacién incaica, una
que produjo, en las palabras de Maridtegui, “el sistema comunista
mas desarrollado y arménico” (Mariategui, en Reinaga, 1969: 78).
Indianidad, como negritud, surge de una larga historia de luchas
antiimperiales, antieuropeas y antinorteamericanas (Césaire, 1972,
1983; Reinaga, 1969: 59-63). Segun Césaire y Reinaga, estas
ideologfas no sélo surgen de este terreno histérico sino de la tierra,
del territorio y de los paisajes de sus mundos. Consideremos las
siguientes citas:

Mi negritud no es / una piedra, su sordez lanzada contra el ruido del

dia... / mi negritud no es una torre ni una catedral / echa raices en la



326 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

tierra roja, echa raices en la carne ardiente de el cielo (Césaire, 1983:
67, 69, en Parry, 1999: 294).

La Revolucién india estallard como una ley natural...” (Reinaga, 1969:
71). Su indianidad, su ‘indiez’ es como el color de su piel o el color
de su alma: una perennidad inalterable; una eternidad como los An-

des (Reinaga, 1969: 3206).

Dada su cualidad “inalterable” y “natural”, la indianidad existe en el
mundo, pero casi como un espacio sagrado ocultado por cerros y
selvas, se ha perdido en las tinieblas de un mundo colonial, esperando
el (re)descubrimiento por los que la buscan. Sin embargo, la
indianidad, como identidad y proyecto politico, curiosamente, no
estd completamente disponible a todos’”. En una nota curiosa sobre
el gran antropdlogo vy literato quechuahablante José Maria Arguedas,
Reinaga cita al joven Mario Vargas Llosa® quien describe la nifiez de
Arguedas como “tan dura como la del cualquier indio”. El vivir en
este medio indigena, explica Vargas Llosa, indianizé al “mestizo”
Arguedas. “Culturalmente hablando”, Vargas Llosa escribe:
“(Arguedas) ha sido un indio”. Reinaga no acepta el veredicto de
Vargas Llosa y responde:

Lo que deseco subrayar es que: para saber lo que es el indio hay que
ser indio. Porque aquel que es s6lo ‘culturalmente’ indio; sélo puede
‘revelar’ lo indio. Pero quien es indio de carne y corazén, cosmos y
raza, no solo que “revela” lo indio, sino que rebela al indio! (Reinaga,

1969: 455 n. 1)°.

7 Entre los individuos que a pesar de ser “cientificamente” indios han sido
occidentalizados y aparentemente desindianizados, uno encuentra tanto alia-
dos intelectuales de Reinaga —como José Carlos Maridtegui— como enemigos
—como Alcides Arguedas.

8 La ironfa es llamativa y compleja. Vargas Llosa, en los ultimos afios se ha
convertido en uno de los criticos mas feroces de los movimientos indigenas y
la indianidad, mientras que Arguedas ha sido rescatado como un pensador
anticolonialista por varios intelectuales indigenas, especialmente en el Perd.

9 Esta cita ha recibido la atencién de intelectuales y activistas contemporaneos,
entre ellos, “El Mallku”, Felipe Quispe, que utiliza estas lineas como el epigrafe
de su ensayo autobiografico E/ indio en escena.



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 327

Como la negritud, la indianidad es una ideologia, una manera de
pensar y actuar en el mundo. Antes que nada, la Revolucién india,
nos explica Reinaga, serd “una revolucién de conciencias. Arderd en
el cerebro antes de descender a las manos” (Reinaga, 1969: 76). Sin
embargo, después de esta declaracion que aparentemente unirfa a las
ideologias de la negritud y la indianidad, Reinaga argumenta que la
indianidad es “mas que la negritud”. Citando a Michel Conil Lacoste,
Reinaga escribe: “la indianidad es mas que la ‘didaspora’ Africana, mas
que la negritud, ‘que abarca el acontecer histérico, social y cultural’
del mundo negro” (1969: 77). En su nota bibliografica, Reinaga nos
proporciona la cita completa de Lacoste en la cual dice que la negritud
“es lo mismo que, por ejemplo, la hispanidad...” (Reinaga, 1969: 461,
n. 10). Después de esta equivalencia curiosa (negritud = hispanidad),
Reinaga declara enfaticamente que la indianidad, en contraste con
otras ideologias “osificadas” y “metafisicas” es “una ideologia viva”
(Reinaga, 1969: 77). No nos queda claro por qué Fausto Reinaga vio
necesario hacer esta comparacion jerarquica de la indianidad (“de un
pueblo”) y la negritud (de una “didspora”). Quiza Reinaga tuvo en
mente los efectos destructivos de la esclavitud para los pueblos
africanos, especialmente en la preservacién de los idiomas nativos,
un tema importante para él (Reinaga, 1969: 320-322). Puede ser que
Reinaga peque de un exceso de orgullo y nacionalismo indio. Dejando
esta posibilidad a un lado por el momento, lo que nos interesa destacar
aqui, para regresar a Fanon, es que el pensador martiniquefio-argelino
tiene una vision de la raza muy diferente, no sélo diferente de las
ideas de Reinaga, sino también de las de Césaire.

Primero, Fanon expresa dudas sobre la importancia de los imperios
indigenas del pasado en tiempos del sufrimiento indigena actual.
Sin descartar el papel de la memoria histérica en la politica, Fanon
nos dice que “la existencia empirica de una civilizacién azteca no
cambia mucho la dieta del campesino mexicano de hoy dia” (Fanon,
1963: 148). En otro texto, Fanon tiene una apreciacién mas severa
sobre la negritud (una ideologia, le confes6 a Sartre, en la cual una
vez “se habia perdido”):

El descubrimiento de la existencia de una civilizacién negra en el

siglo quince no me otorga ninguna marca de humanidad... El pasado



328 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

no me puede guiar en el momento actual... Soy un hombre y lo que
necesito aprehender es el pasado global del mundo. Yo no soy res-
ponsable sélo de la revoluciéon en Santo Domingo... Yo no tengo el
derecho de estar estancado en lo que el pasado haya determinado.
No soy el esclavo de la Esclavitud que deshumanizé a mis antepasa-

dos... (Fanon, 1967a: 225, 226, 230-231)".

Nuevamente, es importante subrayar que, a pesar del tono de certeza
en estas lineas, Fanon reconoce la importancia de la historia en las
luchas de liberacion; “la entrada al pasado es la condicién y la fuente
de la libertad” (1967b: 43). Sin embargo, Fanon esta lejos de Reinaga
en este tema. Es muy dificil (para mi) imaginar a Reinaga aceptando
la conclusién de Fanon de que, en las luchas de liberacidn, la
tendencia de “racializar las demandas... lleva a los intelectuales
africanos a un callejon sin salida” (Fanon, [1961] 2003: 152). Al final
de cuentas, Fanon vio cada lucha como necesariamente especifica y
con caracteristicas propias; los problemas de Richard Wright y
Langston Hughes en los Estados Unidos no eran los problemas de
Jomo Kenyatta en Kenia (Fanon, [1961] 2003: 154). Para Fanon, la
ceguera de la negritud a estas diferencias locales fue una de sus
grandes debilidades. Mientras que Reinaga estaba atento a las
diferencias historicas, también (como veremos mas adelante) su
indianismo tomaba otra lectura del pasado. Sin embargo, tanto Fanon
como Reinaga estaban comprometidos con la causa de reconstruir
un mundo postcolonial, un proyecto complejo que se llevarfa a cabo
necesariamente en niveles nacionales e internacionales. Lo que Parry
escribe sobre Fanon es tal vez relevante también para Reinaga: sus
“escritos operan en un punto de tension entre el nacionalismo cultural
y el transnacionalismo”. Para explorar esta tensién con mas cuidado,
vale la pena revisar las visiones respectivas de nuestros dos autores
sobre la construcciéon de la nacién postcolonial.

10 El capitulo final de Black Skin, White Masks (Pie/ Negra, Mdscaras Blancas)
que contiene estas lineas comienza con un epigrafe del normalmente muy
historicista Carlos Marx: “La revolucién social... no puede tomar su poesia del
pasado sino soélo del futuro”.



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 329

Nacion, cultura, descolonizacion

El colonialismo fue un de los males mayores (sino ¢/ mal mayor) del
mundo moderno; con esta conclusién Fanon y Reinaga estarfan de
acuerdo. Sin embargo, cuando se trata de la trayectoria postcolonial
existen nuevamente importantes diferencias en sus perspectivas.
Empecemos con Fanon. La preocupacién principal para Fanon en la
tarea de la descolonizacién tiene poco que ver con los colonizadores
europeos sino con las trampas del nacionalismo africano postcolonial.
La burguesfa africana, para Fanon, presenté la posibilidad de cambiar
un opresor blanco por uno negro (un temor que fue lastimosamente
profético en muchos casos)!'. Fanon también expresa su
preocupacién por la fuerza centrifuga del nacionalismo postcolonial.

En vez de ser la cristalizacién coordinada de las aspiraciones mas
intimas de un pueblo, en vez de ser el producto mas tangible de la
movilizacién popular, la consciencia nacional [en Africa] no es nada
mas que una cascara fragil y vacfa. Las grietas en ella explican la
facilidad con la cual paises independientes jovenes oscilan entre na-
cién y etnia, entre Estado a tribu —una regresién que es sumamente
dafiina y destructiva al desarrollo de la consciencia y unidad nacional

(Fanon, 1963: 97).

Consciente del poder que atn tenfa el colonialismo en convertir
lideres indigenas en cémplices, Fanon imagina un futuro que no
dependeria de las autoridades tradicionales precoloniales.

Reinaga también quiere rehacer la nacién boliviana, pero esa
reconstitucién es impensable sin la nacién india. Como él lo explica,
su concepto de naciéon no es el modelo importado de Europa. Como
argumenta Reinaga, los europeos han fracasado en sus esfuerzos de
construir ambos Estados y naciones en el mundo, y Bolivia es un
ejemplo de este doble fracaso: “Bolivia es una ‘Nacién ficta’ (sic) y
un Estado sin poder” (Reinaga, 1969: 74). Como otros paises del
continente, Bolivia es en realidad dos paises: “el indio es una nacién

11 “Algunos negros pueden ser mas blancos que los blancos” (Fanon, 1963: 96).



330 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

oprimida. El cholo una nacién opresora” (1969: 168). Para construir
una nueva nacién de estas dos naciones, en contraste con lo que
dice Fanon, Reinaga insiste en la necesidad de mirar hacia el pasado,
hacia el Kollasuyo y el Tawantinsuyu. Reinaga reconoce que hubo
varios procesos historicos a través de los cuales se ha construido lo
que se llama nacién en el mundo moderno. Resumiendo su
argumento, se podria decir que hay tres caminos en la formacién de
la nacién: el del mundo europeo, el del mundo afroasiatico y el del
mundo indio. En pocas palabras, en el caso europeo, “el Estado es
la consecuencia de la nacién”, y en el mundo afroasiatico es al
revés, el Estado construy6 a la nacién. El caso de la nacién india es
diferente, se trata de una nacién oprimida; pero ya constituida, a la
que le falta una estructura estatal (167-70). Este planteamiento esta
obviamente lejos de los sefialados por tedricos contemporaneos del
nacionalismo, como Benedict Anderson (1991), quienes enfatizan la
construcciéon social de “comunidades imaginadas”. Para Reinaga
(1969: 168), no es necesario imaginar a la naciéon india: “El indio es
nacién real, porque: ‘es una comunidad estable, histéricamente
formada y surgida de la comunidad de idioma, de territorio, de vida
econdmica, de psicologfa y de cultura”.

Es interesante notar, sin embargo, que Reinaga, como Fanon, estd
preocupado por la fragmentacién de la nacién postcolonial. Por
esta razén, Reinaga esta en contra de la tesis de las nacionalidades
indigenas (una tesis, vale decir, que tiene mucha vigencia entre
intelectuales y lideres indigenas de los paises andinos
contemporaneos). La idea de que existen varias nacionalidades indias
(“aymaras, keswas, chiquitos, moxos, y chirguanos...”) es en las
palabras de Reinaga “error e ignorancia; ignorancia y error” (169).
Es decir, la nacién india es una: la del Kollasuyo. El sesgo andino de
este planteamiento es obvio y Reinaga nos dice muy poco sobre la
Amazonia y sus habitantes que ¢l llama “indios blancos”. El punto
clave para Reinaga es que los indios son mayorfa. Tomar conciencia
del poder de esta mayorfa subyugada es el comienzo de un proceso
revolucionario. Reinaga no entra en detalle, pero argumenta que
este proceso nacional llevara a otro continental: de Kollasuyo a
Tawantinsuyo “al Estado-Continente de IndoAmerica”: “Sélo por esta
via y no por otra, se logrard la ‘Nacién Latinoamericana’, la



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 331

organizacién de ‘América Latina: un solo pais’... jLe esta reservado

al indio esta tarea gloriosal” (171). Fanon, como un afrocaribefio en
Argelia, comparte el sentimiento internacionalista que expresa

Reinaga, pero prefiere no hablar en términos continentales.
Conclusiones preliminares

Cuando un periodista le pregunté al entonces diputado Evo Morales
quién era el primer politico al que admird, contest6 asi: “Mas que
politico, fue escritor, Fausto Reinaga, sus textos como La Revoluciin
India, Tesis Indio. El me permitié saber quiénes somos como
Quechuas y Aymaras” (Opinidn, 15-4-2001). Intelectuales y lideres
de varios paises andinos comparten esta opinién. Hs casi imposible
leer un trabajo académico sobre movimientos indigenas andinos y
no encontrar, por lo menos, alguna mencién a Fausto Reinaga y al
indianismo. Curiosamente, el trabajo de Reinaga es un ejemplo del
destino de muchos de los libros “clasicos” de las ciencias sociales:
muchos académicos los citan, pero pocos realmente lo estudian. La
sorprendente escasez de trabajos académicos dedicados al estudio
serio de Reinaga contrasta con la explosién reciente de estudios
sobre su contemporaneo, Frantz Fanon. El presente trabajo ha tratado
de tomar algunas de las lecciones del “fanonismo critico” (Gates,
1991) y aportar a la construccién de un “reinaguismo critico”. De
esta yuxtaposiciéon de Fanon y Reinaga, encuentro tres lecciones
principales (y ciertamente preliminares).

* Primero, estos trabajos, Los condenados de la tierra y La revolu-
¢cidn india, tienen una importancia sociolégica formidable, pues
es claro que fueron escritos para ser lefdos, compartidos y discu-
tidos, no sélo por académicos, sino por lectores que estaban
interesados en la politica, en la vida activa. No es una casualidad
que Reinaga dedicara su libro a “la juventud” y que intelectuales
y activistas aymaras y quechuas describan al trabajo de Reinaga
como un aporte fundamental para el desarrollo de los movimien-
tos indigenas en los Andes. En Bolivia, los libros de Fanon y
Reinaga han sido y siguen siendo lecturas obligatorias para en-
tender los desafios del colonialismo y la promesa de la descolo-
nizacién. Estos autores escribieron para provocar, para despertar



332 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

y para sacudir sus sociedades, haciendo posible la construccién
de nuevos caminos hacia sociedades mads justas.

* Segundo, mientras que Fanon y Reinaga han sido criticados por
su “radicalismo” o “fundamentalismo”, ambos fueron intelectua-
les y politicos con argumentos amplios, complejos y sorprenden-
tes. Si uno lee las criticas de la negritud en la obra de Fanon o las
dudas sobre las “nacionalidades indias” en la obra de Reinaga,
uno se da cuenta de que ellos plantean preguntas dificiles y
desafiantes no sélo para los defensores del status quo sino tam-
bién para los movimientos sociales. Ademas, al encarar las difi-
cultades que nos presentan las varias obras de estos dos amautas
postcoloniales, es util contemplar el consejo provocador del fil6-
sofo Sekyi Otu’s (1999), que argumenta que deberfamos leer la
palabras de Fanon (y yo dirfa las de Reinaga también) no como
“argumentos irrevocables y doctrinales” sino como parte de “una
experiencia dramadtica y dialéctica”. En sus encuentros con las
grandes preguntas y procesos del colonialismo, del Occidente y
de la construcciéon de un nuevo humanismo, ambos autores pu-
sieron en marcha un proceso dindmico de investigacién que cons-
tantemente cuestionaba el significado del colonialismo y la des-
colonizacion. Como decifa Fanon con razén: “Porque la descolo-
nizaciéon viene en muchas formas, la razén vacila y se abstiene
de declarar qué es realmente la descolonizacién y qué no lo es”
(Fanon, [1961] 2004: 21). En Bolivia, vale preguntar si existe una
dialéctica de la indianidad que ha llevado al pafs desde el pensa-
miento de Reinaga, al katarismo reformista de Victor Hugo Car-
denas, al katarismo radical de Felipe Quispe vy, ahora, al proyecto
indigena-popular de Evo Morales (Sanjinés, 2005; Hylton and
Thomson, 2005). De manera similar, las contradicciones del
neoliberalismo multicultural de los afios noventa desencadena-
ron procesos que todavia estan en marcha.

* Finalmente, esta comparacién de la obra de Reinaga y del “genial
negro” Fanon (para usar las palabras de Reinaga, 1969: 67) nos
hace preguntarnos sobre las dificultades que tenemos al estudiar
identidades y movimientos afros e indigenas en el mismo marco
analitico postcolonial. La certeza que expresa Reinaga de que la



FANON, REINAGA Y LOS ORIGENES ‘AFRICANOS’ DEL INDIANISMO EN L.OS ANDES 333

indianidad “es mas que la negritud” hace eco en los programas
de “etnodesarrollo” que han exacerbado tensiones entre lideres
indigenas y afrolatinos que ocupan diferentes posiciones en las
“estructuras de la alteridad” (Wade, 1997; Hooker, 2005). EI es-
cepticismo de Fanon sobre la centralidad de la identidad racial y
la insistencia de Reinaga en ella toman nuevas formas en los
debates sobre la politica de la identidad y el “esencialismo estra-
tégico” (Spivak, 1990). De diferentes maneras, Fanon y Reinaga
nos invitan a repensar 6rdenes raciales y las condiciones histori-
cas que las producen. Reinaga argumenta que la indianidad, casi
como una fuerza geoldgica (“una ley natural”), tarde o temprano
produciria una erupcién revolucionaria. En cambio, Fanon era
profundamente escéptico con respecto al movimiento “negro”,
dado que las condiciones que crearon al “negro” ya estaban des-
moronandose (Fanon, 1963: 169). Mientras que epistemolé-
gicamente me siento mas cercano al constructivismo fanoniano
que al esencialismo reinaguista, es dificil ver a la historia reciente
de Bolivia y no preguntarse si no ha llegado la hora del volcan
del indianismo y del amauta Fausto Reinaga.

Bibliografia

Albo, Xavier (1994). “And from Kataristas to MNRistas? The Surprising and Bold
Alliance between Aymaras and Neoliberals in Bolivia”. In Donna Lee Van
Cott, ed. Indigenons Peoples and Democracy in Latin America. New York:
St. Martin’s Press.

———. (2002). Pueblos indios en la politica. La Paz: Plural/CIPCA.

Calla, Ricardo (1993). “Hallu hayllisa huti: Identificacién étnica y procesos politi-
cos en Bolivia”. In Alberto Adrienenén et al. Democracia, etnicidad, y vio-
lencia politica en los paises andinos. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Fanon, Frantz. (1963/2003). Wretched of the Earth. New York: Grove Press.
———— (1967a). Black Skin, White Masks. New York: Grove Press.

——— (1967b). Toward the African Revolution: Political Essays. New York: Grove
Press.

Fernandez Retamar, Roberto (2003). Todo Caliban. San Juan, Puerto Rico: Edicio-
nes Callejon.

Gates, Henry Louis (1991). “Critical Fanonism”. Critical Inguiry 17(3): 457-70.
Gilroy, Paul (1993). The Black Atlantic: Modernity and Donble Conscionsness.
Cambridge, MA: Harvard University Press.



334 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Hooker, Juliet (2005). “Indigenous Inclusion/Black Exclusion: Race, Ethnicity and
Multicultural Citizenship in Latin America”. Journal of Latin American Studies
37 (2): 285-310.

Hylton, Forrest and Sinclair Thomson (2005). “The Chequered Rainbow”. New Left
Review 35 (Sept.-Oct.): 41-64.

Ibarra, Hernan (1999). “Intelectuales indigenas, neoindigenismo e indianismo en
el Ecuador. Ecuador Debate 48.

http://www.dlh.lahora.com.ec/paginas/debate/paginas/debate94.htm

Mansilla, H.C.EF. (1999). “Identidades colectivas y fundamentalismo indigenistas en
la era del pluralism evolutivo boliviano”. Ecuador Debate 48.

http://www.dlh.lahora.com.ec/paginas/debate/paginas/debate94.htm.

Pacheco, Diego (1992). E/ indianismo y los indios contempordineos de Bolivia. 1a
Paz: Hisbol and Musef.

Parry, Benita (1999). “Resistance Theory/Theorizing Resistance or Two Cheers
For Nativism”. In Nigel Gibson, ed. Rethinking Fanon. New York: Humanity Books.

Reinaga, Fausto (1967). La intelligentsia del cholaje boliviano. 1.a Paz: Partido In-
dio Bolivian.

——— (1969). La revolucion india. 1.a Paz: Partido Indio Boliviano.

Saavedra, José Luis (2003). “Tomamos la palabra para decir nuestra verdad”: Una
relacién bibliografica de la produccién intelectual Aymara contemporanea.
Documento de Reflexion Académica 33 (Enero). Cochabamba: PROMEC.

Sanjinés, Javier (2005). E/ espejismo del mestizaje. 1.a Paz: PIEB/IFEA.

Sekyi Otu, Atu (1999). Fanon’s Dialectic of Experience. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Shakespeare, William (20006). The Tempest: The Annotated Shakespeare. New Haven:
Yale University Press.

Spivak, Gayatri (1990). The post-colonial critic: Interviews, strategies, dialogues.
New York: Routledge.

Stephenson, Marcia (2005). “Fausto Reinaga y el discurso indianista en Bolivia”.
Revista Mallki 10 (3). http://www.faustoreinaga.org.bo/mallki/revistas.

Ticona, Esteban (2005a). Lecturas  para la  descolonizacidn:  Tagpachani
ghispiyasipxaiani. La Paz: Agruco/Universidad de la Cordillera/Plural.

———. (2005b). “La necesidad de investigar sobre la vigencia del pensamiento de
Fausto Reinaga en Qullasuyu-Bolivia”. Revista Mallki 10 (3).

http://www.faustoreinaga.org.bo/mallki/revistas.
Wade, Peter (1997). Race and Ethnicity in Latin America. LL.ondon: Pluto Press.



El camino y la descolonizacion

CARLOS MAMANI CONDORI!

¢Qué duda cabe que, desde el afio 2000, el pafs ha tomado el rumbo
de un camino sin retorno? Con los resultados electorales del 18 de
diciembre, ha quedado claro que asistimos a la inauguracién de un
nuevo tiempo, un nuevo sol en nuestra tradicion histérica.

La descolonizaciéon, como uno de los componentes fundamentales
de la agenda gubernamental, expresa la voluntad de los pueblos
indigenas de corregir la anomalia que representa el dominio de la
casta colonial en el cuerpo social y politico de la nacién.

El afo de 1991, cuando realizaba un trabajo de campo en Pilahuin,
Ecuador, me tocd asistir al entierro de un nifio sin bautizar. Extrana-
mente para mi, el ritual funerario fue realizado durante la noche.
Hechas las consultas del caso, supe que se trataba de un awga
(awqaqalln, mas correctamente). El bautizo cristiano nos redujo a la
condicion de indios/colonizados, dejamos de ser awga, guerreros.
Asi como el pequefio awga tuvo que emprender su camino definitivo
bajo las sombras de la noche, nuestras manifestaciones también tuvie-
ron que realizarse de manera oculta, en la oscuridad o disfrazada.

Garcilazo de la Vega refiere que en el afio de 1572, cuando Tupa
Amaru era conducido al lugar de su asesinato en el Cuzco, un pre-

1 Centro de Estudios Multidisciplinarios Aymara. La Paz, Bolivia.



336 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

gonero iba por delante gritando las causas de la acusaciéon: “tirano,
traidor contra la corona de la majestad catdlica”. Al no entender la
lengua del extranjero, Tupa Amaru pregunté a uno de sus verdugos
(un sacerdote) qué era lo que estaba diciendo el pregonero, le dije-
ron que le mataban por awga®. El rey verdadero y legitimo fue
asesinado, luego de un remedo de juicio, por awga, por guerrero, v,
dicho en lengua extranjera, por “tirano, traidor”, aunque lo deseable
para Francisco de Toledo habria sido la sumisién.

La colonizacién, a través de su instrumento, la religién cristiana (el
papel fundamentalista de la Iglesia Catdlica), buscé entonces la re-
duccién del awga. Asi, el jesuita José de Acosta (410-411) recomen-
daba: “De nuevo te digo no desanimes: es un irracional, un jumento
el indio o el negro”. Tomando las palabras del profeta Jeremfas,
convencido de su misién de coaccionar convenientemente al indio
para la conversion, establecié la férmula: apretar la quijada con el
cabestro y el freno, imponer cargas convenientes, usar el latigo,
herirle con moderaciéon hasta que se acostumbre a la obediencia.
Los consideraba como nifios necesitados de disciplina. La aplica-
cién de dicha receta fue graficamente descrita por Guaman Poma de
Ayala, quien denuncié el terrorismo y la tortura institucionalizados:
“castiga cruelmente los dichos padres a los niflos”, que estaban obli-
gados a entrar en la doctrina a los cinco afios; a las nifias las junta-
ban para la doctrina sélo cuando tenian diez afios, y mas si tenian
20 afios, y aun de cuarenta, con el interés de violarlas y tenerlas
ocupadas en mitas y trabajos de su provecho (Guaman Poma 1980:
555). Y, junto con Acosta, podriamos atiborrar una cantidad de citas
de oidores como Juan de Matienzo, Juan de Solérzano y Pereira y
otros que sostuvieron que los indios eran criaturas cercanas o seme-
jantes incluso a los animales, necesitados siempre de la conduccién
de los extranjeros.

2 Tupa Amaru le ordené no seguir con dicha mentira: “No digas eso que vas
pregonando, pues sabes que es mentira, que yo no he hecho traicién, ni he
pensado hacerla, como todo el mundo lo sabe. Di que me matan porque el
visorrey lo quiere, y no por mis delitos, que no he hecho ninguno contra él ni
contra el rey de Castilla; yo llamo al Pachacamac, que sabe que es verdad lo
que digo”. (Comentarios reales 2da parte, cap. XI).



ELCAMINO'Y LA DESCOLONIZACION 337

La acusacion de “tirano, traidor” a Tupa Amaru y la identificaciéon del
nativo con el jumento no tenian otra finalidad que el despojo colectivo
del espiritu humano, gamasa, la degradacién. Esto es: el indio fue un
requisito para la opresién colectiva, generalizada y sistematica de la
nacién. Como contraparte, sus escribidores inventaron la mentira (el
mito) de que los extranjeros fueron identificados con los dioses, cuyo
regreso inevitable habria borrado todo intento de defensa. Esta mentira
apropiada por la totalidad de los extranjeros y sus descendientes los
llevé a autoidentificarse como viracochas. Wiraghucha, el dios crea-
dor, que después de haber ordenado el curso de los astros, creado el
sol, la gente, se perdié en el océano. La relaciéon colonial en la creencia
de los extranjeros fue entre dioses y bestias; y en su razonamiento los
indios no tenfan otro destino que trabajar, vivir en beneficio del extran-
jero. Asi se entiende el otro nombre tan querido por los mistis: gamo-
nal, parasitos en el cuerpo de una sociedad y un pafs nativos.

La anomalfa, para la comprensién de unos y otros es la creencia,
mentalidad y “razén” colonial de unos individuos que se creen dio-
ses y exaltan su naturaleza parasita.

Desde un principio, los extranjeros se esmeraron en afectar el espiritu
nativo para imponer sus creencias y con ello justificar crimenes, robo
y opresion. Cuando Hernando Pizarro bajé de Cajamarca para des-
mantelar el templo de Pachagama (Pachacamac), en el informe que
hizo a su hermano, se ufanaba de haber destruido la béveda en que
se encontraba la representaciéon de Pachagama “e quebrarle delante
de todos, e los hizo entender que cosa era Dios” (Pizarro, 1921: 89).

El acto destructivo de Hernando Pizarro, que podria pasar desaperci-
bido como una mas de las anécdotas contadas para engrandecer la
gloria de los peruleros (llamados también pachacamos) en nuestra
historia, tiene una honda y terrible significacion, representa el final de
un Estado, de una forma de ver el mundo, de un modelo de sociedad.

El esfuerzo realizado durante toda la segunda mitad del siglo XX
por preservar y fortalecer la identidad nativa frente a la politica de
asimilacion, administrada via politicas indigenistas desde el afio de
1952, se ha expresado en la restitucion del pensamiento propio. La



338 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

agenda de descolonizacién, si hoy ha cobrado importancia, es el
resultado de un proceso que en su corta duracién tiene anteceden-
tes en el indianismo, los continuos y militantes esfuerzos por identi-
ficar como colonial el sistema republicano.

En los afnos setenta, la pregunta que con angustia nos haciamos era:
“khithipxtansa”. Fue una experiencia muy dura; la colonizacién, a tra-
vés de los adoctrinamientos religiosos, nacionalistas y el marxismo criollo,
habia afectado las mentes y la conciencia colectiva. Fue la reconstitu-
cién del ayllu, el encuentro con los mayores y con la tradiciéon de las
autoridades originarias, lo que nos hizo dar cuenta de una norma fun-
damental y constitutiva de la sociedad qulla: #hakhi/sian (camino).

La autoridad originaria mallku/t'alla devolvié al ayllu su caricter de
tama; en éste, las personas jaqgi/runa recuperaron su cardcter de
sariri, de caminantes. ¢Por qué esta redundancia en el camino? El
pensamiento qulla, al igual que en los guaranis, considera al camino
como un proceso de constante perfeccion: k’acha runa/suma jaqi,
requisito para la realizacion de gama, gamaiia, qamiri. Pachamama,
hollada y destruida por Gonzalo Pizarro esta siendo restablecida,
restaurada en el pensamiento. Asi es comprensible la expresion suma
gamaia (para vivir bien) que ha sido adoptada por el gobierno del
primer Presidente indio de Bolivia.

Cuando en 1538 los extranjeros invadieron el pais, atentaron contra
la continuidad de thakhi/ian (camino). Por eso se produjo el cri-
men una y otra vez cometido con el asesinato de los inkas Atawallpa
y Tupa Amaru. Jagi (el concepto de humanidad) en tanto miembro
de tama esta formado para realizar el camino bajo la conduccién de
sus lideres y autoridades. Por ello, el Inka, en tanto que autoridad
maxima, no podia seguir con vida.

Payi, extravio, fue el Estado al que quedd reducido el conjunto de
las familias, ayllus y naciones a merced de todos los abusos y crime-
nes que pudo imaginar la mente del colonizador. Restablecido el
camino, el estado de extravio ira corrigiéndose conforme se restitu-
yan los derechos, las normas, las leyes y el gobierno propio. La
reconstitucioén es la propuesta gu/la de descolonizacién.



ELCAMINO'Y LA DESCOLONIZACION 339

Sin embargo, antes de pasar a la propuesta, es util referirse, desde mi
interés (particularmente utilitario), al concepto de descolonizacion.
Para ello no encuentro uno mejor que el expresado por la Resolucién
1514 adoptada por la Asamblea General de la ONU en 1960°:

1. La sujecién de pueblos a una subyugacién, dominacién y ex-
plotacién extranjeras constituye una denegaciéon de los dere-
chos humanos fundamentales, es contraria a la Carta de las
Naciones Unidas y compromete la causa de la paz y de la co-
operacion mundiales.

2. Todos los pueblos tienen el derecho de libre determinacion; en
virtud de este derecho, determinan libremente su condicién
politica y persiguen libremente su desarrollo econémico, social
y cultural.

Como reza el numeral 2 de la referida Resolucion, es la libertad la
condiciéon fundamental para determinar nuestro desarrollo econémico,
social y cultural. Entonces, queda claro que la descolonizacién es, ante
todo, un hecho cuya contundencia se expresa y realiza en la politica.

La reconstitucién, como proceso iniciado en el seno de la familia
gulla, busca, desde el cimiento de los ayllus, erigir nuevamente la
estructura politico territorial que haga posible el desarrollo econé-
mico, social y cultural del pais, que fue retrasado e impedido por el
saqueo y el expolio sistematico de los recursos nacionales. En esta
perspectiva, siguiendo la agenda marcada, incluso desde el mismo
gobierno, es util referirse a dos conceptos:

1. la reterritorializacion del pais, y
2. la refundacién.

La reterritorializacién constituye el acto de efectiva descoloniza-
cién por cuanto restituye, restaura la territorialidad del pais de
acuerdo a sus naciones y culturas. Se corrige el desorden colonial

3 Cfr. Declaracién sobre la concesiéon de la independencia a los paises y pueblos
coloniales. Resoluciéon 1514 (XV) de la Asamblea General, de 14 de diciembre
de 1960.



340 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

expresado en los repartimientos (encomiendas), que es el cimien-
to de la actual estructura politico territorial del Estado boliviano.
En esta via, desde Los Andes, junto a los 33 pueblos indigenas de
la Amazonia, el Oriente y el Chaco, las unidades territoriales
(mamani) que conforman el Qullasuyu requieren expresarse en la
cartografia politica; asimismo, el gobierno de los gbaphaga debe
ser efectivamente restablecido.

La renovacién, expresada ya en los afios treinta por Eduardo Leandro
Nina Quispe, es reconstituir el Estado reflejado en su propia reali-
dad social, cultural y politica, como Republica del Qullasuyu. La
refundacién de la Republica corregira asi la aberracién de 1825,
cuando un grupo de criollos fundé un Estado que, sobre la marcha,
tuvo que adoptar el nombre de un general venezolano; la anécdota
debe dar paso a la historia.

En esta perspectiva

Cumplida la agenda politica, toca a los gu/la en particular retornar
al camino, reactualizar el preceto de g¢hip nayra/qhip nawi. Para
ello, acudo al invalorable testimonio de don Felipe Guaman Poma,
que nos ha legado la divisién en calles de la poblacién:

“la visita general de los indios de este reino por los Ingas y demds
seflores principales”,

Aucacamayoc. “Hombres valientes soldados de guerra —
aucacamayoc— que son de edad de treinta y tres afios, desde que
entraban de veinte y cinco y salfan de cincuenta afios”. Hombres que
el Inka reclutaba para la guerra, trabajos mineros, cultivo de chacras,
mitimaes dandole mujer de la misma tierra, eran “hombres de guerra
para mucho” o sea para todo (Guaman Poma, 1993: 148).

Puric macho. Los “vicjos, pasados de edad de sesenta afios y de se-
tenta y ocho afos”, que servian en las chacras, en traer lefa y paja,
limpiar las casas del inka y kurakas, trabajaban de camareros,
despenseros, portero y kipukamayu. Estos viejos tienen la categoria de
reservados desde la edad de 51 afios, asi no eran reclutados para las
guerras asf como para mitmac, era en su ayllu que hacian los servicios

y también asumia el rol de mandones.



ELCAMINO'Y LA DESCOLONIZACION 341

Rocto Macho. “Viejo sordo, de edad de ochenta hasta de cien afios”,
es solo para comer y dormir, “los que pueden” hacen sogas, frazadas,
apa, crian patos y conejos y guardan la casa de los pobres. “ecran muy
temidos y honrados, obedecidos”, “tenian oficios de azotar a los ni-
flos y nifias y dar buenos consejos y doctrinas”, asi lles llamaba a//i
yachachic macho yaya siempre estaban cumpliendo servicios como
ser guardas de acllas y sefloras principales (Ibid.: 151)

Enfermos y lisiados. La cuarta calle de la visita correspondia a los
enfermos, lisiados, cojos, mancos y tullidos “upa, mudo, nausa, cie-
go; uncoc, enfermo; uinay uncoc..”, “servian de pasatiempo hablar y
chocarreat” que eran enanor, jorobados, “chicta cinca”. Ayudaban
con lo que les era util asi lo que tenfan ojos “servian de mirar”, los
que tenfan pies andaba, los qe tenian manos tejian. Asi servian de
kipucamayus, mayordomos y despenseros. Eran casados con uno igual,
y cada uno tenfa sus sementeras y chacras sin necesidad de hospital
y limosna.

Sayapayac. Gente de guarda de edad de 18-20 afos. Chachacuna
Wayna servian de mensajeros que “nunca paraban estos mocetones
hasta treinta afios ni conocian mujet” (Ibid.: 154). Estaban ocupados
en la guarda de ganado y en el auxilio de sus autoridades y también
de “estudio para saber la pobreza y la miseria”.

Mactacona. De doce u ocho afios, ocupados en la guarda de los
ganados, donde cazaban aves cuyas plumas guardaban para los inkas
y guerreros “fuesen parte ayuda a las comunidades y sapci”, se les
ensefiaba “humildad y obediencia”.

Tocllacoc uamracona. De edad de 9 o doce afios, que eran cazado-
res de pajaritos menudos, cuyas plumas eran destinadas para la ropa
cumbi de plumas y para los bordados wallga. Estaban sujetos a su
familia padre y madre.

Pucllacoc uamracona. Nifos de edad de cinco a nueve aflos que
juegan, sirviendo a sus padres y madres y “servian de hacer jugar a
las crias que gateaban”.

Llullo Locac uamracona. Nifios de teta que comienzan a gatear de
edad de un afios a dos y tres afios que llegan a 5, es para que le sirva
otro y le haga jugar “que le mire que no se caiga, ni se queme, que le
guarde bien”. Para ello la madre debe estar reservada.

Uaua quiraupicac. Nifios de teta recién paridos de la edad de un

mes, a ser servido por su madre “no otra persona”.



342

EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Calles de mujeres

Auca camayocpa uarmin. Casadas y viudas de edad de 33 afios
ocupadas en en tejer ropa de cumbe, auasca para el inca y demds
sefiores. Se casaban recién a los 33 afios con guerreros, mientras
tanto eran llamadas niflas xamra tanque, purun warmi.

Payacona. Viejas de edad de 50 afios, ocupadas en tejer ropa grue-
sas de comunidad y sirven a las mujeres principales de parteras,
despenseras, cocineras, mayordomas, también a acllas, y tienen cuenta
en kipu de todos sus servicios. (Ibid.: 162)

Paya es vieja como “media moza o viuda, aunque sea viuda nifia o
mujer desvirgada le llamaban paya yquima uacllisca, quiere decir
vieja y viuda perdida, no tenfan ya caso de ellas”, entraban a la cuen-
ta de viudas pero “jamas se ha hallado mujer perdida”. Cumplian con
sus obligaciones “pecho” en su comunidad y asi eran honradas.
Punoc paya.“viejas que entiende sélo dormir y comer” de edad de
80 afios. “las que pueden” han de servir de portera, acompafiamien-
to, tejer costales, hilar cosa gruesa, guardar conejo, criar patos, criar
perros, mirar las casas y ayudad a criar nifios. Cada una tenia sus
chacras que trabajaba en minga y se ocupaban tambien con las sefio-
ras principales en despensa y camarera y en castigar a sus niflos.
Nausacuna.Ciegas, cojas, mudas, enfermas, tullidas, enanas, corco-
vadas, nariz hendida. Hilaban, tejian cumbe y uincha, asi como sa-
bian hacer chica , cocinar y chocarrear y eran casadas con sus seme-
jantes y era repartida por el inca como mancebas. Todas tenfan sus
casas, chacras y pastos no necesitaban de limosna.

Allin Zumac cipascona. Mozas casaderas que eran doncellas virge-
nes “purum tasque” se mantenian hasta los 33 afios, cuando eran
objeto de “reparto” para acllas, esposas. “Andaban en el campo sin
que la mosca le tocase”.

Coro Tasqueconas rotusca tasque. Motiloncillas de edad de 12 a 18
aflos, que servian a sus padres entraban a servir a las sefioras princi-
pales para “aprende a hilar y tejer cosas delicadas” (Ibid.: 169-171),
se ocupaban también en los ganados, chacra de la casa de sus pa-
dres, cocina “andaban desalifladas y descalzas y la ropa corta”.
Pauau Pallac. “muchachas que cogen flores” ademads de tire,
queuencha, onquena, llachoc, paconca, pinau, siclla, Ilullucha,
morcoto, escama, llulluctapallac. La flores que recogian era para teflir
cumbe, yerbas para collca y fines rituales. Tenfan de 9 a 12 afios.



ELCAMINO'Y LA DESCOLONIZACION 343

Pucllacoc uarmi uamra. De edad de 5 a 9 aflos, quiere decir “mu-
chachas que andan jugando”, acompafiaban a la coya o flustas, sefio-
ras grandes ademas de que comienzan a hilar y en traer yuyos, hacer
chicha y criar a los menores, cargar a los niflos. Desde niflas se les
ensefiaba oficio de mujer “hilar, y llevar agua y lavar, y cocinar”
Lluce uarmi uaua. “niflas que gatean, no es para nada sino que le
sirva otro”, la madre debe ser reservada asi fuera pechera, pues “Des-
de que salié de la vientre de su madre fue repartida tierras y semen-
teras, y le beneficiaban su parcialidad todo, sus compadres y coma-
dres, uayno socna, y todos le mantenian y lo miraban aunque tengan
padre y madre” (Ibid 174)

Llullu vaua uarmi quiraupicac uauacona. “recién paridas, de un
mes y de 2, 3 y de 4 y de cinco meses, que no tiene ayuda, sino que
le sirva su madre y le ayuden sus hermanillos o su abuela o tia o
algun pariente cercano a esta nifia” “Si fueran dos niflas de un vientre

le fue reservado su padre y su madre en todo en este reyno”.

Las diez calles son caminos que las personas recorren y en conjunto
constituyen un solo camino. Las diez calles descritas por Guaman
Poma (también por Hernando de Santillan) no sélo estan en el libro
Nueva Coronica y Buen Gobierno, estan en nuestra practica familiar
y ayllu, en nuestra lengua. Veamos:

Asu wawa

Irqi,  muchu-t aqachn

Imill wawa, ynqall wawa

Maxtalla

Qaxunlla

Tawaqu, — wayna

Warmi-chacha,

Tayka - awki

Awicha - Achachila (jach’a mama jach’a tata)

Con el retorno al camino, los gullas organizados otra vez en “calles”
estaran preparados para realizar de manera constante y permanente
gamarsia. Sin embargo, ¢qué hacer con los grupos étnicos no gullas?
Desde la cultura gu#//a, es posible ofrecer una via de descoloniza-
cién a quienes operaron hasta ahora en la funcién de amos. Ir a la



344 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

confrontacién, pero ahora bajo nuestras normas. Es el zinghu, tinkn
como entienden los wistis. De multiples significados, para los jove-
nes urbanos es una danza combativa, para los cultores de lo andino
es encuentro y para los especialistas constituye un ritual que permi-
te conjurar la violencia. Para los indigenas quechuas y aymaras
t'inghn, como se pronuncia significa todo eso, pero a la vez implica
reconocimiento y correspondencia.

Tinkun, encuentro, requiere del concepto yanani/yanantin, que, tra-
ducido, significa: “se corresponden en el parecido”; en la conforma-
cién de la pareja, se dirfa que son uno para el otro. Asi, la palabra
yana significa (ademas de cooperacién, ayuda) prueba.

T’inghu combate requiere del reconocimiento y correspondencia
pura pura la autoridad previene a los combatientes que deben co-
rresponderse en edad, peso, estatura, y antes del combate advierten
que la lucha es por amistad y, al terminar, habran sellado atn mas
dicha relacién, por cuanto cada uno ha probado al otro.

El combate no es necesariamente violento. En las comunidades de
la ribera del lago Titikaka, el #inku es florido, es chayawa. Dos
parcialidades durante la anata combaten festejindose mutuamente
con flores, mixtura, serpentina y se convidan bebida ritual. Como
reconocimiento y correspondencia, a su vez tiene la finalidad de
fortalecer la autoestima y la identidad colectiva.

Pachakuti

En el pensamiento gu#/la es tiempo (mundo) que cambia; sin embar-
go, pacha es el nombre que se da al universo. Para comprender la
significacién conceptual de Pacha, es uatil volver a la idea ghun, el
rayo, que en un primer momento destruye (zb7ra) y, en el segundo,
restaura kuti. En la creacion, la obscuridad antecede a la luz, la
destrucciéon del antiguo orden a la creacién de uno nuevo represen-
tado en el sol.



ELCAMINO'Y LA DESCOLONIZACION 345

En la tradicién Pakajaqi?, la gente es educada en la veneracion del
rayo; la vida resulta de la disciplina cultivada en referencia a Qixu
Q'’ixn, el nombre aymara del rayo®. Un cédigo ético moral es impat-
tido para no caer en falta con el rayo. No mentir, que Tata Santiago
te castigard; no abandonar a los niflos; no consumir determinados
alimentos en tiempo de lluvias... Q’ixu Q'ixu es dador de la vida y el
conocimiento. Las historias del rayo, tan populares, refieren en su
generalidad que cuando /lega (puri), destruye a la victima en peda-
zos, la deforma, etc., y en una segunda ocasién, lo vuelve a refor-
mar y devuelve la vida. Entonces, si a un vecino le llega el rayo, es
mandato no interferir; muchas de las muertes son consideradas como
el resultado premeditado de observadores interesados. Las personas
que fueron tocadas por el rayo dejan de ser personas comunes y se
convierten en yatiris, poseedores de conocimiento.

Un ejemplo cabal de Pachakuti lo tenemos en la figura de Inka
Yupanki, conocido luego como Pachakuti por el orden establecido
en la ciudad del Cuzco y las leyes que dispuso para el buen gobier-
no del Tawantinsuyu.

Con el #inghu, considero que podria restablecerse el orden, esto es,
el pachakuti (1o contrario es pacha thijra). Para ello, concluyo pos-
tulando tres principios:

1 Una humanidad comun. Jagi/runa es un concepto de humani-
dad diferenciada de la naturaleza, y significa civilidad; la capa-
cidad de establecer pactos y la observancia de las normas lo
diferencia de aquellos que no lo son, en este caso, los extranje-
ros. Sin embargo, esta siempre abierto que individuos de dis-
tinto origen étnico, religion y cultura, valorando las normas
que gufan al ayllu, puedan también ser considerados gente.
Este atributo esta sintetizado en ‘Jagifiaxa yatifiawa” (hay que
saber ser gente), jagiwa, jagiskikipawa (es gente, es como la
gente). Muchos extranjeros alcanzan dicho reconocimiento,
como el caso de Elizardo Pérez en Warisata.

4 Pakajaqi es una de las naciones del Qullasuyu.
5 El rayo, I/lapa, fue convertido en Apéstol Santiago por la colonizacion.



346

EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Correspondencia. En las relaciones, y particularmente en el
dialogo, es importante la similitud, el parecido y la corres-
pondencia yanani/yanantin/pura pura, como ocurre en la
chayawa. Bsta hace al interlocutor parecido, simil y distinto al
mismo tiempo. La correspondencia, a su vez, involucra la
emulacion; el interlocutor, busca parecerse al otro en el dialo-
go y en la relacién. En el conflicto, en la pelea del #7nku, la
lucha es entre correspondientes, pura pura, esto es, se co-
rresponden uno para el otro.

La emulacién o reconocimiento. En las relaciones interétnicas,
en el didlogo intercultural en la misma perspectiva de yanani/
Jyanantin, es un principio fundamental reconocer en el interlo-
cutor los mismos atributos que el sujeto. La relacién, el didlogo
s6lo pueden ser posibles si el interlocutor tiene valores para
emular y si hay disposicién de emular. El dialogo, la pelea, el
encuentro constituyen acciones de emulacién.

Bibliografia

Acosta, José de. Historia Natural y moral de las Indias, Madrid., Ediciones Atlas,

1954,

Guaman Poma, Felipe. Nueva Crinica y Buen Gobierno. México: Siglo XXI, 1980.

Mamani Condori, Carlos. Taraqu 1866-1935. Masacre, Guerra y “Renovaciin® en

la Biografia de Eduardo I.. Nina Qhispi. Ed. Aruwiyiri, La Paz 1991.

Molina de, Cristébal. Relacidn de las Fabulas i Ritos de los Ingas... Historia 16,

Madrid

Taylor, Gerald. Huarochiri. Ritos y tracidiones. IFEA/Lluvia Editores, Lima 2003.

Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua, Joan de. Relacidn de antigiiedades

deste reyno del Pirn. Centro de Estudios Regionales “Bartolomé de Las Ca-
sas”, Cusco, 1993.



¢Cambio estructural del sistema educativo o
remozamiento de lo mismo?

SIMON Y AMPARA HUARACHT!

Preludio

En este Pachaknti, hay preocupacién de los exponentes vy
convivientes del sistema:

“Para el afio 2020, se estima que la emergencia de movimientos
indigenistas politicamente organizados hara tambalear los Estados y
pondra en serio riesgo la seguridad regional. Los casos de México,
Ecuador, Bolivia y Chile ya lo estarfan advirtiendo.” Este es uno de
los resultados del dltimo informe del Proyecto Global Trends 2020,
impulsado por el National Intelligence Council (NIC o Consejo Na-
cional de Inteligencia) de los EE.UU,, que busca identificar las pro-
bables amenazas para la hegemonia mundial del pais del norte ha-
cia el afio 2020 (Cayuqueo, 2004).

Escritores foraneos representantes de las ciencias sociales latinoa-
mericanas, influidos por el pensamiento marxista clasico escribieron
sobre los movimientos sociales como un medio de interpretacién de
todos los sucesos, considerando que el proletariado rural se organi-

1 Aymara, qullana, sociélogo, investigador y consultor en la cosmovisién y
paradigmas de vida de los pueblos andinos. Docente en el Programa de la
Maestria de Agruco en la Universidad Mayor de San Simén, Cochabamba. Res-
ponsable de Gestién Cultural del GMEA.



348 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

zaba en torno a las banderas de la propiedad de la tierra, etc., o que
se encontraba ante un fenémeno cohesionado por la identidad indi-
gena como una herramienta de lucha politica y unidad, definidas
por su raiz cultural, concluyendo que tal pensamiento era
«contrarrevolucionario y pro capitalista». El tiempo ha resuelto esta
cuestiéon y los movimientos indigenas han retado frontalmente a
todas las ortodoxias (Ballén, 2003).

El advenimiento del movimiento indigena como un actor politico
de primera magnitud ha sido, sin duda, uno de los acontecimien-
tos mas trascendentales de la historia social contemporinea (Bretén,
2002).

Todos estos elementos nos remiten a entender el Pachakuti en su
dimensién lingiiistico conceptual y alcance cosmogdnico en la vi-
siéon de los pueblos andinos. Pachakuti es una palabra aymara
ghichwa que, desglosada, se explica asi: pa = dos, cha = fuerza-
energfa, kuti = retorno, de donde conceptualmente se entiende como
el retorno de un espacio y tiempo nuevos con doble fuerza y ener-
gfa. El alcance cosmogoénico de los pueblos aymara ghichwa qullana
y el de los yatiris y amwt’as anuncia que vivimos nuevos tiempos,
tiempos de cambio y transformacién estructural, cambio de la situa-
cién colonial a un nuevo proceso. En este transcurrir, scudl es el rol
y el sentido de la educacion?

Crisis de valores e identidad: Pachakuti, cosmocimiento y
educacion

Bolivia y Latinoamérica sufren una profunda crisis de identidad, cri-
sis de valores, crisis de cosmovisiones y —por qué no decir— de
valores y paradigmas de vida. ¢Dénde esta la razén?, chinkasqa,
chhaqatawa, pawinkapxiwa. Para unos, todo parece sin horizonte,
no hay nada mds que el remozamiento del sistema vigente; para
otros, se vive el Pachakuti profundo, el retorno y el resurgir de
nuevas fuerzas y energias, de la gamasa que emerge de la profundi-
dad escalonada de la Pachamama; desde lo mas alto y lo mas pro-
fundo, desde mas alla de las cuspides de los apus, achachilas y la
Pachamama.



¢CAMBIO ESTRUCTURAL DEL SISTEMA EDUCATIVO O REMOZAMIENTO DE L.O MISMO? 349

Aqui se trata de entender las fuerzas y energias de wrag-pacha, de
las dimensiones espaciales del territorio y de la visién y compren-
sién del cosmocimiento andino, que alimenta con sus energfas al
mundo entero.

Si entendemos el Pachakuti como cambio y transformacién de la
situacion de crisis de identidad, también podemos entenderlo como
la busqueda de la identidad o la retoma de los valores de la propia
identidad ancestral, lo cual quiere decir el paradigma de vida de suma-
gamaiia: “vivir bien en armonia integral” con alcances ecolégicos y
cosmogonicos. Esto nos hace afirmar que no sélo es bueno mirar y
emular fuerzas y energfas del norte, sino, y sobre todo, mirar y emular
las fuerzas y energias del sur, para complementar e interaccionar el
conocimiento con el cosmocimiento, para mirar y emular a la chakana,
la cruz del sur, para cosechar y proyectar las fuerzas y energfas del
Polo Sur, ya que de ellas emana la doble fuerza y energfa de #rag-
pacha. Esto no sélo implica encarar el proceso de descolonizacién,
sino también la reafirmacién de las estructuras identitarias del Qwllana,
Auntisnyu, Tawantinsuyn y la movilizacién de las nuevas fuerzas y
energias del Pachakuti hacia el vivir bien en armonfa integral de
todos en un proceso de convivialidad.

Asi, vemos tres horizontes espaciales: en primer lugar, el enfoque
neoliberal de exclusién e inclusién de los valores de lo indigena como
yapa, que podriamos llamarlo el liberalismo indigenista. En segundo
lugar, la visién de los para-indigenas revolucionarios, neoindigenistas,
con propuestas pluri y multiculturalistas, que quieren variar el
neoliberalismo, pero sin salir de la matriz civilizatoria occidental, y que
incluso plantean mecanicamente Estados pluri o multinacionales, pre-
tendiendo encaminar el didlogo intercultural en condiciones asimétricas
y de continuidad colonial. A ésta la podemos llamar el indigenismo
pluri-multi-interculturalista. Y, finalmente, en tercer lugar, el partir de lo
propio (con propiedad), de la estructura del semillero identitario del
ayllu marka y de sus autoridades originarias en los pueblos de las
tierras altas asf como en los de las tierras bajas. Estos hoy emergen y
debaten el proceso de consolidacién y re-constitucion de sus estructu-
ras espacio territoriales y de organizacién cosmogonica y politica con
una visién proyectiva intercivilizatoria, cultivando e interaccionando



350 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

dimensiones materiales, espirituales, de lo real-imaginario, asi como de
los usufructos privado comunitarios; y desde alli buscan re-constituir
los valores de la estructura ancestral del Qullana Antisuyn. Esto quiere
decir invertir el proceso, partir de los valores de la civilizacién ancestral
andina, como Tiwanaku y Tawantinsuyn, de la matriz civilizatoria de
convivialidad de los diversos mundos de la comunidad eco-bidtica na-
tural y cosmogoénica, que lo llamamos Pachakuti qullana qaman
thakbiru sartaiiani, encaminar la doble fuerza y energia hacia la ruta
de los pueblos de bienestar y armonia integral.

Esta perspectiva, para la visién de los occidentalistas, es considerada
—prejuiciosamente— un retroceso; segun ellos, el modernismo ha
dado por superado los procesos del inter-pluri-multiculturalismo. Si
bien admitimos que la globalizacién y el mercado estin presentes en
nuestro medio, al mismo tiempo han destapado la identificacién y la
localizaciéon de identidades y estructuras propias. Por ejemplo, tene-
mos el ghathn/Feria 16 de Julio de El Alto de La Paz, que es un
proceso de recreaciéon de los histéricos qulga tampus (almacén de
recursos y riquezas naturales y hospedaje de productos y de concu-
rrentes de los diversos pueblos) alimentados por la red de ferias ubi-
cadas, espacial y territorialmente, en las diversas ecologias de la varie-
dad altitudinal andina. Ellos transitaban desde la costa del Pacifico
hasta los llanos de la Amazonia oriental, y contaban con un eje/espa-
cio de mayor carga de energfa espiritual, que interaccionaba y ali-
mentaba a ambos espacios, dinamizando horizontes, sistemas y espa-
cios econ6émicos que configuraban otro paradigma de vida y otro
sistema econémico de interaccién de procesos materiales y espiritua-
les, de lo real y lo imaginario en la perspectiva del nuevo Pachakuti.

Educacién, “ceguera cognitiva” y “colonialidad del saber”

Es evidente que, por la “ceguera cognitiva” de los técnicos, tecné-
cratas y politicos que orientan y definen politicas estatales, politicas
educativas, ellos no tienen conocimiento ni lectura de las matrices
civilizatorio culturales: ancestral milenaria y occidental centenaria,
solo se gufan por la segunda. Esto significa que aun se moviliza la
colonizacién y la “colonialidad del saber” en el sistema educativo
boliviano.



¢CAMBIO ESTRUCTURAL DEL SISTEMA EDUCATIVO O REMOZAMIENTO DE L.O MISMO? 351

Aqui es importante destacar que no es suficiente lanzar slogans
como el de “revolucién democratica y cultural”; el de “descoloni-
zacién de la educacién” o el de la “educacidén descolonizante”,
cuando aun se mantiene la “ceguera cognitiva” y la “colonialidad
del saber” en una especie de doble analfabetismo (desde la lectura
matricial). La ceguera cognitiva de los actores no sélo es atribuible
a la situacién personal, sino también, y sobtre todo, a la formacién/
deformaciéon/domesticacién del sistema educativo; mejor dicho, a
la orientacion filoséfica y a la estructura curricular del sistema edu-
cativo, que sélo contempla la matriz civilizatoria cultural occiden-
tal, monoculturalista y monoteista, con vigencia en espacios
institucionalizados del Estado. La inquisiciéon de la fe cosmogoénica
andina por la imposiciéon del rol de la Iglesia, de la religién cristia-
na, de la mit’a colonial reproducida en el servicio militar obligato-
rio, todas las politicas del Estado y de las ONGs no salen de este
rol civilizatorio eurocéntrico e inquisitorial. Aqui, el rol de la edu-
cacién es un instrumento institucionalizado de la domesticacién
de los feligreses o educandos, que produce, como una fabrica de
“recursos humanos”, buenos sujetos domésticos y competitivos para
el sistema, pero analfabetos y con falta de competitividad para la
cosmovision y el paradigma de vida de los pueblos andinos.

Se quiere buscar los aparentes cambios dentro de la matriz
civilizatoria occidental con politicas de interculturalidad, de bilin-
gliismo y de trilingliismo en educacién, de equidad de género y de
desarrollo sostenible, sin acceso equitativo al territorio y a los re-
cursos naturales; de desarrollo humano y de derechos humanos,
en el marco del derecho positivo privado e individualizado, del
antropocentrismo y del teo-centrismo eurocéntrico de los siglos
pasados. Eso, antes que descubrir valores, encubre identidades y
cosmovisiones.

Asi, pues, la interculturalidad es un encubrimiento de las identida-
des de los pueblos y culturas, de las matrices civilizatorias y cultura-
les que se relativizan y hasta se anulan por el proceso de encubri-
miento que aun persiste. Pero, entonces, squé es de la otra matriz
civilizatoria ancestral con vigencia milenaria?, ¢sélo es cultura e intra
e interculturalidad?



352 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

También debemos reflexionar sobre qué es lo que buscamos: ¢cam-
bio de sistemas: colonial a convivial andino?, o ¢cambio dentro del
sistema de tradicién colonial? ¢Cual es el paradigma de vida que esta
implicito en el cambio? Es importante reflexionar sobre esto: una
cosa es que la vieja estructura colonial haya muerto junto a la cons-
truccion del Estado-nacién homogéneo y monoteista, y otra es que
la nueva wawa no termina de nacer; para unos aun faltaria el perio-
do de gestacién; para otros, ya habria llegado, empujado por las
fuerzas del Pacha-kuti.

Matrices civilizatorio-culturales, Pachakuti y yati tinkhu

Aqui observamos que estamos confrontados en y con dos matrices
civilizatorio-culturales, cada una con sus paradigmas/modelos de
vida: una ancestral milenaria, con semilleros en Wari-Tiwanaku y el
Inkario, que estaba latente y emerge en esta coyuntura del nuevo
Pachakuti; y otra occidental centenaria, republicanizada, boliviani-
zada, inspirada en e imitadora de la Europa occidental. ;Qué hacer
frente a esta realidad?

Primero, se debe identificar y admitir la convivencia y vigencia de
ambos sistemas en los Andes, entender el interfase de ambos; lue-
go, antes de pregonar dialogos interculturales en condiciones
asimétricas e ideologizadas, encaminar el interfase de los sistemas
civilizatotios —andino-milenario, occidental-centenario— hacia el
encuentro y didlogo de matrices civilizatorias culturales
(intercivilizatorias), donde cada uno participe con sus identidades,
cosmovisiones, l6gicas y paradigmas de vida, sin atropello ni inva-
sién alguna. La una, como sabemos, privilegia el espejismo del
desarrollismo, afirmando que se alcanza el desarrollo humano y el
bienestar humano mediante politicas de “desarrollo y progreso”, hasta
puede afirmar que busca el “vivir mejor”. La otra es convivencial, de
alcance eco-biético natural, procura el “vivir bien”, el bienestar y la
armonia integral, no sélo del mundo de la gente, sino de la interaccién
de y con los diversos mundos eco-biéticos, autorregulados,
cosmovisionarios e intercivilizatorios, alimentados por las fuerzas y
energias del Polo Sur. Aqui, la educacién, al proveer insumos edu-
cativos de ambos horizontes, tiene que cultivar y tener la capacidad



¢CAMBIO ESTRUCTURAL DEL SISTEMA EDUCATIVO O REMOZAMIENTO DE L.O MISMO? 353

de evaluar valores éticos, ecolégicos y cosmogodnicos generadores
de valores y saber diferenciar cuil de ellos genera mas valores hu-
manos y poner en la balanza de la historia ambos procesos.

Segundo, la orientacién del sistema educativo depende en buena
medida de esta cosmovisiéon y légica de vida. De alli emanan la
orientacién filoséfica, cosmogdnica, politica y la estructura del con-
tenido curricular del sistema educativo. La educaciéon obedece a la
orientaciéon de las matrices civilizatorio culturales que estan en
juego en todo paradigma de vida. Entonces, el combate a la po-
breza, asi como el analfabetismo, se hace relativo; pobreza y anal-
fabetismo, ¢de qué y en qué?, uno puede ser tan analfabeto en una
u otra matriz civilizatoria y cosmovisién de vida como en la otra,
segiin su pertinencia identitaria. Eso se da en la vida cotidiana de
los pueblos. Por tanto, no se acabarda nunca con el analfabetismo
ni con la pobreza si se orienta la educacién sélo desde la matriz
civilizatoria occidental, que califica y prepara/domestica recursos
humanos para el sistema globalizante con un aparente didlogo
intercultural y con un bilingliismo etnolégicamente limitado a es-
pacios de convivencia rural indigena. Eso corresponde a los dos
primeros horizontes (neoliberal y para-indigena, con politicas
indigenistas) de la estrategia de tratamiento sefialada en los parrafos
iniciales de este documento.

Tercero, planteamos un Pachakuti de yati tinkhu: encarar ciclos de
saberes, conocimientos, ciencia y tecnologfa, concordantes con la
propia cosmovisiéon de vida y los dos sistemas civilizatorios, previo
ejercicio preparatorio de y en cada uno de ellos. Estamos conscien-
tes de que lo occidental estda bastante trillado y transitado; en cam-
bio, no sucede lo mismo con la visién y la perspectiva de la civiliza-
cién ancestral milenaria que, si bien estd en la vivencia de los pue-
blos gullana, tanto de las areas rurales como de los centros urbanos
—por lo cual son latentes para el sistema educativo— estdn
invisibilizadas por los idedlogos y la tecnocracia educativa del siste-
ma dominante. Esto se debe, precisamente, a la “ceguera cognitiva”,
a la vigencia de la “colonialidad del saber” y al sistema colonizador,
que, al desconocerlas, los ubica fuera de las politicas estatales, fuera
del sistema de la educacién oficial.



354 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Asi, vemos la urgente necesidad de trabajar, de re-dinamizar la vi-
si6n paradigmatica propia y de encontrar la ruta de una educacién
alternativa que oriente y comprenda ambos sistemas y el interfase
como didlogo de matrices civilizatorias hacia dinamicas cosmogobnicas
e intercivilizatorias con identidad de pueblos, en un marco
convivencial y de respeto mutuo. Esto es para nosotros —los inte-
lectuales gullanas— el yati-Pachaknti educativo: dar consistencia e
identidad consubstanciada en y con la pacha, en y para la gamaia.
Esto quiere decir encarar la organizacién curricular con contenidos
provenientes de ambas matrices civilizatorias, culturales y lingtisticas,
para lograr entender como es que la interfase es una manera de
forjar el respeto mutuo y la convivialidad.

Esto implica superar esquemas neocoloniales, avanzar mas alla de
las propuestas culturalistas, de Estados pluri o multinacionales,
simuladores de la neocolonizacién y conservadores de los privile-
gios de los sectores mestizo criollos sobre los pueblos, las naciones
gullanas y el Tawantinsuyn. Bso, segun nuestro criterio, es estar al
ritmo del nuevo Pachakuti: los encuentros de dialogo
intercivilizatorios y, sobre esta base, la construccién del nuevo siste-
ma educativo.

Postludio

Para cerrar este ensayo, mas que conclusiones, conviene plantear(nos)
algunas reflexiones para avanzar mas que para cerrar. Asi, podemos
lograr inferir aproximaciones significativas para una educacién que
no sélo vaya mas alld de los postulados de la intra e interculturalidad,
sino que dilucide sus alcances y limitaciones, que logre encaminar
encuentros y didlogos cosmogénicos e inter-civilizatorios, que desa-
rrolle procesos de inter-aprendizaje en escenarios comunitarios y de
interaccién con la comunidad eco-bidtica natural. Este proceso tie-
ne que ser producto de las lecturas matriciales y de la propia valora-
cién de los paradigmas de vida andina y amazoénica.



Anexo 1

“Universidad ciencia y sociedad: conocimiento,
interculturalidad y desarrollo sostenible”

Comité Ejecutivo de la Universidad Boliviana
Comisién Técnica para la Incorporaciéon de la Interculturalidad en la
Educacién Superior

La Paz, febrero, 2005

Presentacion

El haber asumido la Universidad Boliviana el desafio de incorporarse
plenamente en el proceso de realizacién del Congreso Nacional de la
Educacién, ha permitido encontrar en los distintos escenarios de
participacién social, las manifestaciones de deseo por una educaciéon de
calidad para todos los bolivianos; por consiguiente, los desafios, tendencias
y prioridades que deben ser consideradas para el accionar universitario.
En consecuencia, esta decision brinda la posibilidad de conocer
preocupaciones, dificultades y necesidades emergentes del contexto
expresadas en tres ejes que hacen a la Educacién Superior: el conocimiento,
la interculturalidad y el Desarrollo Humano Sostenible.

Es la oportunidad de buscar juntos las perspectivas para darle un adecuado
tratamiento, reafirmar nuestras esperanzas y reforzar el didlogo nacional
sobre las Politicas Educativas.

El presente trabajo es el esfuerzo del Equipo Técnico Universitario que,
por mandato de la X Conferencia Nacional de Universidades, busca elaborar
una propuesta inicial para generar un didlogo constructivo con los actores
que hacen a la educacién intercultural. En ese ambito, se ha tenido
encuentros con Pedro Apala, Benjamin Felipe, Vivian Céspedes de los
CEPOS, CEPIB y CEMIB de quienes se ha recibido la demanda por una
educacién inclusiva y equitativa.

Coordinacion Secretaria Nacional de Planificacién Académica
Comité Ejecutivo de la Universidad Boliviana



356 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

I. Introduccion

Vivimos en un mundo caracterizado por el cambio. Aunque es verdad que
el cambio ha estado siempre presente en la historia de la humanidad, el
mismo presenta actualmente caracteristicas importantes que lo configuran
diferente y mas impactante que nunca antes en la historia.

Este cambio, que es estructural, toca las raices y los valores mas profundos
de la cultura imperante. Esto hace que en un pafs como Bolivia diverso y
abigarrado de nacionalidades, el tema del conocimiento, en su relacién
con la cultura y el desarrollo, emetjan con una fuerza tal, que deben
constituirse en ejes sustantivos y orientadores de la educacién boliviana
para reflejar nuevas formas de relacién e integracion de los ambitos politico,
econémico y social, que nos permitan construir la nueva visién de una
Bolivia integrada y multicultural, inserta en la dindmica global de la sociedad
del conocimiento.

Asimismo, este cambio es globalizado, acelerado y complejo porque cada
dia el mismo es mds rdpido, abarca todos los aspectos y niveles de la vida
en sociedad, haciéndonos a todos responsables de identificar los problemas;
petro, sobre todo, de construir las soluciones que nos permitan responder
al mismo en las diversas demandas y expectativas de los grandes sectores
excluidos de la sociedad boliviana, naciones originarias, campesinos y los
sectores urbanos marginales.

La problemitica actual no estd solamente provocada por la creciente brecha
tecnoldgica entre pafses ricos y pobres, que desemboca en profundas
contradicciones; sino, fundamentalmente, por estar carentes de ética, justicia
y equidad social, las que posibilitan que los avances de la ciencia y la
tecnologia, el respeto y el fomento a la interculturalidad sirvan para el
bienestar y el logro de un desarrollo humano sostenible de la sociedad.

El escenario del mundo actual, ademds de lo sefialado, esta caracterizado
por los grandes avances de la ciencia y la tecnologia y los derivados de las
diferencias culturales, étnicas y religiosas, que nos seflalan un escenario
de complejidad nunca antes visto, y de consecuencias imprevisibles para
la humanidad, como es el caso de las guerras recientes.

Esta complejidad genera un mundo de incertidumbres que exige de nuevos
paradigmas para superar la crisis que se observa en las relaciones entre la
sociedad, los gobiernos y las organizaciones e instituciones ancestrales de los
pueblos originatios y las universidades, como es el caso de Bolivia. Es en este



ANEXO 357

nuevo escenario, brevemente esbozado, que la Universidad Boliviana asume
una posicion estratégica para cumplir con la Misién que la sociedad le encarga.

I1I. Universidad Boliviana en el contexto mundial

Las tendencias actuales, en cuanto a la marcha de las sociedades en el
mundo se caracterizan por procesos bien definidos; por un lado, esta el
proceso globalizador que encuentra su norte en el fortalecimiento de la
competitividad a nivel mundial y, por otro lado, se encuentran los procesos
de polarizacién, fragmentaciéon y marginaciéon cada vez mds visibles, tanto
en la relacién entre paises desarrollados y no desarrollados como al interior
de ambos grupos.

La globalizacién fragmentada que se estd observando, concentra ventajas
en una porcién muy reducida de la poblacién, llevando a que la reflexiéon
en los pafses no desarrollados sea demandar y brindar mayor atencién a
aspectos de solidaridad, pertinencia social y equidad.

En ese ambito, Bolivia tiene un doble desafio: responder, por un lado, a la
globalizaciéon, que es cada vez una tarea mas compleja, exigente y excluyente
en cuanto a la competitividad; y, por otro lado, dar respuesta a las demandas
y necesidades de las distintas nacionalidades, clases y grupos sociales que
conforman nuestra realidad para alcanzar el desarrollo humano sostenible.
En tanto la globalizacién establece un nuevo ordenamiento en el proceso
de expansién del capitalismo, sus implicancias trascienden lo politico, lo
econémico, lo social y lo cultural, con efectos, en muchos casos,
impredecibles, incluso para los pafses mas desarrollados.

La globalizacién, como un proceso homogenizador, niega las identidades
culturales y pretende hacer desaparecer los grandes valores y saberes que
en muchos pueblos y naciones de la humanidad se acumularon en siglos
de existencia. De esta manera, se da un proceso agresivo y de debilitamiento
de los Estados Nacionales en los paises periféricos con la pérdida creciente
de su identidad y capacidad de decisiéon soberana. Esto da lugar a que los
idedlogos del neoliberalismo hablen del Estado “trans-soberano” como
una realidad con vigencia plena.

Para el primer desafio, el de la competitividad, el éxito de los programas
econémicos para competir en los mercados internacionales requiere del
valor agregado que otorga el conocimiento, factor de creciente relevancia
en los procesos de desarrollo. En este contexto, la nacién en su conjunto,
el gobierno, organizaciones sociales, la empresa y en particular las



358 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

instituciones educativas, entre ellas la universidad, deberan jugar un papel
protagdnico en la agenda de estas transformaciones. Ello se debe a que en
este nuevo contexto de sociedad basada en el conocimiento, no sélo son
las economias las que compiten en el mercado internacional, sino también
sus sistemas educativos, por lo que en este aspecto primordial, no pueden
quedarse a la zaga de los avances que se dan en los otros paises.

En cuanto al segundo desafio, el de lograr un desarrollo humano sostenible,
su tratamiento no debe postergarse por mas tiempo, ni tratarse en forma
marginal. En este sentido, el sistema educativo nacional, y en su nivel
superior, la universidad, debe contribuir a encontrar soluciones de alcances
nacional e internacional. En este contexto, la dimensién equitativa de las
politicas educativas, en general, y de la educacién superior, en particular,
debe ser una responsabilidad compartida entre el Estado, las universidades
y la sociedad organizada.

La Universidad Boliviana, por tanto, tiene la responsabilidad de responder
a estos desafios y de contribuir socializando y democratizando el acceso al
conocimiento, rescatando y valorando los saberes locales en beneficio de
una mejor calidad de vida para todos, con justicia y equidad sociales, sin
discriminaciéon de género, generacional, étnica o religiosa, en tanto se
observa, cada vez con mayor fuerza, una clara relacién entre conocimiento,
educacién, progreso técnico e incremento de la productividad para un
desarrollo sostenible.

III. La universidad Boliviana en el contexto nacional

La emergencia politica, econémica y social en el momento actual, cuya
mayor expresién se presenta en los movimientos reivindicativos de
nacionalidades y culturas, que interpelan al Estado excluyente e ineficaz,
pone en evidencia la necesidad de articular heterogeneidades, eliminando
las matrices homogeneizantes que mutilaron secularmente las expresiones
de diversidad cultural, y que convirtieron a la educacién en reproductora
de un sistema social excluyente.

En el marco de una nueva visién de sociedad con justicia y equidad social,
la Educacién Superior y, en particular las Universidades Publicas Auténomas,
asumen su rol, no sélo en la elaboraciéon de diagnésticos que esclarezcan
las verdaderas causas del atraso, subdesarrollo y marginalidad en que se
debate el pais, sino en la elaboracién de planes de desarrollo participativos
que contribuyan a configurar el nuevo Estado, nacién y palis.



ANEXO 359

Por todo ello, la Universidad Boliviana avanza en la conceptualizacién,
disefio y construccion de un nuevo modelo educativo, sustentado en el
conocimiento, la interculturalidad y el desarrollo humano sostenible; con
una educacién con valores ancestrales y universales que apunten a
desarrollar y consolidar una convivencia y una cultura de paz, tolerancia,
solidaridad y justicia social; asimismo, el uso de enfoques pedagbgicos
modernos y el uso intensivo de las nuevas tecnologias de la informacién y
comunicacién, en el marco de las grandes tendencias que configuran la
Educacién Superior a nivel mundial, latinoamericano y nacional,
construyendo la identidad cultural de nuestro pafs.

IV. Vision

La Universidad Boliviana como institucién publica y auténoma de Educacién
Superior de liderazgo nacional asume un modelo educativo integrador en
el marco de los Conocimientos, la Interculturalidad y el Desarrollo Humano
Sostenible.

En este modelo educativo, los contenidos y formas de educacién dan
respuesta a la realidad boliviana en el marco de las identidades culturales
propias, tomando en cuenta las cosmovisiones que desarrollan el
conocimiento y la tecnologia en un proceso de integracién de lo moderno
con las culturas originarias.

El modelo educativo reconoce los derechos culturales y lingiisticos para
garantizar un proceso de modernizacién, a partir de postulados y formas
de pensamiento que relacionen las culturas originarias en su aplicacién y
combinacién con los conocimientos cientificos no indigenas; hacia una
sociedad pluricultural.

“El modelo educativo desarrolla la educaciéon superior en un ambito que
incorpora a jovenes y adultos, en el paradigma de aprender a lo largo de la
vida; que aplica criterios de equidad, y es una educacién en armonfa con la
naturaleza y el manejo de los recursos naturales; que contribuye al logro de
un desarrollo humano sostenible para todos los bolivianos. Es un modelo
integrador del sistema educativo nacional que imparte una educacién de
calidad.”

Esta visién de modelo educativo se incorpora y se relaciona plenamente
con la Visién de la Universidad Boliviana establecida en el Plan Nacional
de Desarrollo Universitario 2003-2007 y se concreta en la Misién institucional,
establecida en la norma.



360 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

V. Mision

Generar conocimientos para garantizar un desarrollo humano sostenible, a
partir de la formacién de profesionales de reconocida calidad humana,
capaces de enriquecer e integrar la ciencia y la tecnologia universal con
los conocimientos y saberes locales, de promover la investigaciéon cientifica
y humanistica con énfasis intercultural; participar en los procesos sociales
defendiendo los recursos naturales, y acrecentando el patrimonio de la
identidad nacional, as{ como contribuir a la defensa de la soberania y el
cardcter multinacional, pluricultural, y plurilingiie del pais.

VI.- Lineas generales de accién

1.- La universidad gestiona y genera conocimiento universal, nacional y
local, mediante procesos de investigaciéon accién, utilizando el mismo
como sustento primordial para el logro de un desarrollo humano
sostenible.

2.- La universidad intercultural es el espacio académico por excelencia
que desarrolla y propicia formas de conocimiento y convivencia donde
prima el respeto al otro en sus derechos, valores, y saberes.

3.- La universidad desarrolla una educacién para el logro de un desarrollo
humano sostenible en el que prevalece el respeto a los derechos
humanos, a la biodiversidad, una cultura de paz, en un continuo
didlogo intercultural.

VII. Politicas

. Disefiar curriculos para el sistema educativo plurinacional profundizando
las diferentes cosmovisiones, realidades territoriales con la participacién
de la sociedad organizada. El disefio curricular se constituye en el
proceso técnico necesario para la formulaciéon del proyecto educativo
integrador, fundamentado y factible, en el ambito del conocimiento, la
interculturalidad y el desarrollo humano sostenible,

. Incorporar la teorfa y la practica en el proceso educativo integral para
el desarrollo econémico social del pafs.

. Participar en los procesos de profesionalizacién, formacidn,
capacitacién y mejoramiento docente para la educacién inicial,
primaria, secundaria y superiot.



ANEXO 361

. Elaborar y producir materiales educativos bilingles mediante una
adecuada vinculacién entre el mundo del conocimiento productivo
comprendiendo la importancia de la educacién y el saber como las
grandes herramientas para lograr mejores oportunidades de trabajo
tanto en la cultura circundante como en la originaria.

. Valorar, recuperar y consolidar la identidad cultural promoviendo la
autoestima de los pueblos originarios.

. Investigar la cosmovisiéon del mundo indigena originario para
incorporar estos saberes al conocimiento universal.

. Coadyuvar en la construcciéon del sistema educativo nacional integrado
para una formacién sostenible de los recursos humanos del pafs, que
satisfaga las demandas de colectivos de la sociedad y las expectativas
de desarrollo individual, con vocacién de servicio al desarrollo humano
sostenible de Bolivia.

. Promover la interculturalidad con énfasis en el ejercicio de los derechos
humanos universales, bajo principios de participaciéon, equidad,
pluralidad, didlogo y respeto al otro en sus diferencias y diversidad.

VIII. Estrategia operativa
I. Fase de Descongelamiento
1.1 Organizaciéon

. Conformacién de la Comisién Técnica Nacional de Gestion y Direccion
del Cambio en el marco del conocimiento, la interculturalidad y el
desarrollo humano sostenible, (CTN) (integrada por representantes
de la Conferencia Nacional de Universidades y un representante de
cada Comisiéon Técnica Universitaria; serd coordinada por el CEUB).

. Conformacién de la Comisién Universitaria de Coordinacién para la
Gestion y Direcciéon del Cambio en el marco del conocimiento, la
interculturalidad y el desarrollo humano sostenible de cada universidad
(CTU): (presidida por el Rector, y conformada por el Vicerrector,
Decanos, FUD, FUL y STAU, con la aprobacién de los respectivos
Consejos Universitarios de cada Universidad).



362 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

. Conformacién de los equipos técnicos rectorales (ETR) para el
tratamiento y asesoramiento del proceso de cambio y transformacion
institucional.

1.2 Capacitacion

. Talleres de motivacion y analisis sobre la urgencia del cambio para
las CTN, CTU y los ETR. Andlisis del contexto global y de las principales
tendencias de la educacién superior a nivel mundial, latinoamericano,
nacional y regional.

. Talleres de capacitacién de los CTN, CTU y los ETR sobre la gestién
del cambio.

. Talleres de motivacion y analisis sobre la urgencia del cambio para
las distintas comunidades universitarias y actores clave de la sociedad
civil organizada.

1.3 Formulacién del plan de acciéon estratégico para el proceso de
cambio y transformacién en el marco del conocimiento, la
interculturalidad y el desarrollo humano sostenible.

. Elaboracién del plan estratégico nacional (PEN) de accién participativa
ara el cambio y transformacion de las universidades del Sistema Nacional
p ¥

en el contexto de un sistema integrado de educacién para el pais.

— Construccién participativa de la Visiéon, Misién, Politicas,
Objetivos, estrategias, actividades, programas y proyectos.

1.4 Etapa de socializaciéon del pen para el cambio universitario.

. En lo interno de cada universidad y en el contexto a nivel regional y
nacional.

1.5 Formulacién y ajuste de los planes estratégicos de cada
universidad (PEU) al pen y sus contextos regionales.

Considerando las experiencias y potencialidades que ha desarrollado cada
universidad.



ANEXO 363

1.6. Establecimiento de alianzas estratégicas para el cambio
universitario, tanto internas como externas, en el orden
internacional, nacional y local.

Vinculacién Universidad-sociedad-empresa-Estado y los gestores y usuarios
del conocimiento, la interculturalidad y el desarrollo humano sostenible.

II. Fase de realizacion

. Iniciar la implementacién del PEN y los PEU para el cambio y
transformacién del Sistema Universitario Nacional.

. Conseguir y relievar el logro de objetivos en el corto plazo.

. Continuar con la implementacién del PEN y los PEU para el cambio
universitario en el mediano y largo plazo.

III. Fase de consolidacién del cambio en la cultura organizacional
universitaria

. Internalizacién y aprehensiéon de la nueva cultura organizacional para
la gestion y consolidacién del cambio institucional y personal.



364 EDUCACION SUPERIOR, INTERCULTURALIDAD Y DESCOLONIZACION

Nomina de participantes a la reunién:
Interculturalidad en Educacién Superior

Trinidad 17-02-05

N° Nombres Universidad
1. | Lic. Emilio Oros UMSA
2. | Lic. Freddy G. Quispe Alanoca UMSA
3. | Lic. Pedro Crespo UMSA
4. | Lic. Braulio Ore UATF
5. | Uni. Paul Marcelo Benitez C. UATF
6. | Dr. Antonio Salas UTO
7. | Ing. Pablo Zubieta A. UTO
8. | Lic. Pedro Feraudi G. UTO
9. | Paul Camacho UAGRM

10. | Arsenio Moreno Antelo UAGRM
11. | Manfredo Menacho UAGRM
12.| Lic. Juan José Crespo V. UAJMS
13. | Lic. Gustavo Moreno Lopez UAJMS
14. | Ing. Bernardo Echard UAJMS
15. | Univ. Alejandra Burgos UAJMS
16. | Dr. Plicido Tereba Gil UTB
17.| Adrian Lea S. UTB
18. | Dr. Ariz Humérez UAP
19. | Vanessa Olivera Peralta UAP
20. | José Luis Dara Bazan UAP
21.| Marcos Bilbao Choque UPEA
22. | Federico Zelada UPEA
23. | Eduardo Fernindez CUB
24.| Lic. Rodolfo Arteaga Céspedes CEUB




	Tapa.pdf
	Educacion superior.pdf

